Barcode - 99999990320438

Title - Antah karan prabodh

Subject - Devotional

Author - Vallabhacharya

Language - sanskrit

Pages - 758

Publication Year - 1924

Creator - Fast DLI Downloader

https://github.com/cancerian0684/dli-downloader

Barcode EAN.UCC-13



श्रीकृणाय नमः

### अन्तःकरणप्रबोधः।

( श्रीमद्वसभाचार्यचरणविरचितः । )

### पञ्चरीकाभिः समलङ्कतः

#### श्रीपुरुपोत्तमचरणविरचितविवरणानुवादेन् विशदीकृतश्च

१ श्रीगोङ्गलनाथचरणानाम् १ ४ श्रीत्रजगजचरणान २ श्रीरघुनाथचरणानाम् ५ ५ श्रीपुरुषोत्तगचरणाः ३ श्रीहरिरायचरणानाम् १३ ६ तेषा स्वतन्त्रलेखश्च

४ श्रीव्रजगज्ञचरणानाम् २० ५ श्रीपुरुषोत्तगचरणानाम् २५

श्रीमद्गोस्वामिकुलभूषणश्रीजीवनेशात्मजश्रीरणछोड-लालमहाराजचरणानां प्रवन्धवलेन

> 'शास्त्री, चीमनलाल हरिशङ्कर' 'साहित्यभूपण' 'शुद्धाद्वैतरतन '

इत्यनेन संशोभ्यानूब मुद्र विखा

प्रकाशितः

रंतत. १९८१

मृत्यम् ०-८-०

बलमान्दाः ४४६

\* આ પ્રત્ય માટે લગવદ્ધર્મપરાયણ હરિનાવિન્દાસ છગનલાલના ट्रन्टीक्रा, रा छ।टावास र्युछाउहास, रा जीवर्षनहास समयानहास, रा ખલદેવકાસ હરિવર્દ્યમ, રા ભાષાબાઈ દુર્વભદાસ એ મડ્લે કેટલીક વિત્રન રીવા શ્રીપ્રાસ્વામિથીરખુંહાલાલજી મહારાજના ચરણકમલમાં અર્ધી છે. તેથી આવા अभूत्य अन्धतु भुद्रष्ट्र यथुं ते भारे तेचे। धन्यवाहार्ड छ

श्रीकृषाय नमः

### अन्तःकरणप्रवोधः।

( श्रीमद्रञ्जभाचार्यचरणनिरचितः।)

पञ्चटीकाभिः समलङ्कतः

#### श्रीपुरुषोत्तमचरणविरचितविवरणानुवादेन विज्ञदीकृतश्च

१ श्रीगोकुलनाथचरणानःम् १ | ४ श्रीव्रमराजचरणानाम् २० ५ श्रीपुरुषोत्तमचरणाताम्

२ भीरमुनायचग्यानाम् १३ ५ सीपुरुषोत्तमचरणा ३ श्रीहरिरायचरणानाम् १३ ६ तेषा खतन्त्रछेखश्च

श्रीमद्गोस्वामिकुलभूपणश्रीजीवनेशात्मजश्रीरणछोड-लालमहाराजचरणानां प्रवन्धबलेन

> 'शास्त्री, चीमनलाल हरिशङ्कर' 'साहित्यभूषण' 'शुद्धाद्वैतरतन '

> > इत्यनेन सशोध्यानूब मुद्र्यि खा

> > > **म**काशित

सचत् १९८१

मूख्यम् ०-८-०

वलमाञ्चा ४४६

<sup>\*</sup> व्या अन्य माढे लग्बद्धर्मपरायण् दिशोधिन्द्रास छग्नदायन । હસ્કીઓ, રા છાઠાલાલ રચુછાડદાસ રા ગાવર્ધનદાસ ભગવાનદાસ, રા ખન દેવદાસુ હરિવદ્ધસ, રા બાખાભાઈ ફુલૈબદાસ એ મહલે કેટની- વિતાન સેવા શ્રીકાસ્વામિશ્રીરબછાડવાયજ મહારાજના વરણમ્મવમાં અર્ધી છે. તેથી આવા व्ययस्य अन्यत् सद्रष् यथु ते माटे तेव्येः धन्यवाहाँद्धे छे

# 'गुजराती'पत्राधिपतीच्छारामात्मजमणिलालस्य 'गुजराती न्यूस' छदणयञ्चालये छद्रियल्या प्राकार्य नीता। (वेक-हाइस हेन, फोर्नस स्ट्रीट फोर्र-मुंबई.)

#### श्रीकृष्णः

#### श्रीमद्रसभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रवीधः ।

अन्तःकरण महावयं सावधाननया शृशु । कृष्णात्यरं नास्ति दैवं वस्तुतो दोपवर्जितम् ॥ १ ॥ चाण्डाली चेद्राजपरनी जाता राज्ञा च मानिता । कदाचिदपमानेऽपि मुलतः का क्षतिर्भवेत् ॥ २ ॥ समर्पणादहं पूर्वग्रुत्तमः कि सदा स्थितः । का मनाधनता भाज्या पश्चात्तापो यतो भवेत ॥ ३ ॥ सत्यसङ्गरूपतो विष्णुर्नान्यथा तु भरिष्यति । आहैंव कार्या संततं स्वापिद्रोहोऽन्यया भवेत् ॥ ४ ॥ सेवकस्य तु धर्मोऽयं स्वाभी स्वस्य करिष्यति । आज्ञा पूर्वे तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे ॥ ५ ॥ याऽपि पश्चान्मधुवने न कृतं तद्द्वं मया । देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोचरः ॥ ६ ॥ पथात्तापः कथं तत्र सेवकोऽहं न चान्यथा । लोकिकमञ्चवत्कुष्णो न द्रष्टव्यः कदाचन ॥ ७ ॥ सर्वे सपर्वितं भक्त्या कृतार्थोऽसि सुखी भन । भौढा अपि दुहिता यद्वत्स्रोहान्त्र भेष्यते वरे ॥ ८ ॥ तथा देहे न कर्तेच्यं बरस्तुष्यति नान्यया । होक्वचेत्स्थितिर्भे स्यातिक स्यादिति विवास्य ॥ ९ ॥ अशक्ये इरिरेचास्ति मोइं मा गाः कथञ्चन । इति श्रीकृष्णदासस्य ब्हुभस्य हितं बचः ॥ १० ॥ चित्तं प्रति यदाकर्ष्यं भक्तो निश्चिनततां व्रजेत् ॥ ११॥ इति श्रीवद्वञ्चभाचार्यविरचितोऽन्तःकरणपवीषः सम्पूर्णः ।

語がようとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとうとう

१ अपमाने या र इतिपाठः श्रीत्रज्ञराजश्रीपुरयोत्तमचरणानां श्रीक्योः।

#### ॥ श्रीवहामः ॥

#### ॥ अन्तःकरणप्रवोधभावार्थ ॥

#### ગઝલ

હુદય તું વાક્ય જે મારાં, પરમ સાવધપણ સુણજે; નથી શ્રીકૃષ્ણથી ખીજો, પૂર્ણ નિર્દોષ દૈવજ તે. થતાં ઇચ્છા નૃપતિ કેરી, કરી ચાંડાલિને પત્ની; કદા અપમાનમાં આવી, તથાપિ રાજની રહ્નિ. ખરે સર્વાર્પણ પહેલાં, હતા નહિ શ્રેષ્ઠ અધિકારી; વ્યધમતા પૂર્વની સ્મરતાં, વિમાસણ ક્યાં રહે મારી. સત્ય સંકલ્પિ સ્વામી તે, નિજોનું હિત કરતા છે; એઉની આગ્રા પાળતાં, અધા અપરાધ હરતા છે. ધર્મ છે એજ રોવકના, સ્વામીઆજ્ઞા વિષે રે'લું; પ્રભુને લેહ સમ લેખી, નહિ અપરાધ પણ સહવું. દેહ ને દેશ તજવાની, પળી ના આજ્ઞા થઈ તે; વિના ચિન્તા સ્વિકારી છે, ત્રીજી સંન્યાસની દઈ તે. થઈ પ્રૌઢ જ છતાં પુત્રી, વળાવે ના પતિ પાસે; રીઝે ના એહના સ્વામી, રહેતા નિત્ય ઉદાસે. શરીરથી સેવને પ્રભુને, ગતિ લોકિક નવ થાએ; હિર હરતા અને કરતા, અશક્યે સર્વ થવા નિર્ફ્રિત આ માર્ગ, વચન વક્ષસતણાં જાણા; કરણમાં જે જને ધાર્યો, થયા કૃતાર્થ તે માના. કદા નવ ભિન્નતા લેખા, વક્ષભ કૃષ્ણ એક સ્વરૂપ; છવાને કાજ દેખાડ્યા, દામના ધર્મ આ તદ્દસપ. ગજલમાં શ્રંથ આ ગાનાં, મઝેનાે હર્ષ આવે રિમિક રમ પ્રેમમય પીતાં, અવર નહિ વ્યામ ભાવે છે.

લેખક-**લાઇલાલ છગનલાલ મુખ્યા**છ

3

v

ঀঀ

#### उदा हा र.

અન્ત:કરણુપ્રયોધ પ્રન્થ પ્રકટ કરતાં અમાને સહજ આનંદ સ્પુરે છે. આ ગ્રન્થ શ્રીસુયોધિન્યાદિ આલેખાયા પછી પરિણિત અવસ્થામાં લખાયેલ હોવાથી માર્ગીય મૂર્ધન્ય સિદ્ધાન્તનું સિંહાવ-લેશકન કર્યું છે. તેથી શ્રીમહાપ્રસુછનું પ્રભુસહ સીનુસાવતાનું પ્રદર્શન અને ઐતિહાસિક પ્રકાશના લાભ આ ગ્રન્થદ્વારા ઉપલબ્ધ થાય છે.

अन्तः इरख्ता मन, थित अम सामान्य पर्योथी टीकाक्षरीओ स्तीकार्य छे. मन विगेरेनुं रथान इदय जोलक होवाथी इदयवायक अन्तः करखा शल्दनी अत्र प्रयोग छे. श्रीपुरुषोत्तमळ कर्छ छे के-मनने वश करे ते देवनी देव काख्वी. आ प्रमाखानुसार मनने कर साधवा माटे अन्तः करखुप्रभाध छे. मननुं स्वरूपसङ्ख्य-पद्म्यविद्यत्यात्म हं मनः । कार्यसङ्ख्य कामजनक्तं माः । आ अने सङ्ख्य आध्यात्मिक थयां. आविदेशिक सङ्ख्यु ते। आनिक्द्राविर्मावस्थानत्वन् १ छे. आधिक्षीतिक सङ्ख्या योगिमः शनैः सराप्यतम् । मननुं अख्य परिभाख्य छे. यन्द्र देवता छे. कामः सङ्ख्यः विविद्यक्ष अद्याक्षक्ष विविद्यक्ष अद्याक्षायिक छे.

વસ્તુત્તરતું સેવકને ચિન્તારહિત કરી મેવકની સેવા આધિદૈવિષ્ઠી ભને એજ મુખ્યાશય આ પ્રત્યોત છે. આ આશયને સ્વચ્યન્ત:કરણના વ્યપદેશથી ભક્તાન્ત:કરણને જ શ્રીમહાપ્રભુજ ઉપદેશે છે. અન્ત:કરણે ભગવાનની આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કર્યું, દેહ અને દેશત્યાગની આજ્ઞા ન પાલી તેથી અપરાધી થયું. તેને ઉપદેશ આપવા જ જોઇએ. શ્રીગાપીજનાએ ભગવદાજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કર્યું હતું. શ્રીમહાપ્રભુજીએ દેહદેશત્યાંગ કરવાની આજ્ઞાનું ઉલ્લંઘન કર્યું; તો સેવક પણ કરશે. આવી રીતે ભગવદાજ્ઞાને ઉલ્લંઘન કરવાની પ્રથા માર્ગમાં ચાલુ થવાના ભયથી અન્ત:કરણપ્રભોધ પ્રત્યેતો પ્રાદુર્ભાવ થયા, એમ કહેવું જરાય અતિશયોહિત ભરેલું નથી. આ વાત સેવકને સમજાવવા શ્રીકૃષ્ણની ઉત્કૃષ્ટતા સાધવા શ્રીકૃષ્ણથી પર કાઈ ઉત્તમ દેવ નથી, એમ સાંભીન કર્યું છે. શ્રી પુરુષોત્તમજી કહે છે કે–શ્રીકૃષ્ણથી દેવ એટલે દેવીના સમૃહ ગાપીજના–પર–એટલે ઉત્કૃષ્ટ નથી ભિન્ન નથી, માટે તેમના દાખસે લઈ આજ્ઞાલંગ ન કરવા. સામાન્ય રીતે ટીકાકારા આજ્ઞાના વિષયો આ પ્રમાણે આલેખે છે.

- ૧ નિત્યલીલામાં-ભાગવતાર્થ પ્રકટ કરવાને માટે ભૂતલપર પ્રકટ થવાની આજ્ઞા,
- ર પરદેશમાં-વિયાગ ન સહી શકવાથી ત્રણ સ્કન્ધ પછી દશમસ્કંધ વિવરણ કરવાની આતા.
- ૩ ગંગાસાગરમાં-દેહત્યાગની આજ્ઞા.
- ૪ મથુરામાં–દેશત્યાય કરવાની.
- પ લાક ગારાના છે અર્ધ છે-સંન્યાસ કરવાની અથવા લેકાદાર કરવાની. (આ આગા પાળી.)

આ આતામાં દેહદેશપરિત્યાગની આતા ન પાળી એ સામાન્ય મૂલ હેતુ છે. આત પાલન નધી થયું. એતું કહેતું એના કરતાં આતાનું પાલન થયું છે અતું મર્મ જો શ્રીમહાન્ પ્રભુજના-સબ્દર્મા નિકળતું જ હાય તો સુરમ્ય ગણાય એવા આશ્યથી શ્રીપુરુષોત્તમછ દિશ્ ઉપયયાર્થ લઇ અને દિશ ,અનિસર્જન દાનાર્થ લઇ એવા અર્થ કરે છે કે, પ્રન્ય ભાદૃશ્ય અને ઉપદેશદાનાદિના સાગ કરા, એવી ભગવદાતા થઈ, તે આતાનું પાલન થઈ જ ગયું છે. કારણ કે સુદ્ધમીકાતિરાધાન, સ્કન્ધક્રમ વ્યાખ્યાના ત્યાય, દશમરકંધનિવરણાનન્તર શ્રીમહાન્ પ્રભુજના લેખક માધવભાદુ કાશ્મિરીને ભાણ વાગ્યું અને પ્રત્યભાદુશ્યમાં વિશ્ આવ્યું, વિગેષ્ટ કાર્યોથી પ્રત્યભાદુશ્ય અને દાન ઉસય બંધ પાતાં અને આતાનું પાલન થયું છે. આધુનિક કેટલાક અન શ્રીકૃત્ળવાસસ્ય વઢમસ્ય અમા શબ્દમા શ્રીમહાપ્રભુજ શ્રીકૃત્હના દાસ હતા. પરતુ તૃત્વુ દે–આચાર્યના દાવા કરતા ન હતા. એમ કહી દીનતાદોતક દાસ શબ્દોના ગેરઉપ પૈરા કરે છે શ્રીમહાપ્રભુછ પોતાને દાસ કહે છે, તેના કહેવા સુંદર આશય છે તે. જોવા શ્રમ લેશે શ્રીમહાપ્રભુછ તા પોતાને દાસ કહે છે તા સાક્ષાત્ શ્રીકૃત્હ્યુ કેમ કહેવાય ?

नतु दास्त्वकृष्णत्वे विरुद्धे मनतः क्यम् ! एव दि सश्ये कार्यो छत्निरेव समाहिति । एव दि भगत्रान् कृष्णो स्सात्मा यत्र सादशः । स्सात्मत्वात् तदास्य च मन्तव्य तादशं पुन ।

अतो दास्यासार्याय प्राहुमृत तदारमना । स्वीयदैन्यमाविनद्धपकम् । (श्रीगोक्कनाथनी) पृष्टिमान् गायपट्टपदास्य प्राप्तस्य निगेरे अने ३ पथने।थी सिद्ध ४ छे ३ रसरूप लगवाने दास्य सेवा रसयी क्षरेक्षा श्रीमदाप्रभुक्तने प्रश्चट धर्या तथी व्या दास्यमेनारस श्रीमदाप्रभुक्तमा द्वावायी ४ ते साक्षात् श्रीमृष्णु अथवा आयार्यपद्दभूषणु छे

સહમ દીકાના તિરોધાન થનાની વાત શ્રીપુર્ત્યાત્તમછ જ કહે છે શ્રીવજરાયજની દીકામા પણ આપ જ વ્યહસ્તાક્ષરથી શોધે છે. સહમિનિકાનું તિરોધાન શ્રીગુસાપ્રજીના વખ તમાં પરમ્પર વેમનમ્યના કારણથી થયુ છે પરતુ આ પ્રભુની ઇન્છાધીન માનનાર સેવકને તેં શ્રીપુર્વાત્તમા એ કહ્યું તે જ માનનુ મેંગ્ય છે કે પ્રમુની અતિરહસ્યાદ્ધાટન કરાવા ઇચ્છા વ હતી, માટે તિરાધાન થયુ પગતુ શ્રીમુણિધિનીજી તેં સમ્પૂર્ણ લખાયા નથી એ વાત નિર્વિ વાદ છે શ્રીગાકુનનાય શ્રીમહાપ્રમુજીના નિક્ટ પ્રમ્ટેના છે આ સ્કન્ધક્રમસાગ કરવાનું વતાન્ત તેમને મત્યું છે અને તે પાતાની દીકામા લખે છે

श्रीपुर्गात्तमथरते, 'क्षाइ। पूर्वन्तु या ज्ञाता' श्रेनि छपर और रनतत्र लेख स्पादरताक्षरयी ण खण्यों हे, जन्य देश प्रतिमा नधी क्या लेख यानु ल अन्यमा तेल श्रेलिक निथे मुद्देश हे व्या स्वन्त्र लेख श्रीपुर्शात्तभण्यों अन्य दर्या पाण देश्यात समय निसाणाद सण्यों होय तेम लग्ना हे मून अन्यमा के व्याप्ता न पाणनानु हारख 'तदकरणे बीज दु नामिमानो न वा ज्ञालितीय दिन्तु श्रीमाणनार्थाप्रवर्णनार्वाद्यात्त्रस्तित साम हे के व्याप्ते स्वत्य मगवत्य ) करणत्व न स्याद क्यापी दिने लने व्यापान न पाणनानु हार पात्, तेन वोमयाय (स्वत्य मगवत्य) करणत्व न स्याद क्यापी दिने लने व्यापान न पाणनानु हारख सरमु ल हे परन्तु त्रियाद्यामा के दे परे अन्य शिक्षा श्रीमाणनान व्यापी दिने लने व्यापान न पाणनानु हारख सरमु ल हे परन्तु त्रियाद्यामा के दे परे व्यापान स्वत्य भावत्य पदना व्यापी दिने लने व्यापान पदना व्यापी स्वाप्त हो स्वर्णनान व्यापी देश स्वर्णनान स्वर्णनान व्यापी स्वर्णनान स्वर्णनान

મામાં મથતા માર શ્રી કૃષ્ટોનમજૂની દીકાના અનુવાદના અનિમ ભાગમાં છે. મારે પુત લખના નથી

आभी श्रीभननाय 'भादित्ममूख्' 'तुदाईतरत्न'

#### સુદ્રણ્પરિચાયક.

આ ગ્રન્થમાં અનેક પ્રતિ સમ્પાદન કરી છે. મારા સદ્લાગ્યે શુદ્ધ અને પ્રાચીન પ્રતિ પ્રત્યેક ટીકાની હસ્તગત થઇ ગઇ, તેમાં શ્રીવજરાયછની ટીકા તેં! શ્રીવજરત્વલાવછ મહારાજ તરફથી ઉપલબ્ધ થઈ તે શ્રીપુરષોત્તમજીએ સ્વહસ્તાક્ષરથી શાધિનવર્ધિત હોવાથી એક પ્રતિએજ મુદ્દણકાર્યસન્પૂર્તિ કરી. શ્રીપુરષોત્તમજીની ટીકા તેં! નિજહસ્તાક્ષરથી જ આલેએક પેલી છે. તેથી અન્ય પ્રતિના સદ્દભાવે પણ તેનાથી જ કાર્યસંસિદ્ધ થયું. મને અન્ય પ્રતિ જોડે સંવાદિત કરતાં સમજાયું કે મૂલ લેખક પછી અત્યારે સા ખરેા વર્ષની અંદર અવતરણ કરનારા અતીવ અશુદ્ધ કરી દે છે. શ્રીહરિરાયજીની પ્રતિ માટે હુ સંકાચાતા હતા પરતુ મહાશય તેલીવાલા તરફથી પંડિતવર્ય મદુલાલાજીની સંસ્થાની એક નાજીક પ્રતિ ઉપરિથત થઈ કે જેશદ્ધ અને પ્રાચીન હતી. સંતાપકારક હતી,

હવે પ્રત્યેક દીકાની ખડશ: મણના કરીએ.

#### (૧) શ્રીગેષ્કુલનાથચરણની ટીકા-

| 1-7                                   |         | * *     |        | _    |     |           |
|---------------------------------------|---------|---------|--------|------|-----|-----------|
| પારબંદર-શ્રીજવનેશાચાર્યપુસ્તકાલયની    |         |         |        | ***  | ••• | પ્રતિ. ૨  |
| કારા–શ્રીછાટામથુરેશજની શ્રીરણછાડલ     | લિછમ    | હારાવ   | ૮ક્ષરા | •••  | +   | …પ્રતિ. ૩ |
| સુરત–શ્રીવ્રજરત્નલાલજીમહારાજદ્વારા    | ***     | •••     |        | •••  |     | …પ્રતિ. ૧ |
| મુખઇ–શ્રીગાેકુલનાથ છમહારાજદ્વારા      |         | ***     |        | ,    |     | …પ્રતિ. સ |
| મુખઇ–શ્રીગદુલાલાજીની સસ્થા. શ્રીયુત   | तेशीव   | ાલાદ્વા | રા     | ,    | ••• | …પ્રતિ. ૧ |
| (૨) શ્રીરધુનાથચરણની ટીકા⊷             |         |         |        |      |     |           |
| બુનાગઢ–શ્રીગાકુલનાથજીમહારાજદ્વારા     | • • •   |         | •••    | #4 k | ••• | મૃતિ. ૧   |
| સુરત–શ્રીત્રજરત્નલાલછમહારાજફારા       | •••     | •••     | •••    |      | ••• | પ્રતિ. ૧  |
| મુખઇ–શ્રીમગ્નલાલજમ <b>હારાજદ્વારા</b> | •••     | •••     | +      | ,    | ••• | …પ્રતિ. ૧ |
| (૩) શ્રીહરિસયથરણની ટીકા–              |         |         |        |      |     |           |
| પારબંદર–શ્રીરણકોડલાલજમહારાજદ્વાર      | l       | •••     | •••    | •••  | *** | …મતિ–૧    |
| મુબઇ-મહાશય મૂલચન્દ્ર તેવીવાળાદ્વારા   | ***     |         | •      | **=  |     | મૃતિ–૧    |
| પારબદર-સુરદાસછ દામાદાસ ભગવદી          | યદ્વારા | •••     | •••    | •••  | ••• | …મૃતિ–૧   |
| (૪) શ્રીમજરાજયરણની ઠીકા–              |         |         |        |      |     |           |
| til synth strong tales cyntille were  |         |         |        |      |     | મહિ—લ     |

સુરત-શ્રીવજરત્વલાલછમહારાજદ્વારા ... ... ... ... ... ... ... મિત-૧ શ્રીપુરુવાત્તમછ મહારાજે રવહસ્તાક્ષરથી શાધિત વર્ધિત હોવાથી આ એક જ પ્રતિએ સમ્પૂર્ણ મુદ્રણ કાર્ય યથાયાગ્ય સિદ્ધ થયુ. આ ડીકાની અન્યમિતિ અનેક સ્થલે શાધવા અનાં ઉપલબ્ધ થતી નથી, જે ભાગ શ્રીપુરુપાત્તમછ મહારાજે સ્વહસ્તાક્ષરથી સમ્પૂરિત કર્યો છે તે ભાગ અમે ( ) કાઉસમા મુકયો છે. અને બે સ્થલે ત્રણ ચાર અક્ષર જેડલા ભાગ ખહિન યએલ છે. વધારે ખંડિત થયા નથી તે ભાગ……ચિન્હથી જણાવ્યા છે.

#### (૫) શ્રોપુરુપાત્તમચરણની ટીકા

સુગ્ત-શ્રીનજરત્નલાલછ મહારાજફારા ... ... ... ... ... ... પતિ-૧ (આજ પ્રતિ નિજકસ્તાક્ષરની છે.) કાટા–છાટામથુરેશજીની શ્રીરણછાડલાલજીદ્વારા ... ... ... ... પ્રતિન્ય પોરબંદર–શ્રીરણછાડલાલજીદ્વારા ... ... ... ... ... પ્રતિ–૧

(ક) સ્વતંત્ર લેખ-શ્રીપુરુષોત્તમછ મહારાજે સ્વહસ્તાક્ષરથી નિજ પ્રતિમાં આલેખ્યા છે. ઉપર મુજબ અનેક શુદ્ધ પ્રતિથી આ ગ્રત્ય સંશોધન આ દામે કર્યું છે, છવની અહુતા અને છવસામર્યાનુસાર શક્ય આયાસ કર્યો છે, પરન્તુ અત્રાશુદ્ધિ દ્રષ્ટ્યર થાય તા શાધિત વાચન કરવા વિનતિ કર્ફ છું.

શ્રીમદ્ગાસ્વામિવર્ય શ્રીરાં છે હાલાલ મહારાજે કૃકત સાધ વર્ષમાં પાંચ સાત પ્રત્થા લહાર પાલા, શ્રીરાં છે હાલાલ છેમહારાજ નિજ પિતૃચરણના સ્મારક ઉપરાંત પણ સાંપ્રદાયિક સાહિત્ય માટે ઘણી જ ઉત્કંઠા રાખે છે. શ્રીમુખાપિનીજીનું પાંચ ટીકા સહિત મુદ્દણ કરાવાને મહત્કાર્યારભ પણ આપે શ્રીગાકુલથી તાર કરી કરાવ્યા. આ સર્વ વિદ્યાનુરાં જ મુચવે છે. આથી આખા સમ્પ્રદાયમાં આપને માટે સમ્પ્રદાયના મુખ્ય હિતેચ્છુ તરીખે પ્રત્યેક અયુગણ્ય વ્યક્તિની દૃષ્ટિ આપની તરફ આકર્ષાઈ છે કે આપશ્રી છવનેશપ્રભુવત્ સમ્પ્રદાયન સંરક્ષણ અને સાહિત્યાહાર કરશાજ.

પૂર્વોક્ત સર્વ સાહિત્યસમર્પક શ્રીરબુછોડલાલછ મહારાજ, શ્રીગાકુલનાથછ મહારાજ શ્રીતજરત્નલાલછ મહારાજ, અને શ્રીમપ્રલાલછ મહારાજે શ્રન્થ સાહિત્યપ્રદાનદ્વારા અતીવ ઉપકાર કર્યો છે ભગવ્છાત્રનિષ્ણાત મગ્નલાલ શાસ્ત્રીજીએ મને આ શ્રન્થાર્થ સ્વનાદિ દ્વારા સાહાય્ય વિતર્યું છે. તેમના પ્રત્યેક શુભ પ્રવૃત્તિમાં આભારી સદા છું, શ્રીયુત સન્પ્રદાયત્ર તેલીવાલા મૂલચન્દ્રભાષ્ટએ આ પોડશગ્રન્થની સીરીઝ શ્રીજીવનેશપ્રભુના સાહાય્યથી આરંભી તેમાં હવે શ્રીયમુનાષ્ટક ખાલખોધ, શ્રીકૃષ્ણાશ્રય, અને વિવેકધંર્યાશ્રય ચાર શ્રન્થ અવશિષ્ટ રહ્યાન્ મુક્તકંડે કહેતું જોષ્ટએ કે આ સીરીઝ પૈયી કેટલાક શ્રન્થો અમે મુદ્રિત કરીશુ પરન્તુ પોડશાન્ હારનું માન્ય તેા શ્રીજીવનેશપ્રભુદ્વારા તેલીવાલાને જ ઘટે છે. મુખાઇમાં શ્રીઅનિરુદ્ધાન્ ચાર્યજી મહારાજે પોતાના પંડિતજી ભાઉશાસ્ત્રીજીને શ્રન્થસંવાદિત કરવા આત્રા અર્પા તેથી આપ્રત્યીના પણ ઋણી હું. દામાદરદાસ મુરદાસ ભગવદીયની એક ડીકા શ્રીહરિરાયજીની મળી હતી. આ રીતે સાહિસના ઉદ્ધાર કરવામાં વિના વિલંબે સાહાય્ય શ્રન્થદાન ચાલુ રહે, એમ સર્વને પ્રમુ ડેરે, એ વિનિત કરી વિરમું હું.

શાસ્ત્રી ચીમનલાલ હિર્વશંકર 'સાહિત્યબૂવણુ' શુદ્ધાદ્વૈતરત્ન



#### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवहामाय नमः। श्रीमदाचार्यवरणकमलेभ्यो नमः।

### श्रीमद्रेश्वानरावतारश्रीमद्दश्चभाचार्यचरणविरचित

### अन्तः करणप्रवोध

----

### દશદિગન્તવિજયો, શ્રીગાે૦શ્રીપુરુષાત્તમચરણવિરચિતવિવરણાનુવાદ

जन्तुस्वभावदोषोत्धमन्तुचिन्ताकुलान् स्वकान् । सवन्तः श्रीमदाचार्याः सन्तु मस्तवान्तगोचसः ॥ १ ॥

પ્રાણી સ્વભાવ દેષોથી; અપરાધા કરે અતિ, જે અપરાધી જેવાની; ચિન્તાવ્યાકુલ છે મતિ. ૧ ચિન્તાથી સ્વીયની રક્ષા; કરે શ્રીવદ્યભપ્રભુ, વસીને હૃદયે મ્હારા આપા દર્શન તે વિભુ. ૨

બુદ્ધાસમ્અન્ધથી જ દેહજીવના સર્વ દેષો દૂર થવાથી બાધક થતા નથી, अने प्रहासम्भन्ध કર્યા પછી પ્રભુને निવेदन કરી સર્વ વસ્તુના ઉપ-ઉપક્રમ ત્રન્થહેતુ ચાગ કરનાર વૈષ્ણવને દાષના સંસર્ગ થતા નથી, આવી રીતે નિદોષ સેવાને આધિદૈવિકી એટલે ઉત્તમાત્તમ ખનાવવા માટે ચિન્તા દ્ર કરવી તેઇએ. આ ચિન્તા દૂર કરવાના ઉપાય 'નવરતન' નામના ચન્થમાં શ્રીમદાચાર્યચરણે કહ્યો છે, તે મુજબ ચિન્તા દૂર કરી ઉદ્દેગ નામના પ્રતિબંધને નિવૃત્ત કરીને સેવા કરવાથી જરૂર ભગવત્પાક્ટ્ય થાય અને પ્રભુ પણ અનુભાવ દરાવિજ. (આ વખતે ભક્તની મહાટાઇના પાર રહેતા નથી.) પરન્તુ આ ભક્તના દુર્ભાગ્યે પૂર્વજન્મના દેવિ જોર કરી બેચે તા આ હલકા પાત્રમાં મહતી ભગવત્કૃપા ન માતાં મેહાટાઇનું અભિમાન ઘઇ જાય, અને મ્હાટાઇના અભિમાનના આવેશમાં પ્રભુની આજ્ઞાના પણ લંગ કરે. અપરાધી અને, અને (પરિણામે) ભગવાનની અકૃપાને પાત્ર થાય અપરાધી જીવને પદ્માત્તાપ થાય. ચિન્તાદ્રેગ યતાં જે સેવા કરાતી હાર્ય અને જે ગેવા કરવાની છે, તે ઉત્તમાત્તમ (આધિદૈવિકી) ન જ શાય. જો કે \*'મારી ગેવાના આરલ કર્યા પછી હે ઉદ્ધવ, જરા પણ નાશ થતા નથી.' એ ભગવદાત્રા મુજબ આ નિત્ય કરાતી ગેવાના નાશ તો ન થાય, પરન્તુ અપરાધથી પશ્ચાત્તાપ થાય પશ્ચાત્તાપથી ચિન્તા થતાં કરાતી એવા અને કરવાની એવા આર્પિદેવિકી (उत्तमात्तम) ते। न वर धाय, अने भेवाइत अन्यमां डांडेयु इस पणु न मणे, छवने આવે ઉદ્દેગપ્રતિબધ ન આવે તે હેતુથી આ ગ્રન્થમાં વિચારાત્મક માધનના ઉપદેશ

<sup>\*</sup> न हाद्दोपक्रमे ध्वसी मद्दमन्योद्धवण्यपि । मया स्यवित सम्यक् निर्मुगत्यादनाशिषः ॥ ११-२९-२० ॥ टु इद्धव ! भारा निष्यम धर्मने। आरंभ वर्षा पश लशा पण तेने। नाश यने। नथी निर्श्रेष्-पक्षायी में क आ धर्मने निक्षित क्यों है.

આપવામા આવે છે ઉપદેશમા વ્લકીય ભક્તોના વિશ્વાસમાટે શ્રીમદાચાર્યચરણ આજ્ઞાત્રય ત્રપી સ્વવૃત્તાન્ત પણ કરી છે.

મનજ દુષ્ટવૃત્તિ ઉત્પન્ન કરનારુ દેવાથી તે મનને સાધવાની આવશ્યકતા છે કારણ કે મન માટે ભિક્ષુગીતામા કહે છે કે-"ઇન્દ્રિયા દેવા અને મનની દુષ્ટતા તેના અધિષ્ઠાતા દેવતા, સર્વ મનને જ વશ છે, મન કાઇને વશ નથી યાગીને પણ ભયકર લાગતા મનરુપી દેવ અલવાનમા પણ અલવત્તર છે, તેને જે વશ કરે તે દેવના દેવ જાણવા \*

માટે મનને સાવધાન કરવાના નિશ્ચય કરી સ્વકીય ભક્તાના અન્ત કરણને જ ઉદ્દેશી આ ઉપદેશ આપે છે

#### अन्त करण मद्राक्यं सावधानतया शृणु । कृष्णात् परं नारित दैव वस्तुतो दोपवर्जितम् ॥ १ ॥

અન્વયાર્થ-કે झत्त करण? હે અત કરણ મદાવયમ્, (આમ એવા) મારુ વાકય, સાવધાનત<sup>યા</sup>, સાવધાનતા રાખીને ગળુ સાલળ, વસ્તુત , ખરેખર દોવવર્જિતમ્, લાેકવેદાકત દાેધરહિત એહ, દેવમ્ દેવીઓ-ગાેપીજનાે-નાે સમૂહ જ્ઞ્ળાત, કૃષ્ણથી વસ્મ, ભિન્ન અથવા ઉત્કૃષ્ટ નથી

† ભાનાર્થ-હે અત કરણ ! આમતમ એવા મારુ આચાર્યનુ વાકય સાવધાનતા રાખી સાલળ, વસ્તુતસ્તુ સર્વ લાેકવેદાકત દેાષ રહિત દેવીના-ગાપીજનાના-સમૃહ શ્રીકૃષ્ણથી જુદા નથી, તેમ ઉત્કૃષ્ટ નથી

नाय जनो में सुसदु सहेतुने देवता मा प्रहर्मकाला ।

मन पर कारणमामनन्ति समारवक परिवर्तपेशन् ॥ १९-२३-४३ ॥

मनो गुणान् वे सजते बलीयस्तत्य कर्माणि विलस्नकाति ।

ग्रह्मानि कृष्णा यथ लोहितानि तेम्य सवर्णा सत्यो सवन्ति ॥ १९-२३-४४ ॥

वनीह भारता मनसा समीहता हिरण्ययो मत्सस उद्विच्छे ।

मन कालिह परिष्टम कामान् जुपन् निष्दो ग्रणस्यतीसौ ॥ १९-२३-४५ ॥

दान श्वममें नियमो समस्य श्रुत च कर्माणि च सद्वतानि ।

संव मनोनिमहल्खणान्ता परो हि योगो मनस समावि ॥ १९-२३-४६ ॥

समित यस्य मन प्रचान दानादिति कि वद तस्य कृत्यम् ।

अवयत यस्य मनो विनस्यहानादिति वेद्यस किमिन ॥ १९-२३-४७ ॥

\* मनो वपन्य दामनं सम् देवा सम्यु नाप्यस्य वश समिति ।

भीभो हि देव सद्य स्वीयान् गुणाह्यो तः स हि दवदेव ॥ १९-२३-४८ ॥

श्रुति — सन् नो वशे संविद्य स्वाप्य सनो वश्यमिवयाय ।

सौरमो हि देव सद्य सहीयान् गुणाह्यो तः स हि दवदेव ॥ १९-२३-४८ ॥

<sup>\*</sup> દન્દ્રિય, કેવા, અને તેના અધિકાતા મનને જ વશ છે મન કાઇને વશ નથી ધાગીને પણ લયકર એવા મનકૂપી કેવ સહસ સહીયાન્-જાતવાનમાં પણ બયવત્તર-છે તેને જે વશ રે તે કેવના દેવ નાલુવા † આ અર્થ શ્રીપુરુવાતમજીની દીકાને આધારે છે અન્ય શ્રી ારાના અર્થ સામાન્યત આ છે 'શ્રીકૃષ્ણથી પર બીજી કાયરહિત દેવ-પરમ ઇષ્ટ કેવ-નથી

#### અન્તઃકરણ ભક્તતું કે શ્રીમહાપ્રભુજનું ?

विवेयन-च्या स्थडे अन्तः કरणु शण्हथी श्रीमढाप्रलुलनुं अन्तः કरणु समक्रय अने સકતાનું પણ સમજાય, પરન્તુ અન્તમાં 'આ વાક્ય સાંસળી સકતે નિશ્ચિન્ત રહેવું' એ વાક્યથી ભક્તને ઉદ્દેશી કુલ કહેલું હાવાથી આ ગ્રન્થ ભક્તાર્થ જ શ્રીમદાચાર્યચરણે રચેલા છે, એમ નિશ્ચય થતાં, અત્ર ભક્તના જ અન્તઃકરણને બાધ આપવાના ઉદ્દેશ સિદ્ધ થાય છે. માટે સ્વીય ભકતાનું જ અન્ત કરણ અત્રે સમજતું અને તે જ અત્રે સ્વીકારનું ઉચિત છે.

શ્રીગાકુલનાથજનું તેા મન્તવ્ય એ છે કે; "શ્રીમદાચાર્યચરણ પાતાનું સૌભાગ્ય દર્શાવવા માટે અને સ્વીયને ભક્તિમાર્ગ દર્શાવવા માટે શ્રીમદાચાર્યચરણ પાતાના જ માન્ત·કરણને બાધ આપે છે." અને આવું જ મન્તવ્ય અન્ય ટીકાકારાનું પણ છે.

શ્રીરધુનાથજીનું મન્તવ્ય એ છે કે; શ્રીમદાચાર્યચરણ સ્વકીય અન્ત કરણના વ્યપ-

દેશથી (બહાનાથી) અન્ય-સક્તોના જ અન્તઃકરહ્યુને ઉપદેશે છે.

અમાને તા આ જ રાચે છે, કે, શ્રીમદાચાર્યચરણે પાતાનું સૌભાગ્ય મુખાધિનીજના ગ્યારમ્ભમાં જ 'अर्थे तस्य विवेचितुम्' શ્લાકમાં પાતાનું વાક્પતિત્વ-અલોકિક આધિદૈવિક અગ્નિપણું દર્શાવી, અને પ્રભુની આજ્ઞાથી જ અત્ર અવતર્યા, વિગેરે સૌભાગ્યવર્ણન કર્યું છે, તેથી અધિક અત્ર ગ્રન્થમાં સૌભાગ્યપ્રદર્શન કરવાની જરૂર નથી. તેમજ ભદિતમાર્ગના પ્રચાર કરવાને પ્રકટેલા આચાર્ય ભક્તના જ અન્ત કરણુને ઉપદેશ આપી માધે, એ જ ચાેગ્ય હાેવાથી અત્ર ભક્તાન્ત કરણ લેવું.

ઇન્દ્રિયામાં દુજેય! અથવા અન્ય ઇન્દ્રિયાથી દુર્જય! અન્ત કરણ! તું મારું–આચા-ર્યુનું વચન સાંભળ, કારણ કે 🔊 પ્રભુ અહાર આચાર્યરૂપે–ગુરુ રુપે-અન્તરમાં અન્તર્યામિરુપે બિરાજ લક્તના અશુલને-વિષયવાસ-અન્ત કરણ નાને-દૂર કરી પાતાનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરે છે. (૧૧-૨૮-६) આ વાક્ય સાવધાન મુજબ હુતાશન-વૈધાનર-સ્પે સ્વગતિને પ્રકટ કરનાર અને વસ્તુતસ્તુ સાક્ષાત્ શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રરूપ હોવાથી હું તારા આમતમ છું, હિતાર્થને કહેનાર છું, માટે તારુ હિતકર વક્ચમાણ ગ્રન્થરૂપ વાક્ય સાવધાનતાથી માંભળ.

વ્યા પ્રમાણે લક્તના અન્તઃકરણને સન્મુખ કરી, પ્રથમ વજલકતા કરતાં લગવા-નના ઉત્કર્ષ દર્શાવે છે. કારણ કે પ્રદામબંધ પૂર્વક સેવા કરનારને પાતે શ્રીકૃષ્ણથી વ્રજ- વ્રજસક્તના માર્ગને અનુસરનાર દેવાથી <sup>ર</sup>વજસક્તોની માકુક આ સેવા ભક્ત પર નથી કરતાર ભક્તને ભગવાન્ સ્વાનુસાવ દશવિ. અને આ ભગવદતુભાવથી ભક્તના હૃદયમાં મ્હાટાઇનું અભિમાન સ્પુરતા મ્હાટાઇના આવેશમાં લજસકતાના૧ દૂધાન્તને અનુસરી ભગવદાજ્ઞાના પણ ભર્લ કરી દે, તા મહતી હાનિ શાય, આવા હાર્નિકારક પ્રસંગ ન આવે, માટે વજલકતા કરતાં ભગવાન ઉત્કૃષ્ટ છે, એલું સમજાવે છે, વસ્તુત વજસકતા શુતિ વિશેર સ્વરુપાત્મક છે, વજસકતા નિર્ગુણ કિતમાર્ગીય

९ योन्तबहिन्तनुमृतामग्रुभ विधुन्वन् आचार्यवैत्यवपुषा स्वगति व्यवक्ति १९९-२९-६ રવજલક્તાને ભગવાને ગૃહગમનની આજ્ઞા આપી ને આજ્ઞાભંગ કર્યો. આજ્ઞાભા દ્વારા વજ-લક્ષતે રમણુરૂપી કુલ મહયું, તેા દું પણ લગવદાજ્ઞામાં કરીશ તા મને પણ કુલ મળશે આઉ अनुन्दाल् छवने हानिशरः छ

છે, તેથી લોકિક વૈદિક દાયરહિત છે. આવા દાષરહિત દૈવ-રાસકીડાસ્થ દેવીના સમૂહ-ત્રજભક્તા-કૃષ્ણથી પર નથી,-કૃષ્ણથી ભિન્ન નથી,-કૃષ્ણથી ઉત્કૃષ્ટ નથી. તાપનીય શ્રુતિમાં (તેનાથી-કૃષ્ણથી-ત્રજભક્ત ભિન્ન નથી) એમ કહ્યું છે. ઉત્કર્ષ તો નિરવધિ આનન્દસ્ત્ય ભગવા-નમાં જ સર્વથા રહેલા છે. ત્રજભક્તના માર્ગમાં રહેનારા ભક્તે ત્રજભક્તના દૃષ્ટા-તથી મહાડાઇમાં આવી જઈ અભિમાનાવેશમાં ભગવદાત્તાના ભંગ વિગેર કરી ભગવાનને અપ્રિય લાગે એમ ન વર્તલું. ત્રજભક્તાને પણ ભગવદાત્તાના ભંગ કરવાથી આગન્તુક દેશ મદ—અહં-કાર થતાં, તે મદમાનને ઉતારવા ત્રજભક્તા પાસેથી પ્રભુ તિરાભૂત થયા હતા. એલું રાસપંચાધ્યાયીમાં છે. માટે ભક્તે ત્રજભક્તાનું અનુકરણ કરી ભગવદાત્તાના ભંગ ન કરવા.

આ ?ક્ષેકમાં ભાવનાર્થક ક્રિયાપદ નથી. તેથી આ વાકયને ક્રિયાપદની જરૂર છે, અત્ર અન્ય ક્રેાઈપણ ક્રિયાપદના અધ્યાહાર ન કરતાં નવમા શ્લાકમાં "વિચાર કર," 'વિચાર 'વિચાર કર' એ પદ છે, તે દરેક શ્લાકના અન્તમાં જેડલું. એવું પદ જેડલું ફરાન્વય કરતાં અધ્યાહારમા ગુરુત્વ–કાહિન્ય છે. સરલતા દ્રશન્વયમાં છે, માટે દ્રશ્યી લાવીને પણ (વિચાર કર) પદ જેડલું. અર્યાત વસ્તુતઃ લેાકવેદ દેાવરહિતદેવીના અમૃહ, વજભકતા, કૃષ્ણથી પર–ભિન્ન–નથી, અથવા ઉત્કૃષ્ટ નથી, એમ વિચાર કર. ૧

આ પ્રમાણે પ્રૌઢિહેતુને દૃર કરી આ જવને પુન અભિમાન–મ્હાેટાઇ–ન સ્કુરે તે માટે દીનતામિદ્ધયર્થ જીવના સ્વભાવથી જ નિકર્ષ (હલકાઇ) સિદ્ધ કરે છે.

> चाण्डाली चेद्राजपत्नी जाता राज्ञा च मानिता। कदाचिद्पमाने वा मूलतः का क्षतिभेवेत् ॥ २ ॥ समर्पणादहं पूर्वमुत्तमः कि सदा स्थितः। या ममाधमता माव्या पश्चात्तापो यतो भवेत् ॥ ३ ॥

અન્વયાર્થ-ચળ્દાતી-અત્યન્ત દુષ્ટ કુલમાં ઉત્પન્ન થયેલી, <del>વે</del>ત્-એ, રાजવતી-રાજાની રાણી, ચ-અને રજ રાજાએ માનિતા માનેલી, ગાતા થઇ. દરાવિત્ કોઇ સમયે, કાવમાને અપમાન થવામાં શ અથવા અનપમાનમાં જ-શ્રી, કૃતિ - હાનિ, મંત્રેન્-શાય? (કંઈ પણ હાનિ થાય નહિ.)

एवर्गार्-अभर्षेलु डञ्चा, वृत्त्-भरेक्षां, बर्ग हुं प्राष्ट्रत छव, किम्-शं, सदा-हंभेशां, उच्च - उत्तम, रियन -२हां। हता ? मम-भारी, अपमना-हुद्धाः का-शी, माव्या-धरी, दन -ले अध्भनाधी, वचानाव -अधभतालनित भेट, मवेत् थाथ.

ભાવાર્ધ-પ્રારુષ્ધવશાત અત્યન્ત દુષ્ટ કુલમાં ઉત્પન્ન ઘએવી સ્ત્રી (કાઇ ગુણવશાત) રાજની રાષ્ટ્રી ઘઇ અને રાજની માનીતી થઇ, તે રાષ્ટ્રીનું કદાચિત્ રાજા અપમાન કરે તા અપમાન દેતુબૂત ચાલકાલીપણામી અને અનપમાન દેતુબૂત રાણીપણાથી શી હાનિ થવાની હતી? કેઇ પણ હાનિ થવાની નથી. ર

અનપંલુ કરવા પહેલાં હું પ્રાકૃતજીવ શું મદા ઉત્તમ હતા? (કદાપિ નહિ.) પરંતુ નામપંલુ કરવાથી જ ઉત્તમ થયા, માટે મારે પ્રાકૃતને શી અધમના થવાની હતી કે જે અપમનાથી મને પશ્ચાત્તાપ થાય? 3 વિવેચન-પ્રારુષ્ધવશાત્ અત્યન્તદુષ્ટ કુલમાં જન્મેલી સ્ત્રી કાઇ રૂપાદિ મુણુથી રાજ જેના પતિ છે અથવા રાજની રાણીની માક્ક પત્ની થઇ; રાજને પ્રદ્વાસ'ળ ધથી જ ભાગ્ય થઇ, રાજને માનીતી પણ થઇ. આ સ્ત્રીનું કદાચિત્ અપ-ઉત્કૃષ્ટતા માન થાય, અર્થાત્ રાજ અપમાન કરે, તા આ સ્ત્રીને અપમાન હેતુભૂત ચાપડાલીપણાથી અને અનપમાન હેતુભૂત રાજપત્નીપણાથી શ્રી હાનિ થવાની નથી, એ પ્રમાણે શ્રી હાનિ થવાની હતી? અર્થાત્ કાઇ પણ જાતથી હાનિ થવાની નથી, એ પ્રમાણે વિચાર કર. કેટલાક આ ચાપડાલીના દૂધાન્ત શ્રીમહાપ્રમુજ વિષયક સ્વીકારી લે છે. તે પક્ષમાં ' મળવૃત્તિ જાને દ્વય ' એ ભ્રમરગીતના શ્લાકમાં જેમ કલેશથી લક્તોએ ભગવાનમાં દાપારાપ કર્યો હતો, તેવી રીતે શ્રીમદાચાર્યચરણે પાતાનામાં દાપપણાના આરાપ માત્ર કર્યો છે. એમ જાણું. વસ્તુતસ્તુ શ્રીમદાચાર્યચરણ નિર્ફોપપૂર્ણવિશ્રહ છે. તેથી ચાપડા-લીના દૂધાન્ત આપને લાગુ થાય નહિ.

સમર્પણ કર્યા પહેલાં એટલે લજન સિદ્ધ થવાને જે પાતાનુ સર્વ સહિત આત્મ-નિવેદન કરવારુપી બ્રહ્મસંબંધ સરકારના પહેલાં, જેમ રાજએ સ્વીકાર કર્યા પહેલાં ગ્રાપ્ડાલીવત્ સહજ અને આગન્તુક દેષથી દુષ્ટ થએલા હું પ્રાકૃત જીવ શું સદા ઉત્તમ હતા ? કદાપિ ઉત્તમ ન હતા. પરન્તુ ચાપ્ડાલી જેમ રાજપત્ની થઈ તેમ હું સમર્પણ કરવાથી જ ઉત્તમ થયા છું, માટે હું બ્રદ્ધસંબંધ લીધા પહેલાંની મારી સ્થિતિના વિચાર કરું તા ગ્રાપ્ડાલીવત્ હતા, પછી રાજએ કરેલા અપમાનથી જેમ ગ્રાપ્ડાલીની કંઇ પણ અધમતા થવાની નથી તેમ ભગવાનની અપ્રસન્નતા થતાં ગ્રાપ્ડાલી જેવા અતિ-દુષ્ટની શી અધમતા થવાની હતી ? કેટલી અધમતા થવાની હતી ? (અર્થાત્ કંઈ પણ અધમતા થવાની નથી.) કે જે અધમતાથી મને ખેદ થાય?

અધમતા એટલે પ્રાકૃત છવ થઈ જશે તેા ?

તે તેા સહજ છે. હું પ્રાકૃત જ છુ.

અભગવદીય-એટલે ભગવાન સાથેના સંબંધ છુટી જશે તા ?

ભગવાન સાથેના સંબંધ નહિ છુટે. ભગવાને મારા કદાપિ ત્યાગ કર્યો નથી, કારણ કે ભગવાનના અંગીકારાત્મક ધર્મ જ નિત્ય છે. જે ભગવાને મારા ત્યાગ કર્યો હાય તો મારામાં સંસારાવેશ થવા જોઇએ, તે થયા નથી, તેથી ત્યાગ કર્યો નથી અને આગળ વ્યાગ કરશે નહિ, એમ સિદ્ધ છે.

પ્રભુની અપ્રસન્નતા તેા થઈ છે ને ?

ભકે, પ્રભુની અપ્રસન્નતા થઈ, તેા પણ છાદ્વાસંબંધ પહેલાંની દશા કરતાં અત્યારે દશા ઉત્તમ છે. છાદ્વાસંબંધ પહેલાંની જેવી અધમ દશા નથી. તેા શા માટે પદ્ધાત્તાપ કરવા નેઈએ, હે અન્તઃકરણું વિચાર કર. આ પ્રમાણે વિચાર કરવાથી ભગવત્પ્રમાદ પ્રાપ્ત કરવામાં ઉત્તમ સાધનરુપ દૈન્ય પ્રકટ થશે અને દીનતાદ્વારા પ્રસન્નતા થશે અને અપ્રસન્નતા નિવૃત્ત થશે. ૩

એ પ્રમાણે જીવધર્માતુસાર વિચાર કરવાના ઉપદેશ આપી હવે ભગવાન્ સ્વતંત્ર | ઇચ્છાવાળા છે. ભગવાનની ઇચ્છા કદાપિ કુણ્કિત થઈ નથી, એવું સમજાવવા ભગવદ્ધ-મીતુસાર ઉપદેશ આપે છે.

#### सत्यसङ्करूपतो विष्णुर्नान्यया तु करिप्यति । आजैव कार्या सततं स्वामिद्रोहोन्यया भवेत् ॥ ४ ॥

અન્વયાર્થ-વિજા:-સર્વમાં રહેલા ભગવાન્, કરવકદ્વરા:-સત્યસડ્કલ્પવાળા હાવાથી, अन्यया-સંકુદ્દમથી જો દું, न-નહિ करियति-કરશે. તુ-નિશ્ચય ભગવાન્ સ્વેલિચારિત જ કરશે, જ્વિવચારિત નહિ કરે, (માટે) सततम्–પ્રમાદવગર નિરંતર, अ જ આજ્ઞા, एव-જ कार्या–કર્વી, भन्यया-ले आज्ञा न पाणे ते।, स्वामिद्रोहः-स्वाभिद्रोहं मवेत्-थाय. इति-विचारय-छेभ વિચાર કર.

ભાવાર્થ-સર્વાન્તર્યામી પ્રભુ સત્ય સંકલ્પવાળા હાવાથી સંકલ્પથી જીદું નહિ કરે. પોતે વિચારેલું જ કરશે, જીવ વિચારેલું નહિ કરે, માટે પ્રમાદવગર સદા પ્રભુની આજ્ઞા જ કરવી. જો આજ્ઞા ન પાળવામાં ન આવે તા સ્વામીના અપરાધ થાય. એમ વિચાર કર

વિવેચન-સર્વમાં વ્યાપક, અન્તર્યામી પ્રભુ સર્વમાં બિરાજેલા છે. ભગવાન્ સહ્ય સંકલ્પ છે. તે સત્ય-નિર્ધારિત વિષયમાં સ્થિર રહેનારા સાચા સંકલ્પવાળા છે. આ જવતે માટે આટલું સુખ આટલું હુઃખ, હું આ પ્રમાણે જ કરીશ, એવા સત્ય વિચાર પ્રભુએ કરી રાખ્યા છે, તેનાથી જરા પણ બુદી રીતે કરનાર નથી. જોકે-લગવાન્ આત્મનિવેદી ભક્તાના આતમાં છે, તેથી અમારું જ મન ફાવતું ભનવાન્ કરશે, એમ કહાપિ ન માનવું. કારણ કે આત્મનિવેદી ભક્તોના પણ નિયામક-નિયમમાં રાખનાર-ઇવ્ધર તે છે. ભક્તની અયાષ્ય વિકારવાળી અહિત કરનારી ઇચ્છાએાને અનુસરી કદાપિ નહિ કરે. પરંતુ લગવાન અમાઘ સંકરપવાળા હાવાથી સ્વવિચારિત જ કરશે, કારણ કે પ્રભુને તેા છવનનું હિત ભાષાનું છે. સ્વિવિચારિત જ પ્રભુ કરશે એવા નિશ્ચય હાવાથી જીવે પ્રમાદરહિત નિરંતર પ્રભુની આજ્ઞાજ કરવી, જો પ્રમાદથી આજ્ઞાલગ કરશે તો જરૂર સ્વામિદ્રોહરૂપી મહાન અપરાધ ઘશે. એમ વિચાર કર, ૪

હવે સેવક્ધમાનુસાર વિચાર કરવાના ઉપદેશ આપે છે.

### सेवकस्य तु धर्मीयं स्वामी स्वस्य करिष्यति ।

अन्ययार्थ-इंक्डम्य-सेवडने।, व-ते।, अर्थ-आ, धर्मः धर्म, (छ.) स्वामी-प्रसु, स्वस्य धवनुं (भारुं) ছব্মির-জे पाते विचार्धु हुन्ने, ते જ કરશे. (इति विचारव)-(ই) म विचार हरें। ભાવાર્થ-આ સેવકના ધર્મ છે કે સ્વામી આત્મીય એવા મારું જે પાતે વિચાર્યુ

ડ્યો તેજ કરશે, માટે વિચાર કર.

સેવક્ષમાંતુમાર ઉપદેશ આપી તેને દૃઢ કરવા શ્રીમદાચાર્યચરણુ બે શ્લેષ્કથી ધ્વવૃતાન્ત કર્યે છે.

आज्ञा पूर्वन्तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे ॥ ५ ॥ यापि पशानमध्यने न कृतं तद्वयं मया। देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोचरः॥ ६॥ पथात्तापः कथं तत्र सेवकोहं न चान्यया ।

• અન્વયાર્થ-નુ-ખરેખર, વૃ્વંમ્-પ્રથમ, गद्दाणगरहद्दमे-ગંગા અને સસુદ્રના સમાગમ આગળના પ્રદેશમાં યા-જે, अद्दा-આફા, जाता-થઈ, વધાત્-ત્યાર પછી, મધુવને-મધુરામાં, अप પણ यા-જે આફા, जाता-થઇ, तद्दयम-ते આફાદ્રથને मया-ભગવદ્રૂપ એવા મેં ન कृतम्-ન કર્યું. देहदेशपरित्याग:-દેહત્યાગ અને દેશત્યાગ તૃતીય:-ત્રીજે ત્યાગ વિષય, लोक-गोचर:-ક્ષેષ્ઠ પ્રસિદ્ધ સં-યાસ, તત્ર-આ ત્યાગવિષયિણીઆફાં થવામાં, पश्चात्ताप:-પશ્ચાત્તાપ થયા. દયમ-કેમ પશ્ચાત્તાપ થયા શ્વાપ શ્વાપ

ભાવાઈ-ખરેખર પહેલાં ગંગા અને સાગરના સમાગમના પ્રદેશ સમીપ જે આજ્ઞા થઈ અને ત્યારપછી જે આજ્ઞા મશુરામાં થઈ તે બે આજ્ઞા મેં ન કરી. (બે આજ્ઞા) દેહ-ત્યાગ કરવાની અને દેશત્યાગ કરવાની હતી. તૃતીય આજ્ઞા વિષય લોક પ્રસિદ્ધ સંન્યાસ હતો. આ આજ્ઞા થવામાં (મને) પશ્ચાત્તાપ (થયા,) પશ્ચાત્તાપ થવાનું કારણ કે હું સેવક છું. અન્યથા કારણ નથી.

વિવેશન-ખરેખર પ્રથમ ગંગાસાગરના સમાગમના પ્રદેશ સમીપ જે આજ્ઞા થઇ, પછીથી મધુવનમાં જે આજ્ઞા થઇ તે બજ્ઞે આજ્ઞા ભગવદ્ભપ એવા આજ્ઞાદ્ધવિચાર મેં ન કરી. મારા પ્રભાવ દર્શાવવા માટે અને શીમદ્ભાગવતના ગુઢાર્શ પ્રકટ કરવાને મને પ્રથમ આજ્ઞા થએલી હાવાથી તે બે આજ્ઞા ન કરી, તે બે આજ્ઞા પૈકી એક આજ્ઞા દેહત્યાગ વિષયની હતી, બીજી આજ્ઞા દેશત્યાગ વિષયની હતી, આ બે આજ્ઞા મેં કંઈ મારા અભિમાનથી ન કરી કે કેઈ શાસ્ત્રના વિરાધ આવવાથી ન કરી એમ ન માનવું, પરન્તુ મને શ્રીમદ્ભાગવતના અર્થ પ્રકટ કરવા પ્રથમ આજ્ઞા થઈ હતી, તે આજ્ઞાનું કાર્ય સિદ્ધ કરવું છે. એ હેતુથી દેહ અને દેશત્યાગ કરવાની આજ્ઞા ન કરી. જે દેહત્યાગ કરવામાં આવે તે વાણીના વ્યાપાર દેહાધીન હાવાથી દેહ ત્યજતાં વાણીના વ્યાપાર બંધ પડે, તો ભાગવતાર્થ કેમ કહી શકાય લિયાયા બેલ પડે, તો ભાગવતાર્થ કેમ કહી શકાય લિયાયા અને તે આ કલિશ્વસ્ત જીવાને વિધાસ ન બેસે. તેમ જો હું દેશત્યાગ કરું તો ભાગવદેશના ત્યાય કરતાં શીજા દેશે ભગવદેશ જેવા ન હાવાથી ભાગવતાર્થ કરવા લાયક વિચારા પણ ન જ આવે. માટે દેહ અને દેશત્યાગ કરવાની બજે આજ્ઞા ન કરી.

ભગવાનના તો આ આશય હતા. દેદ-ઉપચય, વૃદ્ધિ, ભાદુલ્ય દેશ: દાન-આ બે શબ્દો 'દિદ કરવચે '' દિશ ભિક્તિને ' આ એ ધાતુ ઉપરથી બન્યા ભગવાનને રહ્ય- છે. આજ્ઞામાં રહાર્ય નથી કહ્યો, પરંતુ યોગિકાર્ય કહ્યો છે. રહાર્યમાં દેહના સ્વ પ્રકૃત થાય અર્થ શરીર, દેશના અર્થ પ્રદેશ થાય, પરંતુ યોગિકાર્યમાં દેહ એટલે બાદુન તે કપ્ત નથી લ્ય-અહુપાયુ-અને દેશ એટલે દાન એવા અર્થ થાય, તે બહુ વધારવાનું કાર્ય અને દાન કરવાનું કાર્ય લ્યજ દેવું, એવા ભગવદાજ્ઞાના આશ્ય હતા. અર્થાત્ મેં જે ભાગવતાર્ય પ્રકૃત કરવાની જે આજ્ઞા આપી છે તે અપૂર્ણ રહેવાના દાવના ભય ન લાવશા, પ્રથમ દિતીય તૃતીય દશમ અને એકાદશના ચાર અધ્યાય જેટલા ભાગવતાર્ય કહ્યો છે, તેટલાથી આપો આજ્ઞા પૂર્ણ કરી છે એમ માનીશ. આથી અધિક ભાગવતાર્ય કથ્યો નહિ, રહસ્ય પ્રસિદ્ધ થાય છે તે મને ઇંદ્ર નથી, ક્રે શ્રીમહાપ્રભુજ સમય ભાગવતના અર્થ કહે તે રહસ્ય પ્રસિદ્ધ થાય છે તે મને ઇંદ્ર નથી, ક્રે શ્રીમહાપ્રભુજ સમય ભાગવતના અર્થ કહે તો રહસ્ય પ્રસિદ્ધ થતાં અનાધકારીને પણ ભાગવતાર્થનું જ્ઞાન થદ

ધયુ

્રતા કૃતાર્થ ખૂની જાય, તા પછી અધિકારી અને અનિધકારીના વિભાગ જ ભાગી પડે, તે યાગ્ય ન કહેવાય \*

લગવાને શ્રીમહાપ્રભુજના કાર્યમાં નીચે મુજબ વિદ્ય નાખી એ આત્રાનું <sup>પાવત</sup>

કરા યુ (૧) મુદ્રમગીકાના તિરાધાનથી, (૨) મ્ક્રધના ક્રમ પ્રથમ શ્રીમહાપ્રભુજીન િ દ્વિતીય તૃતીય સુધી ચાર્યો પુન ક્રમ ત્યજી દશમની વ્યાખ્યા લખી, તાે આજ્ઞાદ્વાનુ <sup>દરામ</sup> પૂર્ણ થવાના સમયમાં (૩) માધવભદ્દ કાશ્મીરિ (શ્રીમહુ અજાત્યે પાલન પ્રભુજના લેખક)તુ રાગીર બાણુ વાગવાથી પૃત્યુ વિગેરે કાર્યોથી

ભાગવતાર્થની વૃદ્ધિ અને દાન ઉમય અધ પડ્યા અને ઉમય ભય

વદાજ્ઞાનું પાવન વધુ આ ઉમય ભગવદાજ્ઞાના આશય આવે! હે<sup>શે</sup> એનુ શ્રીમદાના પ્રેન્ચરણ મમછ શધ્યા નહિ ભગવદાત્તાના આશય શ્રીમદારાર્થન્યરણ ન મમજે એ અયાગ્ય છે, એમ ન માનવુ ગસપચાધ્યાયીમાં જ્યારે તજમકતને ખલા

ઉપર છેત્રવાની લગવાને આગા આપી, તેના આશય વજમક્તા સમજ શક્યા ન હતા (તે જે ગાપિકાને ભગવાને અન્વર્ધાન સમયે સાથે ગખી હતી તેને અભિમાન થયુન

દ અન્યને લાજી મને જ ભજે છે, માર્ર મને - ધે બેમાડી લાં જાય તા સાજ હું ચાની श ती नरी 'ल्या तमारु भन है।य त्या भने ल वर्ड लागे। ' सगवाने 'रुष ६५२ छसी' એમ ્યુ ગામિ ! મમત્યા કે ભગવાને પાતાના ન્ડધ ઉપર બેમવાનુ કહ્યુ, પણ વસ્તુત તેમ ન હતું અત્યન્ત દાગિયાર નાટ પાતાના નુધ ઉપર આગહણ–નૃત્ય ુરુ છે. ચાયાક ને ગરીર વીરવામાં વતુર હોય છે માટે તેલું અતાકિક નૃત્ય જોવાની ઇચ્છાવામાં ભાવાને ગોપિયાના પાતાના મુધ ઉપર ચઢવાનુ કહ્યુ, તે માહુધી ન સમ ત્યુ, અને લગ

વ---ધ ઉપર આરાહુણ કરવા જતા ભગવાન અન્તર્ધાન થયા) માની ગેને વ્યાસાન સમજી શક એમ સભને ત્યારપછી તૃતીય આસા થઇ તેના ત્યા ! વિષય હતા તે લાકમાં પ્રસિદ્ધ છે લાક એટને જન, આ પરિત્યાંગ તેં! સન્યાસથી જ યાય છે ૧ નન્યામી એકના કરે ન્થાન રહિત યાય એવા સન્યાંથીના ધર્મો શાસમા ું કા છે અન્યાસની આજ્ઞા થવાની મને પશ્ચાત્તાપ થયે। પશ્ચાત્તાપ કેમ શા કારણથી થયે!, तेनुक्रिक १ एत् है-१८ नेवा धुर नेवाहे आज्ञासमा न करवे। क्रीक्रेसे, ते थही गया, भारे પશ્ચાત્તાપ થયા અન્ય કરિષ્ણ ાગ્ણ નથી શ્રીમાગવતાર્થ સપૂર્ણ ન લખાયા એના पण भने पश्चात्ताप नधी परन्तु भारा सेवण्ने। धर्म छे हे, भारे अगवहाज्ञाने। अग हरता, ते आज्ञानग् धरे, तेथी वि ॥२ इत्ता पश्चात्ताप थर्था, अने ते ४ थे। व छ

(ન્વનત્ર લેખના આગ્રય) શ્રીમદાચાર્યચરણના પ્રાક્ષ્ટ્ય પહેલા નિત્યનીવામા

બગવાને શ્રીમદાચાર્વચન્લને ભાગવતાર્થ કરવાની આજ્ઞા કરી એટને त्रपु व्याद्वाकी। ६० શ્રીમદા માત્ર્વચ્લુનું પ્રાષ્ટ્રથ થયું પુન શ્રીમદાચાર્યચચ્લુને કેટલાક જ ની પગ્રસા સમયભાદ દેવું રાત્યાગયમથી એ ત્યાસા ગગામાગરના મગમમા કરવા કરી અને મધુનમા ઘડ, આ તે આજ્ઞા અને પ્રાષ્ટ્ર્ય પહેલાની ભાગવતાર્થ

अध्य ध्यानी आता स्मेम त्रष्ट्र आता धर् हेर्द्रशत्याभ्यभी से આ - એા ભાવાનનું અને શ્રીમદા નાયનરભૂનું કરુણાયતું ભગવ<sup>ન</sup>ીયા ઉત્તર કૃત્તુ છે,

" एक्ष दे<sup>र्</sup>नकृत स्य रूपमणी दुराचय ।

તે પરીક્ષા કરવા બે આજ્ઞાએ। થઈ. પરીક્ષાથી ભગવદીયોની શંકા દૂર થશે. પાતે પુષ્ટિમાર્ગીય હેાવાથી અને આપ પુષ્ટિમાર્ગને માટે જ પ્રકટ થએલા હેાવાથી પ્રાક્ટ્ય પછી આ આજ્ઞાદ્રય શ્રીમહાપ્રભુજીની ભગવદીયા ઉપર રહેલી અતિકરુણાથી વિરુદ્ધ થયું. જે આસાનું પાલન કરે તે**ા શ્રીમદાચાર્થચરણ અને ભગવાનનું અંગીકૃત** ભક્તામાં કરણાપણું દેખાય નહિ, જો ગ્યાજ્ઞાદ્ધયનું પાલન કરવામાં આવે તો, જે મેને પ્રકટ થઇ ભાગવતાર્થપ્રાક્ટ્યાદિ કરવાનું કહ્યુ છે તે નહિ થાય. તેથી અડ્ડીકૃત જીવના ઉદ્ધાર નહિ થાય, તેથી મારું અને લગવાન્ ઉભયતુ કરુણાપણ નહિ સિદ્ધ થાય. જે કરુણા ન હાય તા મને શા માટે ભાગવતાર્થાદિ કરવાની, પુષ્ટિમાર્ગ પ્રકટ કરી દૈવીના ઉદ્ઘાર કરવાની આજ્ઞા આપે ? ભગવાન્ પાતે શ્રીમદાચાર્યરુપે પ્રકટન થાત, પરન્તુ ભગવાનમાં કરુણા છે જ, માટે આ બન્ને આજ્ઞા મારી પરીક્ષા કરવાજ કરી છે. અન્તઃકરણપૂર્વક કરવામાં આવી નથી. માટે વિશેષગત્યાદિ-પૂર્વ આગાથી વિશેષ આચરણ કરવાની-કંઈ પણ જરૂર નથી. નથી દેહત્યાગ કરવાની આવશ્યકતા, નથી દેશત્યાગ કરવાની આવશ્યકતા. (દેહત્યાગ કર-વાથી દેશત્યાંગ થયા જ કહેવાય, શા માટે પરીક્ષા કરવા ખીજી વ્યાજ્ઞા દેશત્યાંગની કરવી પડી <sup>?</sup>) એવી શંકા કરવી નહિ. ક્રીડાના સ્થલનાે ત્યાગ કરે, એટલે શ્રીમદાચાર્યચરણ વિરહમાં યાતાની મેળેજ દેહ ત્યજશે, તેથી પણ અતિકરુણાપણાની પરીક્ષા થશે, આવેદ લગવાનના ત્રભિપ્રાય હતા. શ્રીમદાચાર્યચરણે તા તે પણ આતકરુણાની વિરાધી જાણી દેશત્યાગની માજ્ઞા પણ ન કરી. ભગવાનના આજ આશય હતા અને શ્રીમહાપ્રભુજીએ તેમજ યથાયાં અ બારાય જાણી લીધા. એમાં શું પ્રમાણ<sup>9</sup>આ પ્રમાણની ખાતર લગવદાદિ સર્વને સમ્મત પ્રમાણ મૂલ શ્લાકમાં તૃતીયો હોલગોચા પદથી જણાવ્યું છે. અર્થાત્ બે દેહદેશત્યાગની આજ્ઞા કરી તે મેં આજ્ઞા કરતાં પૂર્વ નિત્યલીલામાં સર્વના ઉદ્ઘાર કરવાની જે આજ્ઞા આપી છે, એ સર્વના ઉદ્ધાર લાકપ્રસિદ્ધ છે. લાકગાચર છે. માટે અલોકિક પ્રમાણની અત્ર જરૂર જ નથી. પરંત મુર્વ લાેકપ્રસિદ્ધ જ પ્રમાણ સર્વોદ્ધાર કરવાની આજ્ઞા થઈ છે, તે જ ચાેેગ્ય છે. સેવકનેંદ્ર વર્મ છે કે ભગવાને અન્ત-કરણપૂર્વક કરેલી આજ્ઞાને કરવી, તે વિરુદ્ધ કરવું નહિ. માટે જ श्रीमहाचार्यचर्के विवेश्वेयश्रिय अन्यमां आज्ञा हरी छे है- विशेषतवेदाज्ञ स्यात् ' विशेष બાજ્ઞા થાય તો તે પ્રમાણે વર્તલું. સારાંશ <u>કે</u>−સર્વો હાર કરી શ્રીમહાપ્રભુછને પાતાના ભક્તા ઉપર શ્રીમહાપ્રલુભ અને ભગવાનની અતિકરુણા છે, એવું દર્શાવવા બે આના ન પાળી, અને લાકગાચર-સર્વોદ્ધાર-કરવાની જે નિત્યલીલામાં આજ્ઞા થઈ છે તે પાળી.

(સ્વતન્ત્ર ક્ષેઅ પૂર્ણ)

આ વિચાર ઠીક છે, પરન્તુ પૂર્વાપરાધથી ઉત્પન્ન થએલી ભગવાનની એપ્રેસન્નતા જ્યાં સુધી દૂર ન થાય ત્યાં સુધી ભયરૂપ આ ઉદ્વેગ શી રીતે દૂર થાય ? આ શંકા દૂર કરવા અન્ય ઉપાય દર્શાવે છે.

लौकिकप्रभुवत् कृष्णे। न द्रष्टव्यः कदाचन ॥ ७ ॥ सर्व समर्पितं भक्तया कृतार्थोसि सुखी मव ।

અન્વયાર્થ-लॅक्टिक्प्रमुक्त-लोडिड राजनी भाइड, कृष्ण – प्रखु, कदाचन-डेार्ड वणत अवन्तार डालमां अने अनवतार डालमां, न निंडे, द्रख्य – जीवा. मवस्या लिडितथी, सर्वम-सर्व अपितम्-लगवानने निवेदन डर्यु छे, (तेथी) कृतार्थे कृतार्थे किस-छे. मुलीमर-थिन्ता दूर डरी सुणी था.

ભાવાર્થે-લૌકિક રાજાની માફક શ્રીકૃષ્ણુચન્દ્ર પ્રભુને કદાપિ ન જોવા. (હે જુ<sup>વ !</sup>) તેં અર્વ પ્રભુને ભુક્તિથી સમર્પણ કર્યું છે, માટે તું કૃતાર્થ છે. ચિન્તા દ્રર કરી સુખી <sup>થા.</sup> વિવેયન-લોકિક રાજા અપરાધથી અપ્રસન્ન થાય છે. તે રાજાઓ કાઇને પ્ર<sup>સન્ન</sup>

લૌકિક રાજાની ન જાણવા.

થાય અને ફ્રાેઇને પ્રસન્ન નથી પણ થતા. આવા લૌકિક રાજ <sup>જેવા</sup> શ્રીકૃષ્ણ્યન્દ્રને કાઈ વખત અવતારકાલમાં અનવતારકાલમાં ન એવા. માફકભગવાનને કાર્ણ કે-અવતાર કાલમાં તા 'મहो बकीय' શ્લોકમાં કહેવા મુજબ અને અનવતાર કાલમાં 'नायवात्मा' વરણ શ્રુતિમાં લખવા મુજબ, તેમજ

"प्रबाह अपर कथारे देव हरशे त्यारे वरहान सीधेसाने पण भारीश" भा ભગવદ્વાકયાનુસાર ભગવાનમાં અપરાધ દૂર કરવાના અનુત્રહ રહેલા છે. અપરાધ દૂર કરી સત્કલ આપનું અને ભક્તની રક્ષા કરવા રુપી કૃપા-અનુગ્રહ-ભગવાનમાં છે, એમ નિશ્ચય થાય છે. (હે જીવ!) તેં લક્તિથી સર્વ સમર્પણ ભગવાનને કર્યું છે. માટે ભક્ત હાવાથી કૃતાર્થ છે. 'એવા ધર્મો પૂર્વક જે માણસા પ્રભુને આત્મનિવેદન કરે છે તેને કથા અર્થ આકી રહે છે.? કાઈ પણ પુરુષાર્થ અવશિષ્ટ રહેતા નથી, માટે તે સર્વ સાધનરૂપ કલ રુપ પુરુષાર્થને પ્રાપ્ત કરેલા છે. માટે તું સુખી થા, દોર્મનસ્ય ત્યજી દઇ નિવૃત્ત થા. આ વિચારાત્મક આત્રા કરનાર શ્રીમહાપ્રભુજ આશીર્વાદ આપે છે.

હવે પછી જે માણુસ દેહમાં સેવા કરવાનું સામર્થ્ય વિદ્યમાન છતાં પૂર્વોક્ત ખેદથી અથવા દેહાધ્યાસથી અથવા કાઇ કાર્યાન્તરમાં રાકાવાથી દેહિક તનુજા સેવા કરવામાં

પ્રમાદ કરતા હાય તેને વિચાર કરવાના કથે છે.

### प्रौढापि दुहिता यहत् रनेहान्न प्रेप्यते वरे॥ ८॥

### तथा देहे न कर्तच्यं वरस्तुष्यति नान्यथा।

स्मन्ययार्थ-प्रौहा-स्वामीना सर्व कार्यमां थे।ज्य, अवि-पण् यहत्व-ज्येम, दुहिता-दिक्री, संहात्-स्नेद्धी बरे-स्वामी पासे न-न, प्रेन्यते-भाइते, तथा-ते मुक्का, देहे-हेदुमां न-न, रुश्यम्-४२९ं. अन्यया हृद्धिता वरसभीप न भाडते ते। वरः हृद्धितृपति, तुष्यति-संतीष

ભાષાર્થ-જેમ્ સ્વામીનાં સર્વ કાર્ય કરી શકે એવી દિકરીને સ્નેહથી સ્વામી પાસે ન માકલવામાં આવે તા સ્વામી પ્રમન્ન થાય નહિ. તેમ દેહમાં ન કરવુ. જે દેહથી સેવા ખની શૂકે એમ હાય હતાં દેહરનેહથી સેવા ન કરે તો પ્રભુ પ્રસન્ન થતા નથી.

વિવેચન-સ્વામીનાં સર્વ કાર્ય કરી શકે એવી પ્રૌઢ દિકરી જેમ સ્નેહથી એટલે આ ખાલા પતિગૃહ જશે, મહત્ કાર્ય કરવું પડશે, થાકી જશે, દુ:ખી <sup>ઘશે</sup>, દેવને સેવામાં જ એમ काशी परममीय न भाइते ते। पर असन्न न थाय. आवी रीते યાજવા. રનેહથી દેહને સેવા વગર રાખી મુકવા નહિ. જેમ દુહિતાને સાસ<sup>ર</sup> માકસ્યા વિના તેના વર પ્રમન્ન થતા નથી. તેમ શરીરથી સેવા કરા<sup>દ્યા</sup> વિના પ્રભુ સંતોષ નથી પામના. પ્રભુએ આ દેહ સ્વસેવા માટે આપ્યા છે. 'મવાય નાશાય'

मदाय नादाय च कर्व कर्तु श्रीकाय मोद्वाय सदा भयाय । शुकाय दुःचाय स देहरोगमन्यन्दिई अनतात् धते । स्टं० ५-१-४ भवक्षिम्=भग्वद्स.

આ શ્લેષ્કમાં આ વાત સ્પષ્ટ પ્રતિપાદન કરેલી છે, માટે પૂર્વેક્તિ દેષોને દૂર કરી તારે પ્રભુએ આજ્ઞાપેલી સેવા જ કરવી.

જો અપરાધથી અથવા પ્રતિગંધથી દેહની સેવામાં યાજના ન થાય તાે વિચારાન્ત-રના ઉપદેશ આપે છે.

#### लोकवचेत् स्थितिर्मे स्यात् कि स्यादिति विचारय ॥ ९ ॥ अशक्ये हरिरेवारित मोहं मा गाः कथचन ।

અન્વયાર્થ-लोकवत्-લોકની માફક-પેત્-જો, મે મારી, સ્થિતિ -સ્થિતિ, સ્વાત્-થાય તે, ક્રિં-શું, સ્વાત્-થાય, દતિ-એ પ્રમાણે, વિચારય-વિચારકર, લશવય-સેવાદિ કરવામાં અસમર્થ થતાં, દત્તિ-સર્વ દુઃખ હતાં ભગવાન્ एव-જ, લહ્તિ-છે, क्यबर-કાઈ પણ પ્રકારે, મોદમ-ઉદ્દે- અને, મા માઃ પામીશ નહિ.

ભાવાર્થ-લેકો જેમ સંસારાસકત છે તેમ હું પણ સંસારાસકત થાઉં તેા લેકિતુલ્યતા જ થાય, તેા શું થાય? વિચાર કર, જે દેહથી સેવા વિગેરે ન થાય તેા સર્વ દુઃખ હર્તા હરિ લગવાન્ રક્ષક છે. માટે જરાપણ ઉદ્દેગ કરીશ નહિ.

વિવેચન-ક્ષાેકા જેમ સંસારાસક્ત થઈનાના પ્રકારના સ્વભાવવાળા ત્યાં ત્યાં તે તે શાસથી પ્રવર્તે છે, તે મુજબ જો મારી સ્થિતિ થાય, તેા પૂર્વોક્ત સેવા કરતાં પણ રીતિએ મને પશ્ચાત્તાપ ન થાય તેા શું થાય ? ક્ષેપ્કસમાન-સાધારણ પ્રાતભંધ થાય તે લોકસમાન થઈ જવારુપી લોકતુલ્યતા મારામાં નથી આવી, માટે ભગવાન મારા ઉપર દયા કરે છે, એમ વિચાર કર. એમ વિચાર પ્રભુશરણ કરી દેહું સેવા માટે જ છે એમ નિશ્વય કર. નિશ્વય કરી પ્રભુએ જેમ વિચારવં. આજ્ઞા આપી હાય તેમ કર, આવી રીતે ખાસ ઉદ્યુક્ત-ઉદ્યમપૂર્વક સેવા કરવામાં આવે, તાેપણ પ્રતિબંધ આવે તાે હરિ-સ્મરણ કરનારના સર્વ દુઃખહર્તો-ભગવાન છે જ. "સર્વધર્મને ત્યૂછ મારે શરણે આવ" એ વાક્યથી પાતાને શરણે આવ-નારનાં સર્વપાપ દૃર કરવાનું કહેનાર ભગવાન જ રક્ષક છે. એમ વિચાર કર. પૂર્વે કહેલા અને નહિ કહેલા ભાષી અથવા સંભાષિત એવા કાેઈ પણ પ્રકાર માહને-વિચિત્રતાને મારું હવે પછી શું થશે? એવા મૂર્ખતા ભરેલા ઉદ્દેગને પામીશ નહિ. આવી રીતે ભગવાનના શરણત્વના વિચાર કરવાથી જે સર્વ ઉદ્વેગ દૂર થઇ જશે અને લગમત્રુપા મારા ઉપર પ્રકટ છે. એમ માલુમ પડશે.

વિચારવાક્ય કરી, ઉપસંહાર કરે છે.

#### इति श्रीकृष्णदासस्य वह्नभस्य हितं वचः ॥ १० ॥ चित्तं प्रति यदाकर्ण्ये भक्तो निश्चिन्ततां वजेत् ।

अन्ययार्थ-चितम् थिन्त प्रति प्रत्ये, बीक्रणदासस्य-श्रीकृष्णुना द्वास्यने प्राप्त क्रदेत-बक्रमस्य-लगवान् अने लक्ष्तने वद्धादा वदतलनुं हितम्-द्वितकारक, वयः-वयन इति शरणु गमन पर्यन्तनुं यद् के भाष्टकं सांसणीने मकः सक्ष्त, विदिन्तताम् थिन्नाराद्वित्यने वनेत् पामे.

ભાવાર્થ-ચિત્તપ્રતિ શ્રીકૃષ્ણના મુખ્યદાસ્થને પામેલા વદ્મભનું હિતકારિ શરણ ગમન પર્યન્તનું વચન સાંભળીને ભક્ત ચિન્તારહિત થાય.

વિવેચન-અન્ત કરણને ઉદ્દેશીને એાલાયકું શ્રીકૃષ્ણદાસનું ભક્ત અને ભગવાન <sup>ઉસ</sup>ે યને વહાલા શ્રીવલ્લભનું સુખ સમ્પાદન કરનારું હિતકારી શરણ પર્યન્તનું વચન વિચારા-પદેશવાક્યને સાંભળીને ભકતે અપરાધ કર્યા હાય તે પણ ઉદ્દેગ દૂર થઇ જઇ ચિન્તા વગરના થઈ જાય, ૧૦ફ

#### અત્ર આ સારાંશ સિદ્ધ થયો.

૧. લગવાન્ સમતા અને અધિકતા રહિત સ્વતંત્ર છે.

ર, માર્ગપ્રવર્તક ભક્તા સ્વરૂપથી દાષરહિત છે અને ભગવાને ભક્તવશતા કહેલી છે, છતાં ત્રજસકતા ભગવાનને અધીન જ છે. ભગવાનથી અભિન્ન છે-જીદા નથી. આપણ વજલકતાના માર્ગના છીએ, તા પણ માર્ગપ્રવંતક ભક્તવત્-વજલકતાની માફક-સગવા-નની આજ્ઞાના લંગ કરવા અથવા લગવાનને ન રુચે એવું કરવું યાગ્ય નથી.

૩. જીવ સ્વભાવથી જ દેશવાળા છે, છતાં ભ્રદ્ધારાંબંધથી જીવના ઉત્કર્ધ થાય છે. આ મ્હાેટાઈ વખતે ત્રભુની કૃપા અધિકાધિક હાેય છે, તે વખતે પણ પાતાની મ્હાેટાઇન

અભિમાન નજ કર્યું.

૪. ભગવાન સત્યમંકલ્ય હાવાથી શું કરશે. તે જાણવું મુશ્કેલ હાવાથી સર્વદા ભગ-વદાસા જ કરવી, તો ભગવાનની આગ્રા ન પાળીએ તેા "રાજાની આગ્રાના લંગ ન કરવા."

આ નીતિ મુજબ સ્વામિદ્રોહ કર્યાના મહાન અપરાધ લાગે.

પ. ''હું સેવક હું" તેથી સ્વામી મારું જે યાગ્ય છે તે જ કરશે. એવા વિચાર સેવકતે યાપ્ય છે. તે રીતે પણ આત્રા પાલનજ કરવી એજ કરજ છે. શ્રીમદાચાર્યચરણે જેમ આ સા-ભંગ કર્યો તેમના દર્શન્ત લઇ જીવે મ્હાટાઇમાં ભગવાન્ના આજ્ઞાભંગ ન કરવા. શ્રીમદાચાર્ય ચર્ પણ સ્વપ્રાદિથી આત્રાભંગ કર્યો, તેના ઉપાય આપે પશ્ચાત્તાપ જ દર્શાવ્યા છે. પૃશ્ચાત્તાપ પણ ગેવકપણાથીજ થાય છે. સેવકભાવ હાવાથી આત્રાભંગ કરનારને પશ્ચાત્તાપ જ ચાગ્ય છે.

દુ. બગવાન લોકિક રાજાની માધક અપરાધથી કાેપી ઉઠી ત્યાગ નહિજ કરે. અંગી-કારઋપી પ્રભુના ધર્મ નિત્ય છે. અનિત્ય નથી. પ્રભુએ અંગીકાર કર્યો છે, એમ સમર્પણ વિગેરેથી માની, ભગવદ્ધર્મના આરંભ કર્યા પછી ફલથી અને સાધનથી જરાપણ નાશ ન ધવાનું બગવાને ઉદ્ધવ પ્રત્યે પાનેજ કહેલું હાવાથી, સેવાથી જ કુતાર્થતા થશે. જરા પણ તેમાં સન્ટેડ ન રાખવા, અત્ત અને શ્રદ્ધારહિત માણુમની નિન્દા શાસ્ત્રમાં કરી

છે. માટે શ્રદ્ધાયુક્ત થઇ સન્દેહ દૂર કરવેા.

७ દેડ પણ લગવાને એવા માટે આપ્યા છે. માટે પ્રૌદર્શકરીને જેમ સાસરે ન માકુલનારા પિતા મૂર્ખ ગણાય છે, તેમ દેહથી મેવા ન કરનારા મૂર્ખ કહેવાય છે. માટે રેડને ડરકાઈ ઉપાયે ભગવાનમાં જ જોડવા, જે ત્રેવા ન કરવામાં આવે, તા લાકતુલ્યતા या अथ, देव सवामां केट्या छतां की प्रतिशंध आवे ते। लगवानना शर्शनी लावना કરવી: તેજ પ્રતિબંધ દૂર કરશે; અન્ય કાુંઇ ઉપાય નથી. પ્રતિબંધ ભગવન્માયાથી થાય उ. प्रतिशंध करता भगवान् भाषाने न शेले छे. तेने तरवाना Guia भगवान्ने शरही পূৰ্ব ই প্ৰাণ্ড প্ৰাণ্ড গ্ৰাণ্ড পালা ছবা ট পাদৰ य प्रपत्र मायानेता तरन्ति ते' જેઓ મારે શરણે આવે છે તેઓ મારી માયાને તરી જાય છે. જાા પ્રમાણ શ્રીયાનન કરણપ્રભેલ ઉપર શ્રીદશદિશના વિજયી શ્રીપુરુષાત્તમ અમહા-

રાજના વિવરભૂના અનુવાદ પૂછ્<sup>દ</sup> થયો.

ગામી, ચીમનલાલ,

भीरुकार्यकारक

#### श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवहाभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

### ं श्रीवस्त्रभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रबोधः ।

#### <del>-05253360--</del>

#### श्रीगोकुलनाथचरणैविंरचिता विवृति:।

दर्शयन् स्वस्य सौभाग्यं स्वीयानां भक्तिवर्ता च ।
स्वमनोवोधवानपानि प्रकटीकृतवान् प्रभः ॥ १ ॥
प्रगम्य पितृपादाञ्जं चिनितताधिकदायकम् ।
स्वमनोवोधकाचार्यवचो व्याख्यातुम्रुद्यतः ॥ २ ॥
यद्यपीश्वरवाक्यानि दुर्वोधानि सदा स्वतः ।
तत्कृपेव तदीयस्य तदर्थावगमे गुरुः ॥ ३ ॥
भविष्यतीति निश्चित्य प्रवृत्तोदं न चान्यया ।
अतः स्वाचार्यचरणौ शरणं मम सर्वदा ॥ ४ ॥

अथ भगवान् पूर्णयुक्तः पुक्षोत्तमः स्वस्वरूपं श्रीभागवतं द्वाद्वाहकन्यात्मक पक्षटीकृत्य तद्येपाकट्ये स्वातिरिक्तस्यायोग्यतां ज्ञात्या स्ववागियपितिरूपश्रीविष्ठभाचार्यमाकट्यं विधाय तद्येपाकट्ये आज्ञां च द्वा तद्येपकाशिकां सुवोधिनीं कारितवान् ।
तत्र क्रमेण स्कन्यत्रयकरणे कालविल्म्यादाचार्यविषयोगासिह्ण्यः सन् श्रीभागवतत्त्वार्थपतिपाद्कद्शमस्कन्यविवरणार्थं विशेषाज्ञां दत्तवान् । तदाचार्यः स्कन्यकमं विहाय द्वामस्कन्यविद्यतिरेव कृता। तत्समाप्तौ स्वस्पाचार्यभिल्नविल्म्यं ज्ञात्वा तद्विल्म्यासिह्ण्यः शीवं
स्विक्तद्यापनार्यमाज्ञां दत्तवान् । तदाचार्यः स्वसौभाग्यभौदिमवल्म्यः स्विक्तीरितसम्पूर्णश्रीभागवतिवरणस्याजातत्वात् स्वस्य धर्मिमार्गीयत्वात्तन्त्राग्नभावमौद्ध्या वारद्वयमाज्ञोल्लुनं कृतवन्तद्वयापि मगवानाचार्यिमिलनं स्वस्पात्यवत्वकिमिति श्रीभागवतविवरणार्यं दत्ताज्ञामप्यन्यधाकृत्वातिकृपारोपपूर्वकं युनः स्वनिकटागमनार्थे तृतीयामाज्ञां
दत्तवान् । तदाचार्या अत्यन्तं भगवदामहं द्या पूर्वमाज्ञाद्वयोल्लङ्गनभावभौदिस्थानं स्वकीपमन्तःकरणमेवेति ज्ञापनाय तदेव वोधपन्ति । अन्तःकरण महाक्यमिति ।

अन्तःकरण मद्धाक्यं सावधानतया शृणु । कृष्णात्परं नास्ति दैवं वस्तुतो दोपवर्जितम् ॥ १ ॥ ययपि, अत्रार्थे सर्वेन्द्रियोपयोगात्सर्वेन्द्रियमबोध अचितस्त्वयापि तेपामन्तःकर्-१-२ णार्शनन्वायया राजनि निष्ट्रिते सर्वमेव राज्यं निष्ट्रितं भवति । तथान्तः करणे प्रवोधिते सर्वाण्येत्रेन्द्रियाणि प्रवोधितानि भवन्तीत्यन्तः करणमेव प्रवोधयन्ति । महाक्यं साव-धाननया शृष्चिति । ययपि मद्वात्रयं शृष्वित्येतावतेव भवोधिसद्धेर्यत् सावधानतये-खुकं, तस्पायमाश्चयः । यथा स्वस्य धर्मिमार्गाभिमानभौद्ध्या व्रजसीमन्तिनीभिः फल-मनर्णे भगवदाझो इहु नेन स्ववीर्यसम्पत्तिः साधिता, तयाहमपि सम्पूर्णश्रीभागवतिहर्ति साप्रयिष्यामीन्याप्रहोऽस्मिन्नर्थे वैपरीत्यादनुचितः। वैपरीत्यं तु व्रजसीमन्तिनीभिः मिष-बानयानि फले प्रतिबन्यकानीतिभावशैड्या निराकृतानि, प्रकृते तु भगवडाज्ञा नंफलमान धिकेति तत्राप्रहो विपरीतफलकः, अनिष्टपयेवसानादितिवाक्यश्रवणे सावधानतयेखः त्तम्। बटाचिद्रतिषौद्ध्या विलम्बकरणे बायकमाहुः। कृष्णात्परं नास्नि द्वमिति। कृष्णात्फलरपान्परमतिरिक्तं द्वं परमेष्टरूपम् । देवमितिपदादिवुवातूक्ताः सर्वेष्यर्था अत्र विवित्तताः । तत्र धर्मिमार्गक्रीडास्थानिषदमेव । (क्रीडाया) विजिमीपाष्यत्रैव । ( मक्तेन सह ) स्वमार्गीयव्यवहारोपि । ( मक्ताय स्वमाहातम्ययोतनेन ) द्युविः र्प्यन एव, नो चेत्रद्यतिरंकेण शुष्कतेव। (भक्ताना) समयविशेषे स्तृतिरपि। (भक्ताप मोददान यया कालीयद्मनेन ) । मोदोऽपि तथा। भावविशेषजनितमदोपि। परम निर्देतिननितः स्वमोषि । स्वमानन्तरं भावविशेषम् वक्तकटाश्चम् वितरसेच्छापि । तदन-न्तरं स्वाभिल्लितस्थानगतिरपि, (भक्तसमीपगमनम्) इत्यादिक सर्वमेव पूर्वभावमौद्ध्या पा पत इत्यनिष्टहेतुसात् मौदिस्त्याच्येत्यत उक्तं कृष्णात्यरं नास्ति दैवमिति। नतु श्रीमागरन्विचारः पुरुषोत्तमपर्यवसाय्येपेति कदाचित्सौडिरुचिता गृहानिराप्तरणार्थमुक्तम्। बस्तुनो दोपवर्जिनमिति । अत्रायं भावः, यद्यपि श्रीभागः तिवनारः पुरुपोत्तमप्रयमायी तथापि विचारं क्रियमाणे स्वसिद्धान्तनिरूपणार्थे तदि-रुद्वासान्तरीयसिद्धान्तनिरापरणमावश्यक्रमेव, भगवदात्ताहेतुकप्रलविचारे एतद्भावा-निरिक्तभावनां एव फलमार्ग दोप इति वस्तुविचारे क्रियमाणे फलस्यैव निर्देष्टतं मात्रान्तरप्रदेतुवस्तुनः सर्वान्यना न निर्दुष्टत्विपितिज्ञापनायोक्तं चस्तुनः स्वरूपतो न

प्रवे मनो प्रनेषि प्रविद्यादिकृताझोड्डान्जनितापराचेन पडि भगवानपमानेन फल-विष्ठम्वं वृपांचडोमपभंगादेषपपि षाप न सित्रोडिति श्रीभागवताधिविष्ठतिसमास्पाप्रह एव मनी पीन इति मनःप्रनिष्ठं स्रोधियरप्रान्तेन प्रमृतियन्यापेन निरम्पन्ति, चाण्डाली भिदिनि ।

विषयानिक्यान्त्र । विषयां व्याप्त । विषयां विषयां । विषयां विषयां । विषयां विषयां । विषयां विषयां ।

### चाण्डाली चेदाजपत्नी जाता राज्ञा च मानिता । कदाचिदपमानेपि मूलतः का क्षतिर्भवेत् ॥ २ ॥

चाण्डाली चाण्डालजातीया राजपरनी जाता राज्ञा परनीत्वेन परिगृहीता, इतर-पत्न्यपेक्षयाधिकं मानिता कदाचित्रमादतस्तस्या अपराधाचेद्रपमानोपि कृतस्तदा मूलतः राजपत्नीत्वतः का क्षतिभवित् राजपत्नीत्वं न गच्छतीत्यर्थः । यद्यप्यस्यां पन्नसंयोगा-भावात्पत्नीत्वं न सम्भवति तथापि अभोग्या आतेतिपदं विहाय पत्नीपदोपादानाद्यथा पत्नी त्यागयोग्या न भवति, तथैवास्यामप्यङ्गीकाराभिमानो इ।पितः । तेन स्वातिरिक्ता-दृश्यत्वस्पर्शायोग्यत्वान्यविनियोगाभावादयो धर्मा ज्ञापिताः । यदि मुखपदेन चाण्डालीत्व-मुच्यते तदा मानस्य चाण्डालीत्वमेव हेतुः स्यान तु राजयत्नीत्वम् । अत्र तु सम्मानने राजपत्नीत्वमेव हेतुत्वेनोच्यते न तु चाण्डालीत्वम्, अन्यया पत्नी जातेतिपदं व्यर्थ स्यात् । तस्मात्तत्क्रतापमानेपि तया न खेदः कार्यः, राजपत्नीत्वरूपमूलस्य विद्यमानत्वात् । यथा फालाने मासि पाचीनपत्रापगमेऽपि समूलस्य वृक्षस्य नृतनपञ्जवाद्यहमेन पुनर्यथा-पूर्वत्वं तथा पत्नीत्वे सति पुनः पूर्ववदेव भविष्यतीति विचार्य खेदो न कार्यः । चेदिति पदादयोग्यतायामपि दैवगत्याङ्गीकारेपि यत्रैवं व्यवस्था स्त्रीकिके, तत्र सर्वथाङ्गीकारयोग्ये, अद्भीकर्तरलौकिकत्वे, अद्भीकारस्य च नित्यत्वे, तवेयं फलविलम्बचिन्ता सर्वाताना नोचि-तेति नाग्रहः कर्त्तव्यः। यदि विक्रम्बः सोपि रसस्य संयोगविषयोगात्मकत्वाद्विक्रम्बस्य विषयोगरसात्मकत्वात् फलमध्यपात्येवेति सर्वेपवदातम् । एवपलौकिकपकारेण स्वपनः-प्रवोधनेनानुपङ्गिकी स्वपार्गीयाणामपि शिक्षा झापिता ॥ २ ॥

यद्यपि फळविलम्बजनितः खेदो नास्ति तथापि भावमौद्ध्यभिमानहानिजनितः पश्चाचापो जात इति खिन्नमन्तः करणं प्रवोधयितुमाहः समर्पणादिति ।

# समर्पणादहं धूर्वमुत्तमः किं सदा स्थितः । का मनाधमता भाव्या पश्चात्तापो यतो भवेत्॥ ३॥

मानहानिजनितः पश्चात्तापः स्वसमान एवोचितो न तु स्त्रीयत्वेन हितार्थे प्रभुकृतमानहानौ । भावजनितमानोत्पत्तियोग्यतापि तव प्रभ्वसाधारणसम्बन्धेनैव जाता न
तु ततः पूर्वमपीति विचारयेति हापनार्थमुक्तं पूर्वमुक्तमः किं सदा स्थित इति । सदा,
असमपणद्शायामपि उत्तमः पूर्वोक्तमावयोग्यः किमहं स्थितः ? । तस्मान्यम पूर्वोक्तभावजननयोग्यताऽभावरूपाऽधमता, का भाज्या, का कीहशी भाज्या, विचारणीया । कीहशीतिपदाद्धमताया निरवधित्वमुक्तम् । यस्मात्सर्वात्मना पश्चात्तापहेत्वभावस्तस्मात्त्वयास्मिन्नर्थे
पश्चात्तायो न कर्त्तव्यः ।। ३ ।।

<sup>#</sup> भोग्यामा मर्थेच्छ रयागी विधीयते । न त पत्या ।

यद्यपि पश्चाचापहेत्वभावात् पश्चाचापत्याग उचितस्तयापि-फले बहुकालविलम्बन् श्रेचदा कि कार्यमिति सन्दिहानमन्तःकरणं वोधयन्ति सत्यसङ्गल्प इति ।

### सत्यसङ्कर्वतो विष्णुर्नान्यथा छ करिष्यति । आज्ञैव कार्या सततं स्वामिद्रोहोन्यथा भवेत् ॥ ४ ॥

सत्यः यथार्थः सह्नत्यः मनोविचारो यस्य ताद्यात्वाहिष्णुः वाह्याभ्यन्तरमेदेन रसन्याप्तः। अन्यथा फलदाने विलम्यं न करिष्यति । अस्मिन्नर्थेन्यथाभावश्रङ्कानि राकरणार्थे तुशब्दः । तस्माच्या फलविलम्यसन्देहमपि त्यक्ता प्रभ्वाह्नैय कार्या सर्ततं, न तु भावमेदिया कदाचिद्य्यन्यथाभावः कार्यः । अकरणे वाधकमाहुः, स्वामिद्रोन् होन्यथा भवेदिति । अन्यथा आज्ञाया अकरणे स्वामिद्रोहो भवेत् । आह्नैव कार्या सन्ततिस्येतानतेव आज्ञाकरणसिद्धाविष वाधकोक्तरप्याश्रयः । यथा फलप्रकरणे वन्नसीपन्तिनीनां भावमेदिया प्रभ्वाज्ञाया अकरणेपि कार्यं सिद्धं, तथा प्रमापि सैत्य्यं तात्यज्ञाननिष्टस्ययेषुक्तं स्वामिद्रोहोन्यथा भवेदिति । अस्यायपर्थः, व्रजसीपन्तिनीना भागमोद्या आज्ञोल्डनं प्रभोः स्वस्य च पुरुपार्थसाथकं जातम् । तष्टृष्टान्तेन तवेवद्धरणे सभ्योरिष विपरीतफल्डनत्वज्ञपनाय वाधकत्वसुक्तम् । वाधकत्वे हेतुः, तासां प्रभ्वाज्ञोत्त्वः । तव रवाज्ञोल्डनं पश्चित्तराक्त्यक्तिस्यक्तते ज्ञाते तेन प्रभोस्तासां च निर्वध्यानन्दः सिद्धः । तव रवाज्ञोल्डनं पश्चित्तराक्तरणे उपयुक्तं जातं, तेन प्रभोस्तासां च निर्वध्यानन्दः सिद्धः । तव रवाज्ञोल्डनं पश्चित्तराक्तरणे उपयुक्तं जातं, तेन प्रभोस्तासां च निर्वध्यानन्दः सिद्धः । तव रवाज्ञोल्डनं पश्चित्तराक्तर्यः चानिष्टं भवेदिति तत्सर्वात्मना नेव कार्यः भित्येतद्विक्तं, स्वामिद्रोहोन्यथा भवेदिति ॥ ४ ॥

प्रं सोषपत्तिरमाप्रहाभावमुषपाय कदाचित्पूर्वक्रतामहेण मस्कोपे कयं स्वाभिले पिनसिद्धिरिति सन्दिहानमन्तः करणं मरोघयन्ति सेवकस्य त्विति ।

सेवकस्य तु धर्मीयं स्वामी स्वस्य किष्यिति । आज्ञा पूर्वे तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे ॥ ५ ॥ यापि पञ्चान्मध्वने न कृतं तद्धयं मया । देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोचरः ॥ ६ ॥

मया य पूर्वशीक उपपादितं, तन सेनरस्यासाधारणस्त्राभाविकधर्यत्वेन तर्चेस्विय भित्रपति तदादमा नारणपत् इदा मसुर्षि स्तरसामिन्यासा नारणपत्र सेनकझानाणीचरमपि सेनक परिप्यति। नतु इटद्यायामि विषे सेनकन्यस्य निप्यमानत्वात् स्त्रामिन्यपि सहज्ञ स्वामिन्यामापारणपूर्वस्य निप्यमानन्यात् कथं फलन्दिरस्य इति सन्देहनिट्रपर्य फलन्दिलः भवहेतुं सेवकधर्म निरूपयन्ति, आज्ञीति । आज्ञा मभ्याज्ञा पूर्व मयमतो मङ्गासागरसङ्गमे या जाता पश्चाद्वितीया या आज्ञा मधुवने मथुरायां जाता तदाज्ञाद्वयमिप मया न कृतम् । नज्ञ तदाज्ञाद्वयं कि विषयकं यन कृतं तत्राद्वाः, देहदेशपरित्यागः इति । पूर्वाज्ञाया विषयो देशपरित्यागः । दितीयाज्ञाया विषयो देशपरित्यागः । नजु वल्लात्कारेण देहपरित्यागस्य दोपरूपस्यात् कयं तदाज्ञासम्भवः । तदकरणे च कयं दोपसम्भव इति चेत्सत्यं, कर्माधीनदेहे मारव्यभोगसमाप्तिव्यतिरेकेण वल्लात्कारेण देहत्याग एव दोपसम्भवः । यत्र केवलं भगवदिच्छाधीनायेव देहब्रहणपरित्यागौ तदेहस्यालीकिकत्वात्तदाज्ञया परित्यागो न दोपायेति ज्ञात्वापि यत्तदकरणं तस्याज्ञोल्लङ्गानहेतुत्वात् मतिवन्धकत्वपित्यक्तम् । देशपित्यागः स्पष्टः । एवमाज्ञाद्वयाकरणेऽनिष्टहेतुत्वं ज्ञात्वा तृतीयाज्ञा कृतेत्यातः, तृत्तीयो लोक-गोचर इति । तृतीयः परित्यागः लोकपसिद्धस्यत्यादिशाल्लेषु गोचरो विषयः संन्यास-प्रहणपूर्वकं गृहपरित्यागः स कृतः । यद्यप्त्र कृत इति ज्ञब्दो नास्ति तथापि पूर्वाज्ञादय-करणनिष्यादत्र च कृत इति अव्दाभावेषि करणमायाति । यद्यपि पूर्वोक्ताज्ञाद्वयाकरणा-पराधः सम्भवति, तथापि तृतीयाज्ञाकरणेन तयोरप्याज्ञयोः करणं जातिमिति नापराधः । पराधः सम्भवति, तथापि तृतीयाज्ञाकरणेन तयोरप्राज्ञयोः करणं जातिमिति नापराधः ।

तथापि, आहोळ्ड्यनजनितापराधेन यदि फलविलम्बं कुर्यात् मश्रस्तदा तज्जनितः पश्चात्तापो भवत्येवेति कथमपराधनिष्टत्तिरितिसन्देहे समाधानपाहुः, पश्चात्ताप इति

#### पश्चात्तापः कथं तत्र सेवकोहं न चान्यथा । लौकिकप्रभुवत्कृष्णो न द्रष्टद्यः कदाचन ॥ ७ ॥

फलविलम्बेपि विलम्बस्य दण्डस्यानीयत्वात्सेवकेन पश्चात्तापो न कर्तव्यः। तत्र हेतुः, सेवकोहमिति। अहं सेवकः सेवाकरणयोग्यः। आज्ञाद्वयाकरणस्य सेवामितः बन्यकत्वं ज्ञात्वा शीघं सेवार्थं विलम्बनतापेन शिक्षािम्य मितवन्यनिष्टर्शि विषाय पुनः सेवार्थमेव विलम्बं न कृतवान् इति न मम पश्चात्तापः। यतोहं सेवकः, न चान्यथा। यदि मिय सेवकत्वं न मन्येत तदापराधेनोपेक्षामेव कुर्यात्, न तु स्वीयत्वं ज्ञात्वा विलम्ब-जतापरूपशिक्षां कुर्यादित्यत वक्तं, न चान्यथेति, अस्मिन्नर्थेन्ययामावो नास्तीत्यर्थः।

नतु यथा लोके 'राजा पित्रं केन दृष्टं श्रुतं घे'ति लीकिकमसुन्यायेन तापानन्तर-पणुपेसामेव क्र्यादिति चेत्तत्र वापकपाहुः, लीकिकमसुवदिति । लोकिकाः पाकृता जीवाः पभवो लोके पस्त्वेन व्यवद्याः, तद्वस्यवान्त दृष्ट्यः न ज्ञातव्यः । तत्र हेतुः, यतः कृष्णः फलात्मा पश्च । लोकिकमभूणां पाकृतत्वाचेपामङ्गीकारस्यानित्यत्वादङ्गी-कृतस्याप्युपेसा सम्भवति, पकृते प्रभोरलोकिकत्येन तदद्वीकारस्यापि नित्यत्वेन अङ्गी-कृतोपेसैवासम्भावितेति ज्ञापनायोक्तं, न द्रष्ट्यः कदाचनेति । अत एव पितृचर्णे-सुरक्तं 'अङ्गीकृतननन्ननितापराषक्रदसमाविनोदोस्य । अङ्गीकृतिस्य नित्या वदन्तु कोन्योस्य साम्यिमया'त्तेनाङ्गीकारस्य नित्यत्वे न सन्देह: । कदाचनेति भूतभविष्य-इर्नमानकालेपीत्पर्यः ॥ ७॥

यद्यप्युपेक्षां न करिष्यति, तथापि, अपराधस्य जातत्वात्युनः पूर्ववत्तादृशीं कृपां न करिष्यतीति मनःसन्देइनिष्टन्यर्थमाहुः, सर्चे समर्थितमिति।

### सर्वं समर्पितं भत्तया कृतार्थोसि सुखी भव ।

त्विव पूर्व कृषासीदेव, यतस्त्वया सर्वमेव समर्थितं, तन्नापि भक्तया भक्तिमार्गानुसारंण, न तु विहितत्वाग्रुपाधिना, तस्मान्वं फरुरूपभक्तिमार्गाङ्गीकारेण कृताथ एवासि।
मध्ये मौढ्याक्रोहृङ्गननितापराधेन अन्तराये सति क्षेत्रं माप्तवानिस । अतस्त्वाग्रढं
परित्यच्य मभ्वाङ्गां कृत्वा पुनः पूर्ववदेव सुखीभव यथापूर्वे सुखं मामुहि । ननु, अङ्गीकारस्य नित्यत्वात्फरुपार्गीयं सुखं यद्यपि दास्यित तथापि पूर्ववत्सर्वात्मना दास्यित
न वैति सन्देद्जनितक्केशमित्रमदृष्टान्तेन द्रीकुर्वन्ति । मौढापीति ।

### श्रीढापि दुहिता यद्धत्स्नेहान्न भेष्यते वरे ॥ ८ ॥ तथा देहे न कर्त्तव्यं वरस्तुष्यति नान्यथा ।

णेनीभयरायमिदिरिति सर्वात्मना मभुमन्तीपार्थे देहत्यागिकम्बहेतुईठस्त्याज्य एव ।
नृत यद्यपरिमद्रभें इटोऽनुनिस्तयापि भगवद्भिमेतश्रीभागवतार्थमाम्ह्येन लोके
पर्मात्मपः गिद्रपर्वाति पद्मिचिदिकश्चिद्धिम्बेच्छा सम्भवति । तस्या अपि फलविव्यवस्तुत्वेन मां निराह्यन्ति, लोकस्वदिति ।

#### लोकवचेरिस्थतिमें स्यारिक स्यादिति विचारय ॥ ९ ॥

यद्यपिभगवद्भिमेतश्रीभागवतार्थमाक्ट्येन जैमिनिन्यासादिवत् शृत्यविरुद्धालौकिकशास्त्रार्थमाक्ट्येन लोक एवोत्कर्प: सिद्ध्येत् । नत्वलौकिकस्वसिद्धान्तफलानुभवहेत्तर्कप: सिद्ध्यति । लोकोत्कर्पसिद्धौ जैमिनिन्यासाद्युत्कर्पव्रद्धौकिक एवोन्कर्प: सेत्स्यति, न
तु स्वमार्गीयोत्कर्पोपि । तस्माचदुत्कर्पासिद्धौमे मम स्वमार्गीयफलभोक्तुः पूर्वोत्कर्षफलविचारस्य स्वमार्गीयफलिकिकम्बहेतुत्वार्तिक फलं स्यान्न किमपीत्यर्थः। स्वमार्गीयफलिकिचारे
यत्र मुख्यादीनामपि निःफलत्वं तत्र पूर्वोक्तलौकिकस्यापि फलत्वगणना सर्वात्मना दूरापास्तेति ज्ञापनायोक्तम् , कि स्यादिति । अत एतत्कलतार्तम्यविचारेण त्वयापि सर्वातमना फलिसिद्धिविलम्बामाव एव विचारणीयो न त्वन्योपि विचारः कर्त्तव्य इति ज्ञापनायोक्तम् । विचारयेति ॥ ९ ॥

यद्यपि फलविलम्बाभाव एव विचारणीयस्तथापि वलात्कारेण शरीरत्यागस्य स्वतोऽशक्यत्वात् कथं सम्भवतीति सन्देहनिवारणमकारमाहुः । अशक्य इति ।

अशक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथञ्चन ॥ १० ॥

ययपि बलारकारेण श्रारित्यागः स्वकृतिकथेत्याच्दाऽश्वयः स्यात् । प्रकृते श्रारित्यागस्तु भगवदिच्छाकृतिक इति न स्वस्याशक्यत्वम् । यतोऽशक्यादिसर्वदुःख्र-हर्षा यो हरिः स एव सर्वपुरुषार्थसायकृत्वेन स्थित एवास्ति । अत्र इरिपदोत्त्या देहत्यागोपि फलान्तरायदुःखद्रीकरणार्थमेव । अतो लोके अश्वयस्याप्यनायासेन साधकत्वमुक्तं भवति । तस्मात्फलिलस्वाभावार्यमेतावतकतिर मोहं मा गाः, मोहं चित्तविक्षेषं मा गाः, न प्रामुद्दि, कथञ्चन केनापि प्रकारेण आहोल्ज्वनजनितापराध-फलविलस्वविषये आहोल्ज्वनात्पूर्वसामयिकण्यानुभवे, आज्ञाकरणानन्तरं फलानुभव-तारतस्यविषये च सर्वात्मना वैषय्याभाववोधनायोक्तम्, कथञ्चनेति । अतः परमुक्तार्थमुपसंहरन्ति ॥ १० ॥

एवं प्रवोधनेन सर्वात्मना वैषम्यनिष्टत्तिर्जातेति ज्ञापनायाहुः । इतीति ।

इति श्रीकृष्णदासस्य वछभस्य हितं वचः । चित्तं प्रति यदाकर्ण्यं भक्तो निश्चिन्ततां त्रजेत् ॥ ११ ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यविरचितमन्तः करणश्रवोधः समाप्तः ।

इतोति समाप्तौ । श्रीकृष्णदासस्य श्रीकृष्णपदेन भक्तसदिवलीलारसानिष्टतं ज्ञापितं, तद्दासर्थेन शुद्धपृष्टिमार्गीयफलस्पदास्यं माप्तस्य तत्रापि वल्लभस्य मभोः शुद्ध- पुष्टिमाणीयफल्क्यदास्यमाप्तानां च बल्लमस्यात्मन्तं त्रियस्य ताद्द्रास्य स्विचतं प्रति हितं वचः, हितं हितकारि । वचिस हितमिति पदोपादानेन वचनस्य आप्तवावपत्तेन मामाण्यावयारणेन चित्तस्य सर्वात्मना वैयय्याभावः सिद्ध इति ज्ञापनायोक्तम् । चित्तं प्रतीति । एवं प्रवोधनेन स्वचित्तस्य शुद्धपृष्टिमाणीयपरमफलानुभवयोग्यतां निःसिन्दि ग्वाष्ट्रपपाय एतच्ल्ल्वणेन स्वपाणीयाणापि स्वाधिकारानुसारेणापि भक्तिमाणीयफलं सिद्धयतीति ज्ञापनायाहः, यदाकण्येति । यद्वच आकर्ण्य आसमन्ताच्ल्लुत्वा । यद्यपि वचः शुत्तेत्येतावतेव अवणसिद्धावपि आसमन्तात्कथनेन साभिन्नायश्रवणं ज्ञापितम् । साभिनायश्रवणस्य फलमाहः, भक्त इत्यादि । भक्तो भगवति स्विग्धो भवति । तदनः नत्माचार्याणां फलविलम्बहेतुद्रीकरणसामर्थ्यं ज्ञात्वा स्वस्थापि फलविलम्बहेतुविनतां द्रीकरिप्यन्तीति चिन्तापरित्यागेन निश्चिन्ततां व्रजेत मामोतीत्वर्थः ।

चित्तपवोधकाचार्यवचांसि विष्टतानि वै ।
तेनाचार्याः प्रसीदन्तु स्वीये मिय सदा स्वतः ।
इति श्रीपितृपादाञ्जपरागधिनना मया ।
श्रीवछमेन विरचिता विष्टतिः पूर्णतामियात् ॥ २ ॥
अपिता श्रीमदाचार्यपदाञ्जेषु मया स्वतः ।
तेनीव कृतकृत्योस्मि इति मे निश्चिता मितः ॥ ३ ॥
इति श्रीवछमविरचितान्तः करणमबोधदीका समाप्ता ।



श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवहःभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नयः।

### श्रीवसभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रबोधः ।

---

श्रीरघुनाथचरणनिर्मितं विवरणम्। व्रजसीनेत्रनित्रनालीपु परिभ्रपन्। लिप्सस्तन्मधु योऽलिखं प्रापं तं कृष्णमाश्रये ॥ १ ॥

अथ भगवदीयानामनवरतभगवद्भजनसिध्यर्थे तत्प्रत्यृहदुरितजनितचिन्तासन्तान-द्वद्हनद्यनोपायमन्तःकरणप्रवोधमन्तःकरणं संप्रुखीकृत्य प्रतिजानते । अन्तःकरणम-द्याक्यं सावधानतया श्रुण्विति ।

#### अन्तःकरण मद्राक्यं सावधानतया शृशु । कृष्णात्परं नास्ति दैवं वस्तुतो दोषवर्जितम् ॥ १ ॥

अत्र स्वान्तः करणव्यपदेशेनान्येपामन्तः करणं प्रवोध्यत इति ज्ञेयम् । क्रुष्णात्परं नास्ति दैविन्त्यादिवक्ष्यमाणं मदीयं वावयं सावधानत्या प्रमादराहित्येन शृणु आकर्णयेत्यर्थः । तदेवाहुः, क्रुष्णात्परमिति । वस्तुतः परमार्थतो विचार्यमाणे 'कृषिभूवाचक' इत्यादिनिकित्तिवलात्कृष्णात्परमन्यदोषविन्तं दैवं देवः सर्वोपास्य ईश्वरो नास्तीत्यर्थः । अत एव गीतायां 'न त्वत्समोस्त्यभ्यधिकः कुतोन्य' इति । एवं बुध्यस्वेति वाक्यशेपः । नजु भगवदीयानापपि कदाचिल्लोकवल्जुतिश्वदिमिभवो स्वयतेष्ठतश्वाभिमानेन स्वावपान-पाशक्क्य, अहं भगवति कृतात्मनिवेदीति सर्व मिय भगवदेककक्तृकिमिति विमृत्य गदप-पानपपि भगवतैय कृतिमिति भगवत्यपि दोपस्कृतौं सद्दशन्तं सपाधानमाहुः ।

#### चाण्डाळी चेदाजपत्नी जाता राज्ञा च मानिता । कदाचिदपमाने वा मूळतः का क्षतिर्भवेत् ॥ २ ॥

अत्र चाण्डालीतिपदं महादोपोपलक्षणपरं, तेन सदोपा या काचन राजपत्रीत्वेन परिग्रहीता जाता राज्ञा च सत्कृता, कदाचित्तस्या अपयानेपि मृलतः स्वरूपात्स्रतिः हानिः का भवेत्र कापीत्यर्थः। अयं भावः। भगवत्सम्बन्धं विना सर्वेपामन्तः करणं स्वभावतो दुष्टमेव। उत्कर्षस्तु भगवत्सम्बन्धकृत एव, तेन यत्सम्बन्धात्स्वयम्वरूष्ट इत्य- भिगन्यते, तत्कृतापमानेषि स्वरूपं तु स्तर्य पूर्व सदोपमेवेति कृतस्तरां दोपावकाश इति। चकारादन्यरिष राज्ञीत्वेन मानिता पूजिता । दृष्टान्ते एवं क्षेपं, सदोपाया अपि चाण्डाः स्या राजपरिप्रहात् पानिताया अपि कदाचिद्राजकृततिरस्कारे स्वजातीयपतिकृतसंपान-नतो वरं राजकुनतिरस्कार इति, यथा सम्बन्ध्युत्कर्षात्स्वोत्कर्षः । एवं भगवत्कृता-पमानैषि स्वस्य लाभ एव न हानिरिति भावः ॥ २ ॥

स्तस्यान्तःकरणं स्वयमेव कयं वोघनीयमित्यपेक्षायामाहुः।

### समर्पणादहं पूर्वमुत्तमः किं सदा स्थितः । का ममाधमता भाव्या पश्चात्तावो यतो भवेत् ॥ ३ ॥

योइभिदानीमुत्तपत्वाभिमानेनावपतोस्पीति मन्ये स एवाइमात्मसम्पेणात्पूर्वपि कि सर्वकालमुत्तम एव स्थित आसम्, मत्युत तद्विपरीत एवासमतो मम पूर्विक्षयाऽभगता का मान्या भविष्यति । यतः पूर्वावस्थामनुसमृत्य पश्चात्तायो भवेदित्यर्थः ॥ ३ ॥

नन्वेवं बहुशः समाधानेपीदानीनतनावमानवत्फलदशायामप्येवं कुर्याचेत्तदानीं कर्य समाहितिरित्यपैद्धायामाहुः।

## सत्यसङ्कल्पतो विष्णुर्नान्यया तु करिष्यति । अज़िव कार्या सततं स्वामिद्रोहोन्यया भवेत् ॥ १ ॥

सत्यो ययायों यः सङ्कल्पो व्रतं तस्माद्विष्णुः सर्वत्र वर्त्तमानः फलद्यायामण्य-न्यपा न करिष्यन्येवेति द्वेयम्। तुशब्दो निर्द्धारणे च । स च सङ्कल्पो यथा । द्विशारं नाभिसन्यत्ते द्विःस्यापपति नाश्चितात् । द्विद्दाति न चार्थिभ्यो रामो द्विनेव भापते । 'सक्देव पपनो यो यस्त्रास्थिति याचने । अभयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतहतं मम्'। ' पौन्तेय मित्रानीहि न में भक्तः मण्डयती'स्येत्रमादिषु होयः । येन भगवताई सर्वतः प्यान्य स्वमनने योजितः स कथमग्रे त्यक्ष्यवीति भावः । स्वस्यावक्ष्यकत्तेव्यमाहुः । आजियेनि । सन्तरं निरन्तरमाचार्यद्वारा या आज्ञा सेत्र कार्या न तु कदाचिद्प्यनाज्ञप्त-मन्यमनसिद्धं वा । अन्यया एतपकर्णे स्वामिहोइ एन भवेत् ॥ ४ ॥

नन्दाज्ञतिरिक्तकार्यमात्राकरणे माप्ते चिक्तीर्पितकार्यस्य फर्यं सम्यचिरित्पाहुः ।

# सेवकस्य छ धर्मीयं स्वामी स्वस्य करिप्यति ।

गामितियेदिमकम्यायमे अभी यत् स्वामी मस्रोव सर्वेमेदिकासुिमकं स्वस्य ध्यायमकास्य कराष्यानारवर्षः । एतपतुमन्द्धानेन स्येयविति मापः ॥ ५ ॥

अत्र विश्वासार्थमाचार्याः स्वानुभवसुद्रावयन्त्यात्ता पूर्वभित्यारभ्य श्लोकद्वयेन । आज्ञा पूर्व तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे । यापि पश्चान्मध्रवने न कृतं तद्वयं मया ॥ ६॥ देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोचरः । पश्चोत्तापः कथं तत्र सेवकोहं न चान्यथा । लोकिकप्रसुवत्कृष्णो न द्रष्टव्यः कदाचन ॥ ७॥ लोकिकप्रसुवत्कृष्णो न द्रष्टव्यः कदाचन ॥ ७॥

आज्ञापूर्विमिति । मां मिति पूर्व मथममाज्ञा देशपरित्यागविपयिणी गङ्गासागर-सङ्गमे जाता । यापि पुनरन्या देइपरित्यागविपयिणी मधुवने मथुरायां जाता तदाज्ञा-द्रयं मया न कृतमेव । तृतीया या लोकगोचरा लोकविपयिणी लोकानुद्धरस्वेत्येवंरूपा सा कृतेति शेपः ।

तत्राहाद्वयमङ्गरूपेष्यर्थे सित कर्थं पम पश्चात्तापो, यन्मया न कृतिमित्येवं रूपः, स न कथमपि सङ्गरूजत इति । अकरणे हेतुः, सेवकोहमिति । सेवकस्य सर्वस्वनिवेदिनो या काचन कृतिः सा भगवदिर्द्धयैवेति निश्चयात् । न चान्यथा अन्यसदृशो नास्मीत्यर्थः ।

ननु लौकिकप्रभूणामिवाज्ञाभङ्गस्थादोपत्वे भगवतोषि तथात्वापत्तिरित्यत आहुः। लौकिकप्रभुवद्दिति । कदाचिदासुरन्यामोहार्थे लोकवदाचरणेषि लोकवद्रगवान कदा-चिद्षि ज्ञेय इत्यर्थः । लोकवदाचरणं तु रामायणमौसलादिषु प्रसिद्धम् ॥ ७ ॥

कस्मित्रपंत्रो चिन्ता न कार्येत्याहुः।

सर्व समर्पितं भत्तया कृतार्थोसि सुलीभव । प्रौढापि दुहिता यद्धत्सेहान्न प्रेष्यते वरे ॥ ८ ॥ तथा देहे न कर्त्तव्यं वरस्तुष्यति नान्यथा । लोकवचेत्स्थितिर्मे स्यादिकं स्यादिति विचारय ॥ ९ ॥

सर्व लोकिकालोकिकसाधारणं स्वीयं भज्या स्वेहपूर्वकं समर्पितमेवास्ति, अतः कृतायोसि कृतकृत्योसि सुखी भन्न, सुखैनैनं वर्जस्य, न मिथ्या चिन्तयेरपर्धः । आलस्या-दिना भगवद्यं मियास्पदं स्वग्नरीरमनुपयुक्तानं मित सहशन्तं दोपमाहुः । मोढापीति । भौडा हद्या, अपि शन्दादमोडापि दृहिता यदा सेहवशाद्दरं तद्रचिरि न मेध्यते न याप्यते वदा तत्त्वापी वरस्तां विना मकारान्तरेण न तृष्टो भन्नतीति, यद्रययास्ति तया नियदिते देहें अपितसेहवशादनुपयोगो भगवदसन्तोषकारक इत्यर्थः । लोकयदिति ।

साधारणलोकवन्मे यदि स्थितिः स्यात्तदेदानीतनावस्थापेक्षया तदिधकं लोके वेदे च कि स्यान किमपि, प्रत्युत सर्वनाश एव भवेदित्येवं त्वमेव विचार्य, इद्रमुपपन्नं न वेति।

नतु सर्वथा शरीराधशको भजनासम्भवे कथं निस्तार इत्यत आहुः ॥ अशक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथञ्चन ॥ १०॥

सर्वेमकारेण कृत्यऽसाध्येथें इरिरेवास्ति मम शरणिमिति धुद्धिमवस्त्रम्बस्य । अस्मि न्नर्थे कयमि मोहं वैचित्यं मा गाः, मा प्राप्तिहि ॥ १०॥ जपसंहरन्ति ।

इति श्रीकृष्णदासस्य वस्त्रभस्य हितं वचः । चित्तं प्रति यदाकर्ण्य भक्तो निश्चिन्तता त्रजेत् ॥ ११ ॥

इति श्रीमदल्लभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रबोधः।

श्रीकृष्णे दास्यं गतस्य बङ्घभस्य, श्रीकृष्णदासस्येति जात्यभिषायेणैकवचनं वा। श्रीकृष्णदासस्य चित्तं प्रति हितपभीष्टसम्पादकं बङ्घभस्येदमभिहितं वचो क्षेयम् । क्यं तदित्यत आहु:, यदाकण्येति । यद्भ्यः श्रुत्वा भक्तो नैश्चिन्त्यं प्रामुयादिति ॥ ११ ॥ इति अश्रीविहतेश्वरात्मजश्रीरञ्जनाथविरचितमन्तः करणप्रवोधविवरणं संपूर्णम् ।

<sup>े</sup> केन विश्वेत्रकेन श्रीयमृत्यामां विरत्यविनिष्टिशिनं, परमण्यः श्रीरपुनायानियान ग्रुपट व्याप्य श्रीप्रयुक्त निर्मायान श्रीतिय श्रीरप्रभाषामेदेनि निर्भायतः।

#### श्रीरुष्णाय नमः। श्रीगोपीजनबह्धभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमहेभ्यो नमः।

### श्रीवल्लभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रबोधः ।

#### श्रीमन्महातुभावश्रीहरिरायचरणविरचितविवृतिसमेतः।

अय श्रीविष्ठभाचार्याः कृष्णेनातिद्यालुना (निःसाधनजनोद्धृत्ये पुष्टिप्रकटनेच्छुना ॥ स्वास्यरूपाः स्वतस्तेन प्रभुणा प्रकटीकृताः । जीवोद्धाराय विद्यतिं चकुर्मागवते ग्रुदा ॥ तथा स्वतन्त्रभजनप्रकारस्योपदेशनम् । ततथ भगवान्मत्वा स्वमार्गोद्धाटनं हि तैः ॥ आचार्यविष्ठयोगं चासहमानोखिलेश्वरः । आज्ञाद्धयमदादेहदेशत्यागैकवोधिकम् ॥ ततः स्वभौदिवशतः करुणावशतोषि च । तद्धयोष्टङ्कनं चक्रः पथात्तापस्ततोऽभवत् ॥ दोपस्प्रत्यां हरौ सङ्गविलम्बात्यागजाद्धयात् । अङ्गीकृतिगतेथापि धर्मत्यागाच दुःसहः ॥ वालवत्पूर्वमाज्ञप्तः पथान्नेति यद्भवीत् । मां तेनास्थिरवाक्त्वं हि हरौ दोपस्तदास्फरत् ॥ ततः समाद्युश्चित्तं वचनैः स्फूर्तिभागतैः ।

#### अन्तःकरण मद्राक्यं सावधानतया शृष्ट । कृष्णात् परं नास्ति दैवं वस्तुतो दोषवर्जितम् ॥ १ ॥

अन्तःकरणपद्तो वहिरक्षानवोधनम् ॥
दोपसम्बन्धतिश्वते \*स्विभिन्नतं हि मन्वते । आहोछङ्घनतो दोपो भगवदोपभावनात् ॥
अत एव तदार्शीयं कर्तुपत्र समाहितः । अन्यया प्रौदिदाद्धें तु सबभावाच्युतिर्भयेत् ॥
मद्राक्ष्यमिति वावयेषु स्वसम्बन्धो निरूपितः । निर्दोपभगवद्भाववोधकत्वात्तु सर्वथा ॥
अत एव समासो हि पद्योरत्र वोधितः । वावयिनत्येकवचनं सवैरेकार्थवोधनात् ॥
स्वज्ञावयस्य दुरूदृत्वाद्भावपीदस्य चेतसः । अर्यानवगमस्तरमात्सावधानत्ववोधनम् ॥
श्रवणोक्तया सत्तात्पर्यमर्थावनमनं मतम् । श्रवणेनैव हि स्वीपविचारान्तरवारणम् ॥
एतद्श्रवणे दोपोपीति विध्यवतारणम् । पश्चात्तापो द्विषा जातः प्रश्वदोपसमागतेः ॥
आहारूपस्वधर्मस्य परित्यागात्स्यदोपतः । तत्र तु मथमं दोपः पभौ नास्तीति कथ्यते ॥
तदारोपणतिश्वते भ्रान्तत्वपपि चोच्यते । न हि कृष्णे सदानन्दे दोपसम्भावनोद्भवः ॥
सच्छव्देन यतस्तत्र दोपाभावश्च रूप्यते । सर्वस्यैव तदात्मत्वान्न परं विद्यते ततः ॥

<sup>\* &#</sup>x27;स्वस्मिन् तश्चम्' पाठ.।

अतो विषम्यनैर्घृण्ये अि दोषी न कर्तरि । नास्तीत्युक्तया तद्दन्यस्य सत्ताभावो विवोध्यते॥ दैवशब्देन पृत्र्यतं सर्वेषां श्लापितं हरी । तस्यैव च परत्वेन सर्वोत्कृष्टत्ववोधनम् ॥ जगत्यूत्र्ये भगवति दोपसत्ता कथं भवेत् । अन्येषापिष पूज्यत्वं तद्विभूतित्वतोषि हि ॥ भृगवे हरिणा स्वस्य दोषाभावो विवोधितः । निर्दोषपूर्णगुणता सर्वत्रैव निरूपिता ॥ सर्वेषां भाग्यरूष्तं दैवशब्देन चोदितम् । यथा भाग्यं विना सर्वसाधनं विक्रः पतम् ॥ तया तस्रतिकृत्ये न देवानां फलदात्ता । अत एवास्पदाचार्येप्रेन्थे सेवाफळाभिये ॥ तदान्यदेवसेवापि व्यथेति विनिरूपितम्। प्रायश्चित्तानि चीर्णानीत्त्यादिवाचयानि सन्ति हि॥ स्वसम्यन्येन सर्वेषां फलदे दोषवारके । स्वरूपतोषि निर्दोषे कथं दोपनिरूपणम् ॥ नतु श्रुव्यवतारे त क्रोधादि दृश्यते हरो । दैत्यमार्णतोनन्तपुवतीनां परिग्रहात् ॥ ग्रोधोषि देवस्यत्यादिवात्रयं च खळ दृश्यते । इति चेन्न हरो दोषः प्रतीत्या न हि वस्तुतः॥ निर्चार्षमणे क्रोधादि हितं पर्यवसानतः । ग्रुक्तिदानान्तिज्ञानन्ददानात्तद्यात्तरहिष्ठात्तम् ॥ एवं सतीहरो नाये दोषारोपणतः स्वतः । पूर्वं जातोषि चोरक्तपं नश्यत्तदपमानतः ॥ स्वापिसम्बन्धराहित्याद्वयेतु महती क्षतिः । इति चेत्तरसमाधानमग्रिमश्लोकरूपितम् ॥ स्वापिसम्बन्धराहित्याद्वयेतु महती क्षतिः । इति चेत्तरसमाधानमग्रिमश्लोकरूपितम् ॥

### चाण्डाली चेद्राजपत्नी जाता राज्ञा च मानिता । कदाचिदपमानेपि मूलतः का क्षतिभवेत् ॥ २ ॥

संगावितस्य चाक्रीनिरिति गीतोक्तवावयतः । उत्क्रप्टस्य पुरा पश्चाद्वकर्षे क्षतिभेवेत् ॥
पूर्वे स्तरूपं दृष्टान्तस्त्रया द्दीनो निरूपितः । तादशस्य तथोत्कर्षे मूळं तु भगवान्मतः ॥
पूर्वे शत्वानिर्देशे नेव जीवोत्कर्षो नियापकः । भक्तिद्दंसे तथा चोक्तं प्रश्चभिर्विद्देश्वदेः ॥
पूर्वे जीवगतोरक्षणेष्यमयोजक इत्यि । मूळतस्त्वपमाने तु न द्दीनस्य क्षतिभेषेत् ॥
अपमानजदुः तं तु क्रियते स्वविचारतः । दास्यं स्तर मनः स्वीयं दासानां नापमाननम् ॥
चेदित्यनेन देश्विभ्यमक्षीकारे निरूपितम् । जातं यद्वाजपत्नीत्वं तक्ष याति कथञ्चन ॥
अन्येवां सा नदुर्गार्थवेतंतुं शत्या यञ्चान्वतेः । न वा तदुवभोगोन्येः पश्चात्कर्तुं हि शत्यते ॥
अपमाने पित्रमस्तु तिरहानुभवार्यकः । षद्धिः संगेदने पश्चादेन्यमावमसायकः ॥
तद्वाचिदित्यनेनात्र नित्यता नार्यमानने । मनःपूर्वकृतित्वेन नित्यताद्विहतौ हरेः ॥
सद्वाचिदित्यनेनात्र दिरिष्ठा न ताद्यां । दिशार्थे दण्डनार्थे वा बुरते न निजेच्छया ॥
कात्रमाने पत्रस्त्र देरिष्ठा न ताद्यां । दण्डोप्यनुग्रदः भोक्तः सर्वतेत्रात एत हि ॥
कात्र गर्यनेत दि भन्नदेव दि नित्यता । दण्डोप्यनुग्रदः भोक्तः सर्वतेत्रात एत हि ॥
कात्र गर्यनेत सम्यापि यानताम्यं निरूपितम्। एवं वारयेगांपितन्ता दृष्टान्तेन च योघनम् ॥
कियो दृद्रा यम्यान्हत्रयोपस्य निरूपितम्। एवं वारयेगांपितन्ता दृष्टान्तेन च योघनम् ॥

### समपर्णादहं पूर्वमुत्तमः किं सदा स्थितः । का ममाधमता भाव्या पश्चात्तापो यतो भवेत् ॥ ३ ॥ अहं समर्पणात्पूर्वमुत्तमः किं स्थितो मनः॥

यतो दोषा निष्टत्तास्त सर्वेषां तत्समर्पणात् । सदेत्यनेन हृदये तदावेशात्कचित्कचित् ॥ जाताप्युत्तमता नैव निरन्तरमभून्मिय । यथा श्रावणशुक्तैकादश्यां कृष्णे प्ररःश्यिते ॥ साझात्समर्पणे सर्वोत्तमस्यं न तथा पुरा । नन्तास्यरूपाचार्याणां कथनं नैव युज्यते ईदृशं कृष्णरूपत्वात्सर्वस्योत्तपता यतः । इति चेत्र रसात्मत्वात्तत्त्वरूपं च तत्तथा ॥ यथा भगवतो लीलारसानुभवसिद्धये । मानिनीपु तथारूपं महं ताद्यवचोपि हि ॥ तथावतारे भक्त्याख्यरसानुभवहेतुकम् । रूपं तथा वचधापि स्वाचार्यचरणोदितम् ॥ अतो रसात्मके रूपे न कार्यः संशयस्तथा । यतो रसस्वरूपं हि यत्र याद्वक् तथैव तत् ॥ किञ्चाधुना चाधमता का वा भाव्या मम त्वया। यतोषमत्वतिश्च पत्थात्तापो भवेचव॥ ननु सत्यं तथाप्येप कृष्णः सर्वोत्तमः स्वतः । कर्त्ते चापि वथाऽकर्तृमन्यया कर्तुमीश्वरः ॥ अतः कदाचिद्दरणं क्वर्याचेदन्यथा तदा । का गतिः क्वत्र गच्छामि गत्वा वाग्यं कमाश्रये ॥ इयं चिन्ता न कर्तव्या—

# सत्यसङ्कल्पतो विष्णुर्नान्यया ज करिष्यति । अभिक्षेत्र कार्या सततं स्वामिद्रोहोन्यया भवेत् ॥ ४ ॥

सस्यसङ्गरूपतो इरि: । स्वाङ्गीकृतिं कृपापूणीं न कुर्यादन्यथा कचित् ॥ केषां सत्या कृतिः केषां वाक् सत्या न विचारितम् । विचारितं हरेः सत्यपतस्तुक्रथनेन्यया ॥ कदाचिद्वासदोषेण नान्यया तद्विचारितम् । अतो वचःश्वतौ नैवं विधेयं भयमन्यया ॥ विष्णुः सर्वत्र सत्वेन रक्षकः कयमन्यया । करिण्यति यतो रक्षा साधारण्या छतिः मभोः ॥ तुशब्देन न भक्तेषु कचिद्य्यन्यथा कृतिः । करणं वाप्यकरणं सुखार्थोस्तु विदृद्ध्ये ॥ नन्वेतं चेतस्वतन्त्रत्वं कि दासानां न वापकम्। स्वतन्त्रा गतिचन्तास्तु कुर्युराज्ञाविछोपनम् ॥ तथासति पद्दान् दोपस्तद्यमिह चोच्यते । आज्ञैच कार्या दासेन न पश्चो न विचारणम् ॥ एवकारेण धर्माणामाज्ञात्वेनेव वे कृतिः । कार्यत्वावश्यकत्वार्यमत्ययान्तपदोक्तितः ॥ सेवकस्तापकुर्वन् वे मत्यवायी हि जायते । निरन्तरं तत्कृतिस्तु स्वर्थनत्वेन वोधिता ॥ स्वथमी यादशस्तस्याप्कृतौ दोपोपि तादशः । वाश्यवेदधर्मस्याऽकरणे वाङ्निकृषितः नरकादिः, स्वरूपात्मधर्मस्याकरणे हरेः । स्वामिद्रोहो महान् दोपः स्वरूपेण विरोधतः ॥ आज्ञाभद्वो नरेन्द्राणामिति छौकिकताक्यतः ।

सेवकस्य छ धर्मीयं स्वामी स्वस्य करिष्यति । आज्ञा पूर्वे तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे ॥ ५ ॥ -यापि पश्चान्मधुवने न कृतं तद्वयं मया । देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोचरः ॥ ६ ॥

सेवकस्य हरे: सेवां क़र्वतो मार्गवर्तिनः ॥ धर्मोयमेद नान्योस्ति यदाज्ञाकरणं प्रभोः । तुशब्देनान्यया धर्मः प्रष्टिस्येषु दिलोवयते, तदाज्ञालोपमानादि तद्धरेधभेनेशनात् । तथैवात्रापि विज्ञेयं न, धर्मोपमितीरितम् ॥ अत एवार्जनेनोक्तं करिष्ये वचनं तव । न चायपीदशो धर्मः सन्दिग्यफलसाधकः ॥ यत बाज्ञाभिषं धर्मे हरि: स्वीयं करिष्यति । ' अहं त्वा सर्वपापेभ्य ' इत्युक्तं हरिणा यतः ॥ अन्ये सर्वेषि ये धर्मास्ते विभूतिपराः कृताः । फलदानं विभूतिभ्यस्तेषु सर्वत्र निश्चितम् ॥ ईह्ण् धर्मपरित्यागं स्विमिन्नाहुमेनः मति । पश्चात्तापोष्यतो योग्यः सर्वधेति निरूपितम्॥ तदेवाहुर्निजाचार्या पद्यमाज्ञात्रयं हरि: अ अदात्, तत्र स्थलं पूर्वाज्ञायां च तन्त्रिकृषित्। यत्र देहपरित्यागः कर्त्तव्य इति सोऽववीत्। तत्र बीजं तु सान्निध्याद्वहेर्मावात्मकस्य हि॥ साक्षात्तद्भावसम्बन्यो विना मार्गोपदेशनम् । ततः स्वरूपमाक्षटचं पुष्टिमार्गस्थितप्रमोः ॥ \*शानं च नाभिलिपतं गृहभावस्य वै हरे: । सर्वत्र सर्वजीवानां क्रतेनैवं प्रभुरुक्तवान् ॥ तनः पाक्तवत्कृत्या गाईस्थ्यादौ विपोद्दनम्। सम्पाद्य स्वीयसानिध्यं भक्तानामेव कारितम्। उपदेशनमारव्यमाचार्यः पुष्टिमार्गगम् । ततो मधुवने सर्वा गृदलीला मकाशिता ॥ चपदेशेन भक्तेभ्योऽनभीष्टं तद्पि प्रभोः । लीलाचारस्वतः स्वस्य तद्वारेव मकाश्चनात् ॥ तद्वयं न कृतं कृष्णाऽऽज्ञाया रसविशेषतः । श्रीमागवतगृहार्थमकटीकरणात्तथा ॥ छीलास्यलहगासक्तेन भयं मोहितो स्तै: । तुशक्देनाधुना नैव ताहगाज्ञां ददाति हि ॥ स्वास्व्यवारये न संन्यासे कुरते भावपातनम्। स्वास्व्यवावयं न कर्तव्यं इत्यतोस्परमभोवेचः॥ स्पर्वं च मयनाक्षायाः स्वसंयोगमवीयम् । गङ्गायाः सागरेणात्र यथा योगस्तथा मया ॥ प्रीभाषेन सम्बन्ध इति स्थामिनलोमनम् । पद्ये द्वितीये यः मोक्तोऽपिशब्दस्तैन बोधितम् ॥ एतदाहापनपपि स्वमम्बन्यनछोमकम् । पश्चारादेनैतदाज्ञा विलम्बेन समुद्रता ॥ म्यपं मत्रुवने मोक्तं दुष्टमम्बन्यतस्त्रया । तत्र नैविषं कार्य कार्यमित्याग्रयो हरे: ॥ वप्रत्यानाद्य निमाणामनः मौक्तित दृष्ट्ना । एनदृषं तु न कृतं तृतीयोऽर्थात्क्रनो मतः ॥

<sup>\*</sup> भरास्त्र पट प्रौडार्या तम निक्षितम् । इति पाट ।

<sup>●</sup> षतादर्भ प्रश्वपारकारम्यं अति सर्वेत्र सर्वेत्रीयानां स्वादिति ग्रहमातम्य हर्गे।मिटपितम् ।

त्यागो लोकैकविषयो नामदानादिवर्जनात् । सेवायद्श्वनाभावात् सहनाहुःखद्स्य च ॥ नन्येवं धर्मगमने पश्चात्तापस्तु संभवेत् । इति चेनः, यतः सेवाकरणात्सेवकोरम्यहम् ॥

# पश्चात्तायः कथं तत्र सेवकोहं न चान्यथा । े लोकिकप्रभुवत्कृष्णो न इष्टब्यः कदाचन ॥ ७ ॥

सेवा तु स्वाम्यभिहितकरणेन भवेत्युनः । स्त्रामिनैत यदुक्तं मे श्रीभागवतवर्णनम् ॥ प्रृष्टिपागिषकरनं तदेव क्रियते पया । तदुक्तरं चेत्स्थास्यापि तदा दोषो भविष्यति ॥ न चाज्ञामाप्तसेवायाः करणे धर्मतध्युतिः । सेवाकृतेराज्ञयापि स्थितेरन्यविवर्णनात् ॥ तदा वेन प्रकारेण पथाक्तापो भवेन्मम । नतु प्रभूणां लोके तु दृष्टा सेवाकृतावपि । परित्यागकृतिः स्वीयोक्तराज्ञापरिपालने । अत्रापि चेक्याभावे पथाक्तापस्तु सर्वया । इति चेक् हरिः कृष्णो द्रष्टव्यो लौकिकेशवत्। स भावाऽज्ञो हरिर्भाववेक्तास सणिको हरिः नतथा, सतुदोपादयो हरिदोपिवविवर्णितः। सोऽनित्यस्वीकृतिः कृष्णो नित्याङ्गीकरणो मतः॥ स दुःतक्ष्यः कृष्णस्तु पूर्णानन्दो निक्षितः । सोल्पदः पूर्णपरमानन्दसन्दोहदो हरिः ॥ कदाचनितश्चितः सोऽस्थिरः स्थिरता हरेः। अतस्त्यागभयाऽभावादनुतापो निवारितः ॥ कदाचनितश्चितः सोऽस्थिरः स्थिरता हरेः। अतस्त्यागभयाऽभावादनुतापो निवारितः ॥

# सर्व समर्पितं भत्तया कृतार्थोसि छुखी भव ।

किश्च, सर्वे लोकिकं हि वैदिकं च समर्पितम् । अहन्ताममते चापित्वया तत्र समर्पिते ॥ अतः कर्तव्यताऽभावात् कृतार्थत्वमभूत्तव। किमर्थ कुरुपे दुःखं कि तवास्ति सुखी भव॥ भ्रमादेवाभवदुःखं त्यजान्वितिक्षममाग्रयः। सेवावशादगमने नातोपोऽलोकिकममोः॥

#### प्रौढापि दुहिता यद्धत्स्नेहान्न प्रेष्यते वरे ॥ ८ ॥ तथा देहे न कर्तव्यं वरस्तुष्यति नान्यथा ।

सेवाभियस्य करुणाकरस्य मृदुचेतसः । देहाध्यासादगमने त्वसन्तोपो भवेत्वभोः ॥ अतो विद्यते चित्तसमाप्रानं निद्रश्नात् । देहे न सत्ता स्थाप्या हि यथा दुहितरि स्वतः॥ जामात्रथे पोषणं तु हर्यथे तद्वदत्र हि । अयोग्यतायां तिचन्ता कर्तव्या रक्षणादिषु ॥ मौहा चेत्सकला चिन्ता तस्ययेति विदुध्याताम् । अतो न देहाध्यासेन देहाद्यमेरणं हरी उचितं तद्वतक्तेहात्स न तुष्येद्यतो चरः मत्यप्रभोक्ता, नाऽनातरसस्यायोग्यवस्तुनः ॥ अतः स तु कयं तुष्येदपेक्षायामनर्पणात् । तद्यश्यपरिज्ञानमात्राचेदप्यते स्वतः ॥ तद्म विशेषसन्तोपस्त्वाक्षायां मध्यमः स्मृतः । आक्षायामपि चेल्लोमो देहादेस्तोपणं क्यम् ॥ यद्ये सकलापेक्षा तद्मावेऽखिलं ह्या ।

<sup>\* &#</sup>x27;महासप्' पाड. ।

Įį.

# लोकवचेतिस्थतिमें स्यातिंक स्यादिति विचारय ॥ ९ ॥ अशक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथञ्चन ॥ १० ॥

ननु देहादिलोभस्तु लोकोत्पन्नस्य जापते॥ स्वान्भिष्वकथने मानोषि भवति त्रिवे । मदोषि पियसीमाग्यात्स्वासाधारण्यवीयकः ॥ जायते दोषमात्र्य मभी मौदिवदारपुनः । अतः किश्चित्रमिति चेन्नैतं चित्तोचितं मिष ॥ बहं तदास्यरूपोस्मि भक्त्यात्मा विहरूपपृक् । निर्दुष्टः केवलानन्दकरपादादिसङ्गतः ॥ कुणायरस्यासारः परमानन्दरूपयान् । भक्तिदाता समस्तानां स्वीयसानिध्यमात्रतः ॥ श्रीकृष्णरसमावात्मा बनस्रीहृदयस्यितः । छीलाशतसमानान्तसर्वाङ्गो विस्मृतास्त्रितः ॥ इदयस्वापिसहितो द्यापिर्भृतस्तदाङ्गया । एताहशो ममापि स्याह्मोकवचेत्स्थितिर्भनः ॥ बूहि कि स्यादिति शुनः स्वयं हृयेव चिन्तप। तदास्यस्य स्थिती चैवं प्रभोरपि तथा स्थिति इत्यज्ञानं न तयुक्तं इरेरानन्दरूपिणः । अवाच्यत्वादेवमुक्तं स्वयमेव विचारय ॥ लतु जातेऽपराचे तु कि विधेयपशक्तितः। अहात्वा वायवा हात्वा यत्कृतं नाकृतं हि तत् ॥ अतः क्यं सोनुतापो हृदयानु निवर्तते । इतिचेत्र हरिः सर्वदुःखहर्ग हुपेसते ॥ अदाक्य निजयक्तानां स्वयं सर्वत्र सायकः । यतो गजेन्द्रस्यात्रक्यं स्वयमाविवभूव इ कार्य च कृतवान् सर्वमतो इतिपदं यतः । एतेन साधनामावे दैन्यमावोद्भवे पुनः ॥ निःसायनफलारमासौ प्रादुभैवति निश्चितम् । एवकारेण नान्येषां निःसायनफलात्मता ॥ न बाकुगालनापूर्णानन्दामाबादसास्थिते:। अस्तीति पदतः स्वामे पादुर्भूतो निरूपितः॥ अर्तो मोई स्वेरेक्र मा प्राप्तुदि मनो मन । एवं स्वान्तःसमाघानं विघाय स्वसदुक्तिमिः॥

इति श्रीकृष्णदासस्य वरूभस्य हितं वचः । चित्तं प्रति यदाकर्ण्य भक्तो निश्चिन्ततां व्रजेत् ॥ ११ ॥

इति श्रीमद्द्धमाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रवीधः सम्राप्तः ।
समाय स्रस्य निधन्त्यं स्वायान् पति वद्गित हि। एवं प्रकारकं वावयं हितं फलद्वास हि॥
स्वित्यं प्रति यत्वाकं तद्यक्षण्यं मजन् हरिम्। स्वद्रोपेष्यपरित्याणी ममुरित्यवयोधतः ॥
परिणाणभयामात्रान्तनो निध्यन्तनां ब्रज्तत् । नर्न्ववं क्रयनादेव निधन्त्यं तु क्रयं भवेद् ॥
स्यात्रभृतरमायं तु बाद्धात्रात्र हि सिध्यति । इति चेदुस्यने स्वीयान्समाघातुं स्वद्रासता ॥
शाविष्तस्यस्य भोकातुभवयोवने । अतुभूवैतद्शिलं मयात्र विनिक्षितम् ॥
नात्र कार्यो धनिश्वासो मगद्रिः सफल्याद्विभिः। नतु द्रासत्वकृष्णस्य विनद्धे भवतः क्यम् ॥
कि का विवाय कारत्यं तथातं स्वस्य कल्यने । महापुरुवनस्य कृष्णस्यं चौपचारिकम् ॥

अयवा भाववश्वतः स्वस्वरूपस्य विस्मृतिः । विरुद्धधर्मता वापि ब्रह्मवत्तव रूप्यते ॥ यद्वा व्यामोहसिध्यर्थमेवं रूपनिरूपणम् । एवं हि संशये कार्या सिद्धरेवं समाहिति:॥ यथा रसात्मनो रूपं हरेपेत्र यथाविधम् । वचः क्रियापि सँवैवानुरूपा यत्र यादशी ॥ तत्र ताद्दन्विषं रूपमुच्यते न पद्शनम् । अन्यया न रसात्मत्वं स्याद्वोद्धत्वं रसङ्गवत् ॥ लोकेपि यत्र नाट्यादौ पादुर्भवतिचेद्रसः । स्त्रीवेशादिह तत्रैवग्रुच्यते सैव वर्तते ॥ एवं हि भगवान् कृष्णो रसात्मा यत्र याद्यः । तद्रसानुभवार्थे हि विशिष्टस्तत्र ताद्यः ॥ रसात्मत्वात्तदास्यं च मन्तव्यं तादृशं पुनः । अतो दास्यरसार्याय पादुर्भूतं तदात्मना ॥ भक्त्यात्मकं मुखं तत्र रूपमेव हि तादशम् । बचोपि तादशं तत्र सत्यमेव न चान्यथा ॥ यथा बचो हरे: स्त्रीयदैन्यभावनिरूपकम् । मानापनोदसमयेऽस्पत्मभोस्तद्रसात्मनः ॥ तथाचार्येषु वावयानि नात्र कश्चन संशयः । बद्धाभस्येति नामोक्तया विश्वासस्यानप्रुच्यते ॥ हरे: स्वर्सिम्स्तथा नाम्त्रि नित्या भीतिर्निरूपिता ।ईटक्स्वरूपविश्वासे नैश्चिन्तयं निश्चितं मया।। भाग्यभाजां हि विश्वासी भवेच्छीवछभप्रभी । यथा निवेदने चिन्ता नवरत्ने निवारिता ॥ एयपत्र फले चिन्ता स्वकीयानां सम्रद्धता । संयोगमानविरहाभिधभावत्रयं स्वतः ॥ अनुभूतं तु संयोगः सेववा त्यागतोऽपरः । आज्ञाकरणतो मानभावीत्र सफलीकृतः ॥ स्वरूपस्फूर्तितः पश्चात्पश्चात्तापो निवारितः । इति श्रीबद्धभाचार्यपदाम्बुरुहरेणुपु---सक्तिचित्तस्य विष्टतिईरिदासस्य पूर्णताम् । अगमनेन ते स्वीयं दृढं कुर्वन्तु मां सदा ॥ अवद्यमनवद्यं वा विचारयतु मे प्रभुः । यत्मसादिदं सर्व पूर्णतां याति सर्वेद्या ॥ सन्तोपि कृपया युक्तं मदीयं मूर्खजिरपतम्।श्रीपदाचार्यसम्बन्धाः पदमाइताः १५१

> इति श्रीहरिदासोक्तान्तःकरणप्रबोधविद्यतिः समाप्ता ।



थीरूप्पाय नमः। धीगोपीजनवहाभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# श्रीवसभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रवोधः ।

----

श्रीर्यामलात्मजश्रीव्रजराजकृतविवरणम् ।

नता स्वाचार्षपादान्त्रं सर्वाभीष्टवदायकम् । तदुक्तवोधवाक्यानि न्यारुपास्ये वोधसिद्ध्ये ॥ १ ॥

# (अय) श्रीमदाचार्यचरणाः (स्वीयान् मित नवरते 'चिन्ता कापि न कार्या ।
स्वाकाप्य तस्या अन्तः करणधर्मत्वादन्तः करणस्य च स्वभावनञ्जलतादृधाध्यानादिसं भवे
पूर्वोक्ताक्षाभद्गसम्भवानिवेदनं कृतपष्यकृतं स्यादिति तदभावाय प्रमेषवलेन यथा भगवान्
मक्तान्तः करणसम्बन्धी सन् पल्लवकरणे पदमाननिवारणं कृतवास्तयात्र ) स्वीयान्तः करः
णयोषार्थ (तद्यिमुखीकृत्य) समोदिस्यस्वरूपकापनपूर्वकमन्तः करणप्रवोधं निरूपयन्त्येः
कादशस्त्रोकरेकादशेन्द्रिययोधकृतेन । अन्तः करणेति ।

# अन्तःकरण मदाक्यं सावधानतया शृख् । कृष्णात्परं नास्ति दैवं वस्तुतो दोपवर्जितम् ॥ १ ॥

हं अन्तःकरण? मदीयानामिति शेषः (समाप्ती भक्तो निश्चिन्ततां ब्रनेदिः स्पुप्तंद्वाराहोध्यः) महाक्यं सावधानत्या सावधानीभूय शृणु वृणुष्तंद्वधः। स्त्राययतेनाप्तनोक्ता। अवणे सावधानत्वोक्तिः अवणानन्तरं तथाकरणार्थम्। अन्तः करणस्पेश्वयनं स्वप्तां सर्वपामेकरूपत्वशायनाय जात्यभिषायेण। (अत्र सर्वे प्राञ्चः स्तानःकरणपेत्र वोधनीपत्वेनाङ्गांचकः। तद्यपि श्रीवळ्थाष्टकं रूपद्येनावतारवोधनात्तः यात्तेम 'सास्यं पादुभूनं चकारे'त्युक्तेश्व, मुखान्यवनाराभिषायेण सङ्गतमेवः,) पूर्वः स्तानापन्तःकरणं सम्मुर्जाकृत्वः वोधवावयमेत्राहः। कृष्णात्परमिति । कृष्णादं 'कृषिभूशायकः' इत्यस्य भावानन्दात्वभ्रत्वया विवरणेन अनवस्त्रळ्यानां भावात्मकृति (पादुन्तरे देवानां क्रांबाहृतां समूहो वा, 'देवं दिष्टं भागवेषं भाग्यिभंतिकोशां भागां भाग्यरूपं वा।नास्ति इतरं) नास्तित्वर्थः। नतु कि स्तुतिरेषेपित्यात्रद्वापामाहः। पस्तुन इति। तत्रोत्वर्षः। (तथा चेरं तद्रान्त्रक्ते वीजम्। विक्राः) कृष्णपदात् सदानन्द

<sup>• ( )</sup> निम्हानतंत्रं श्रीमन्द्रशेनन्यरणे, संग्रीस्य सम्पृतिनं हेयम ।

करतेन यथा गोपिकार्थ कोटिकन्द्र्पेटावण्यं प्रकटीकृत्य प्रकटस्तथा सर्वत्रापि तद्र्थे कटो भविष्यतीति ज्ञापितम् । तेनान्यत्र क्रीडारूपत्वं नास्त्येवेति जीवानामन्यत्र नायक-भावेन भजनं दोपरूपमेवेति भावो दोपवर्जितिमित्यनेन ज्ञापितः । अत एव 'वीर्योपिता'पित्यत्र 'त्रजनितिम्बनी'वाक्यव्याख्याने श्रीपदाचार्यं ने हि कृष्णाद्त्य एवं सम्बोधनपद्दती'ति निरूपितम् । आय श्रीपद्दिपीभिर्राप 'त्वक्स्पश्चरोमे'तिषयेनान्यत्र कान्तभावस्य दोपरूपता निरूपिता । (तथा च स्वक्रीडानुरोधेन स्वीयभाग्यरूपतया च स्वयमेवास्माकं करिष्यतीति निश्चित्य चिन्ता न कार्येत्यर्थः । )

(नतु सत्यमेवं तथापि भगवतो ब्रह्मश्रुत्यादिदुरापचरणरेणुत्ये स्वतुच्छत्वे च स्फुरिते सोत्पर्यतैवेति कयं तिबद्धत्तिरित्याकाङ्काया तिबद्धत्यथेमेवं) दोपरिहतस्वरूपं विचाय तत्र मानापेक्षादिदोपराहित्येनाज्ञैव कार्येति सार्द्धिक्षिभिवदन्तः प्रथमं (तुच्छत्वस्फूर्तेरिकिश्चि-रक्षरत्वाय निद्धीनपाहुः,)चाण्डाली चेदिति ।

#### चाण्डाली चेदाजपरनी जाता राज्ञा च मानिता । कदाचिदपमाने वा मूलतः का क्षतिर्भवेत् ॥ २ ॥

चाण्डाली चेरकदाचिद्राज्ञा मानिता सती राजपत्नी च जाता । चकारेण स्वस्यापि तथाभियानोत्पत्तिजीतित ज्ञाप्यते । (तदा ) ताह्ययाः कदाचिद्पमाने या मूलतो राजपत्नीत्वतः का क्षातिभेवेत् ? न कापील्योः । माने कारणं राजपत्नीत्वं न तु चाण्डालीत्वम् । राजपत्नीत्वेषि कारणं राजसम्माननं न तु स्वप्रमेः कोपि । तस्मावत्कृतापमानस्यापि न राजपत्नीत्वान्यथाकारित्वराद्धे । यैथा राजपत्नीत्वसम्पत्यन्तन्तरमप्यानेषि न तद्धानिस्तथात्र समर्पणानन्तरं (परीक्षाद्यर्थ) द्वितीयरसपूर्चर्थे वा मगवतापमानेषि कृते स्वस्य पुनरन्यभावो न भविष्यति । समर्पणेन यो भावो जातः स तु जात एव, (पुनर्यदा परीक्षादिपूर्वः ) संयोगरसदानेच्छा (चा) भविष्यति तदा पुनस्तयेव मानप्राप्तिरपि भविष्यतीति विचार्यम् । (तथा द्वितीयन्याख्यानरित्या राजपत्नीत्विव समर्पणानन्तरं स्वस्य सेवायोग्यत्वमेव विचार्यम् । काष्टालीत्वमिव स्वतु-च्छत्वपि विचार्यम् । भगवता पुष्टिमार्गस्य स्वार्थे प्रकटितत्वेन स्वोरीचिकीपितनीव-दोपानादरणपुरःसरं तदद्भीकरणे अन्तरा च जीवदोपादासकौ भगवानेति न्यायेन विलम्बेपि पूर्वात्यस्वलीयस्वन्यायेन नाङ्गीमारितरस्कारो, नापि दोपपानस्यमिति न तुच्यत्वादसर्यस्वश्रीवात्वः । समर्पणादहिनिति ।

रै (किश्च वया राजसम्परम्य तर पूर्वस्यस्य न विधार्य, तद्विचारे सति स्वरीनत्वे स्कृरिते वस्य रसरानिः स्यात्तया समर्पणे कृतेषि स्वस्वर परिवारण वस् कृषां वरिष्यति न पेति दीनस्य स विधार्यम् ।) इति भीषुद्योत्तमसर्प्यस्मादना पद्भण स्वस्ताकरणाधिनप्रस्थे सन्ति ।

# समर्पणादहं पूर्वसुत्तमः किं सदा स्थितः । का मगाघमता भाव्या पश्चात्तापो यतो भवेत् ॥ ३ ॥

समर्पणात् पूर्व किमई सदा उत्तमः स्थितः ? अपि तु न । तथा च सपणीत् पूर्व येन भगवदत्तपानापेक्षा स्थाताहम्भावयुक्तस्तु न स्थितः । तदनन्तरमेव तथाजातस्ते । नापपानेपि (पम) काथपता भान्या (भाविनी, विभावनीया वा) । यतः सपर्पणाः नन्तरं पथात्तापो भवेत्? । """कदाचित्कर इत्यनेनाश्वासनार्थे स्वसहज्ञधर्म आगन्तु । क्षप्रविध स्पारितः । अतः परमद्धेन नित्याङ्गीकाररूपं भगवद्भै तद्धे स्पारयन्तरतेन। प्रत्युवपानकरणात्मकस्वरूपसम्बद्धिपिदित्यति, युनरन्यथा सा न भविष्यत्येव, भगवद्द्भी कारस्य नित्यत्वादित्याहः । सत्यसङ्कल्पत इति ।

# सत्यसङ्कल्पतो विष्णुर्नान्यया तु करिष्यति । आज्ञैव कार्या सततं स्वामिद्रोहोन्यथा भवेत् ॥ ४ ॥

सत्यसङ्गरूपतो विष्णुव्योपकः, अन्यथा तु न करिष्यति । यथा भी यथा मी भपयन्ते,' दिः स्पापयति नाशिता(नि'त्यादिः सङ्गरूपः सत्यो विषयाव्यभिचारी, वया) 'पा मपन्नो जनः कश्चित्र (भूयोहिति कोचितुः) मित्यादि(रिवि) भगवतः सत्य एव सङ्गरूपनेन पुनस्तं (भपन्यपत्य) था न करिष्पति । (भोकपुक्तं न करिष्पति । किञ्चः) विष्णुव्यपिकस्तेन विभयोगसमयेपि रसदानं करिष्पति, 'भया परीसं भनते' तिन्यायेनेति ज्ञाप्यते । एवं (स्वस्वरूपधर्म भगवद्धमेञ्च स्पारियत्वा स्वीयसे पक्तस्य रस्त्रणाय पतः ) मभुरूप्या न करिष्यत्यतो भावात्मकं सम्पर्णमन्त्रसम्बापापना ननं केतं परित्यत्य, भगनान् यथेवेच्छापूर्वक्तपान्नात्यात्वात्व त्येत्र कार्यपित्यादुः । आर्वेः पेति । सन्तं निरूत्त्वाद्वैत्र कार्या । अन्यथा तद्करणे स्वामिनः प्रभोद्रोहो भवेते । भगता स्वक्तपेक्त्वार्णे (स्वदासीय) देदकरणाचदान्नाया अकरणे वाधकमेन स्वादिति भागः। (भगरकं देदं भगवरकार्यायं जीवो धत्वा तिष्ठतीः ति प्रस्त्रनोपाख्यानाञ्ज्ञेषस् ।)

सिद्पादुः । सेवकस्येति ।

# सेवकस्य छ धर्मीयं स्वामी स्वस्य करिप्यति ।

सेपकरपापमेन धर्मे यदाहाकरणम्। तु शन्देनान्यधर्षतिष्टतिः सूच्यते (प्रं पादप्रमेण म्याद्रापित्यत्रक्यो दानपर्यो भगवचोषदेतुरिति, तुना प्रसान्तरितासपूर्वेर्मे मा सुन्यत्रपोपणक्रन्दे।) एवं संप्रकप्रमुख्यता मसुप्रपेस्यस्प्रमादुः। स्थामी प्रशः स्वस्य इष्णातः फरिष्यतीति स्वपनोभित्रपितकर्षं मसुप्रमे एव। संप्रकृप्रमेश तदाहाकरण मेवेति तुशब्देन ज्ञाप्यते। (संयोगपृथक्त्वेनात्रापि तु शब्दस्यानुपङ्गः। यद्गा, स्वामी भगवान् स्वस्यात्मीयस्य दासस्य करिष्यति, स्वाज्ञापालनाग्रहं विलोक्य दयया तं धर्भ निर्वाहयिष्यतीत्वर्थः। अतस्तद्रथमपि न चिन्तावसर् इति भावः। एवं सार्थेस्त्रिभिराज्ञैव कार्येति सम्यगुपदिक्य,) एवं भगवदाज्ञाप्तकरणसंतुष्ट्रमञ्जसम्पादितेन स्वस्योत्तमत्वेन कदाचिदाञ्चश्चान्यथाकरणेपि स्वस्य ताद्दक्सेवकत्वमेव भाव्यं, न त्वन्यथा विचारणीयं, पश्चात्तापो वा कर्तव्यो, यतः प्रश्चरेव स्वेच्छातस्तथाकारयतीत्याशयेन स्वदृष्टान्त-माहः। आज्ञेति।

आज्ञा पूर्वं तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे ॥ ५ ॥ यापि पश्चान्मध्वने न कृतं तद्वयं मया । देहदेशपरित्यागस्तृतीयो लोकगोचरः ॥ ६ ॥

या आज्ञा पूर्वे गङ्गासागरसङ्गमे गङ्गासागरसमीपे जाता, पश्चाचा मधु-वनेपि जाता, तदाज्ञाद्वयं मया न कृतम् । तु शब्दस्ताब्राद्वयाकरणस्य भगवदिच्छा-विषयरूपत्वज्ञापनार्थः । नतु, आज्ञाद्वयं कि विषयकिषत्यपेक्षायामाहुः । देहदेशपरि-त्याग इति । गङ्गासागरसङ्गमेऽन्यत्र गमनकृतस्वनिकटस्थित्यभावनकोपेन देहपरित्याग-विषयिणी । सापि पूर्वोक्तमकारेच्छाजनितक्षणवियोगासहिष्णुतया जाता । ( एवं मधुवने पशुरायां देशत्यागविषयिणी।) स्वाचार्यस्तु स्वीयशिक्षार्थकविषयोगतापानुभवार्थ द्र एव स्थितिः कियते । भगवता स्वार्थे तथाज्ञासम् । श्रीमदाचार्यः स्वसौभाग्यज्ञापनाय तदाहाद्वयमपि न कृतम्। तृतीया लोकगोंचरा लोकपरित्यामविपयिणी जाता, सा कतेति भावः । ( .....पाठे, तृतीय आज्ञाविषयः, स चोभयसगुदायरूवः सन्यास इति व्याख्येयम् । तथा च द्वयं न कृतमप्येवं कृतं, तद्यि मया तद्वतारेण । अतो मिनदर्शनं पुरस्कृत्य अन्येन तथा न कार्यम्, किन्तु यथा प्रभ्वाज्ञा तथैव कार्यमिति-भावः । यद्वा, न कृतमित्यत्र काकुः । 'दिह् ' उपचये, 'दिश ' अतिसर्जने, देह उपचयः, देशों दानम् । अयमर्थः, भगवता श्रीभागवतार्थमकटनाय पूर्वमाज्ञातं, तत्सूक्ष्म-टीकाकरणेन कृतम् । ततः मुवोधिन्यामुपचयो प्रन्थवाहुल्यात्मा आरब्धस्तदा देहपरि-त्याग आज्ञप्त: । ततस्तद्विद्याय निरोध एव विष्टत: । तनो मुक्तौ विवीयमाणायां देशपरि-त्याग आज्ञाप्तः। तदा विमोचने स्वाश्रयप्रापणे च विष्टते फलं दत्तमेव स्यादितितदभावाय तादशमाझद्रयं मयापि स्वाग्रइत्यागेन क्रनश्चेदन्येन तु सर्वया कर्तव्यमेवेति भावः ।)

(एवमाज्ञाया अकरणकरणे उत्तवा) स्वस्याज्ञाद्याकरणज्ञपञ्चाचापाभावायपादुः।
पञ्चात्ताप इति।

# पश्चात्तापः कथं तत्र सेवकोहं न चान्यथा । लौकिकप्रभुवत्कृष्णो न द्रष्टव्यः कदाचन ॥ ७॥

तत्राज्ञाद्रयाकरणे पश्चात्ताणो प्रयाक्तथं किव्यः १। यतो हं सेवकोस्मि। तद्रणि स्वस्य सेवकत्वप्रौड्येव कृतम्। न चान्यथा, न केवलं स्वप्रौड्येति। तथा च ममेदं (शोभते नस्वन्यस्थेतिभावः । यद्रा, आज्ञाद्रयाकरणान्ममापि पृथात्तापश्चेद्रव्यस्य स्वस्यत्त एव स्याद्तस्तथान्येन न कार्यभितिभावः)। नतु सेवकत्त्रे सित स्वपीड्या आज्ञाया अरुणे भगवानप्रसन्धो ममेदि(ति क्यं भवतां शोभाकरं, यदि शोभावरं कथः पन्येन न कार्यभि)त्याश्चर्य भगवतोऽलोकिकत्वेन तद्रभावमाहुः। लोकिकप्रमुखदिति। लोकिकप्रमुखत् कृष्णाः सद्दानन्दः फलस्यः कथ्यावन केनापि प्रकारेण न द्रष्टव्यः। तथा च, यथा लोकिस्प्रभूणा स्वोक्ताकरणे कोशो भवति भगवतस्तथा न भवति । यतस्तरसानुभवार्थं पश्चरेव तथा भरयित । अत एव भगवता पार्थं प्रत्युक्तं 'कर्त्तु नेन्छसी'-त्यारभ्य 'वायये'त्यन्तम् । लोकिकानामतथाभावात् क्रोधो भवति । (अतो भगवद्यसन्धाः शोभाकरम् । अन्यस्य तु ताद्ययोग्यताया अभावेन भगविद्यः।)।

(एउमाहाउरणतद्वरणव्यवस्यामुक्तवा तेन यत् सिद्धं तद्वदिष्यन्तो,) भगवति सर्वसम्पर्णं जीववर्षः, पथासु ममः स्रेन्छपा यत्करिष्यति तत्करोत्, त्रयापि तथैव स्ववर्षः कृतोस्तिति निश्चन्त्येन स्थीयतामित्याद्यः। सर्वमिति ।

सर्व समर्पितं भत्तया कृतार्थीसि सुखी भव । प्रीटापि दुहिता यदत्स्त्रेहान प्रेष्यते वरे ॥ ८ ॥ तथा देहे न फर्तव्यं वम्स्तुष्यति नान्यथा।

भत्तया केदेन सर्व समर्थितमतः कृतार्थासि सुन्दी भवस्विनेव स्थीयताम्। परिणामे सुन्तमेति सुन्धी भवेत्वत्तम् । सर्वपो कृते देदेपि सम्बन्धस्य जातत्वादेदेनैत सेवा कर्षायोति लोकियस्मान्यस्ति हिन्द्रश्चेतप्ति क्षेत्रियस्मान्यस्ति हिन्द्रश्चेतप्ति । सर्वपो कृते देदेपि सम्बन्धस्य जातत्वादेदेनैत सेवा कृति लोकियस्मान्यस्ति हिन्द्रश्चेतप्ति । स्वस्य स्त्राप्तस्य घरे यद्भा भेष्यते तथा देदे न कर्तः स्वस् । सम्य देदम्नदेन मायन्त्रस्यायां देहस्याविनियोगो न कर्त्त्रच्याः । किन्तु देदेन सुन्द्रस्ति भागामरेन य मायस्त्रस्यायम् कर्णव्या। तद्भर्णे चरः मञ्चरत्यथा न सुन्द्रित । यपा म वरः ध्यत्रां विना न तुष्यित तथा मश्चरित न तुष्यित । अत्रापि

समर्पणाडनन्तरं मुख्यो भावः स एवोच्यते । एतज् ज्ञावनार्थमेव पूर्व निद्शीने राजवत्नी-त्वमुक्तम् । द्वितीयेनापि तथैवोक्तम् ।

(एवं देहक्तेहत्यागपूर्वकं देहेन सेवैव कारणीयेति निर्दार्थ पूर्व भगवता परीक्षाद्यर्थ कृते विलम्बे मन क्यं गतिभीवित्रीति या चिन्ता कृता, सा ते गुणायैव जाता, न तु दोपाय । न होपानङ्गीकृतौ चिन्ता भवति, किन्त्वङ्गीकृतावेवेत्याश्वासनाय दृष्टान्तमुखेन परिचायकान्तरं वदन्त ) एतत्सेवाद्यभावे सर्व व्यर्थमेवेत्याहुः । लोकवदिति ।

लोकवचेत्स्थितिमें स्याकिं स्यादिति विचारय ॥ ९॥ अशक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथवन ॥ १०॥

चेत्, समर्पणामाचे मे स्थितिलोंकवत् सर्वसाधारण्येन स्यातदा कि स्यात्, फलिपितिशेषः । इति विचारय । किं स्यात् ? न किमपीत्यर्थः । (तथा च, तथा स्थित्यभाव एव गुणपरिचायक इति भावः) । नन्वेतद्भावस्य सर्वफलरूपत्वपस्तीति सत्यम्, तस्य परं भावस्याश्वययवात्तद्राप्तिः कथं स्यादि(तिचिन्ता तु भवतीतिचेद्विभेषि तदा ताद्दश्मीते भगवानपि द्यालुरेवे)त्याहुः । अद्याक्य इति । अश्वये सति हरि-रकारणसर्वदुःखहर्चाऽस्त्येव, शरणियति शेषः । अतस्तदभावे सर्व व्यथिमिति लौकिकेन विचारेण कथश्चन तत्मात्यर्थं मोहं मा गाः, मा मामुदि ।

एवं मबोधं निरूप्या(तः पर् शङ्कापिशाच्यनुद्यादु)पसंहरन्ति । इतीति । इति श्रीकृष्णदासस्य ब्रह्मस्य हितं वचः । विश्वेष्टिक्षये भक्तो निश्चिन्ततां त्रजेत् ॥ ११ ॥

इति श्रीमद्रस्थभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रवोधः ।

इतीति समाप्ती प्रकारे वा। श्रीकृष्णे दास्यं गतस्य वहाभस्य रसरूपत्वेन भिषस्य चित्तं (स्मृतिजनकपन्तः कर्णं) प्रति हितं हितकरं वचोस्तीत्पर्धः। यदचः आकर्ण्य, आसमन्तात्तात्पर्यपूर्वकं श्रुत्वा भक्तो भूत्वा, निश्चिन्ततां निश्चितस्य भावपद्यैकिकत्वं वजेत्।

चित्तप्रवोधवावयानि स्वाचार्योक्तानि सर्वदा।
तिष्टनतु हृदये येन प्रसीदति हरिः स्वयम् ॥ १ ॥
इति श्रीमत्प्रभुचरणरेणुधन(श्रीदयामलात्मज्ञश्रीवजराज)कृतम् अन्तःकरणप्रवोधविधरणम्
सम्पूर्णम् ।

#### श्रीरुष्णाय नमः।

#### श्रीगोपीजनवहाभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेम्या नमः ।

# श्रीवछभाचार्यचरणविरचितान्तःकरणप्रबोधः ।

श्रीद्शद्गिन्तजैत्रश्रीपुरूपोत्तमचरणकृतं विवरणम् ।

जन्तुस्वभावदोपोत्यमेन्तुचिन्ताकुलान् स्वकान् । अवन्तः श्रीमदाचार्याः सन्तु मत्स्वान्तगोचराः ॥ १ ॥

अथ श्रीमदाचार्यचरणा उपदिष्टसेवाया निर्दोपत्वाय सिद्धान्तरहस्ये ब्रह्मसम्बन्धेन संवाकर्नृणां २ पूर्वेषां देहजीवयोः दोषाणामिकिञ्चित्करत्वमग्रे दोषासंसर्गोपायं च भगवहुक्तं निरुप, सेवाया आधिदविकीत्वाय नवरत्ने चिन्तानिष्टच्युपायकथनमुखेनोद्देगारुप्पति वन्यक्रनिष्टत्तिप्रकारञ्च निरूप्य तथा सेवाकरणे भगवत्माकट्यस्यानुभावपद्शिनस्य चावश्यंभावात्तरिमन् सत्यपि यदा प्रारब्धादिवशात्पूर्वदोषोषोद्रलनं तदा पात्रस्य स्वरूप-त्वान्मद्रत्याः कृपायास्तिस्मित्र माने तस्य स्वीत्कपस्पृतौ भगवदाज्ञाभङ्गादावपराधे जाते भगवतीऽमसन्नना भवेत्तयापि भगवद्धमेरूपायाः सेवाया नित्यं क्रियमाणत्वात् (न हाहीपत्रमे ध्वंसी मद्धमस्योद्धवाण्यपि, 'इत्येकादशे भगवद्वावयात् सेवाया नाशाभावेना' पराधननिनपश्चाचापोत्पची चिन्तासम्भवे क्रियमाणकरिष्यमाणसेवयोरनाधिदैविकीतं स्यादिति तनिष्टरपर्यमस्मिन् मन्ये विचारात्मकं साधनप्रपदेषुं तत्र विश्वासाय स्वाख्या पिकां मध्ये बदिच्यन्तो 'मनोबरोन्ये हाभवंस्म देवा मनस्तु नान्यस्य वदां समेति, भीष्मी हि देव: सहस: सहीयान् युजादशे तं स हि देवदेव' इति भिक्षुगीतावात्रयान्मनस एव दुष्टर्णुन्पादकन्या तस्यव सायनीयतं निश्चित्य स्ववात्रयश्चवणार्थे स्वीयानापनतःकरणः मेराभिष्ठुः विक्ति । अन्तः करणेत्यादि ।

अन्तःकरण मदाक्यं सावधानतया शृणु । कृष्णात् परं नास्ति देवं वस्तुतो दोपवर्जितम् ॥ १ ॥

यपायन्तःकरणपदं स्वपरान्तःकरणसाधारणं तयाण्युपसंदारे भक्तो निश्चिन्ततां प्रतिदे'तिकत्रक्षयनेन प्रत्यकरणस्य ताद्ध्यं निवायिते प्रान्तःकरणबोधन एव तात्र यांत्रांचा स्त्रांचामं मक्तानामेव यदन्तःकरणं तद्वरणस्यवीचित्पात्तदेव ग्राद्यम् । श्रीतीर

१ ( ६०५ - भगाप. ) व 'पूर्वेषी देहत्री। होषयी ' इति नवहत्ताधरपातः। पूर्वेषी देहत्रीवयी-रीवालाम् । हात्रवयतिक छक्ष याह ।

कुलनायास्त स्वसौभाग्यपदर्शनार्थं स्वीयानां भक्तिमार्गपदर्शनार्थश्च श्रीमदाचार्यचर्णैः स्वान्तःकरणमेव वोध्यत इत्याहुः । तथैवान्येपि सर्वे । श्रीराप्तुनायास्तु स्वान्तःकरणव्य-पदेशेनान्येषामेवान्तःकरणं वोध्यत इत्याहुः । ममस्विद्रमेव रोचते । सौभाग्यपदर्शनस्य सुवोधिन्यारम्भस्थेन 'अर्थ तस्य विवेचितु'मिति श्लोकेनैव कृतत्वात्ततोधिकद्र्शनस्य प्रकृतातुपयोगात् । भक्तिमार्गमचारार्थमाविर्भूतत्वेन भक्तान्तःकरणस्यैव साधनीयत्वा-दिति । तथाचायमर्थः । हे अन्तःकरण ? इन्द्रियान्तरदुर्जय ? त्वं महाक्यं 'योन्तर्व-हिस्तनुभृतामि'त्येकादशीयवावयादा'चार्यचैत्यवपुषा' हुताश्चनरूपेण स्वगति व्यञ्जतो वस्तुतः कुष्णत्वेन चाप्ततपस्य मम बाक्यं वश्यमाणं त्वद्धितकरं ग्रन्थरूपं सावधानतया श्युण्वाकर्णयेति । एवमभिमुखीकृतय ब्रह्मसम्बन्धकरणपूर्वकसेवया स्वस्य ब्रजभक्तमार्गी-यत्वेन भगवद्गुभावद्शित्वादिना च स्वस्मिख्नुत्कपर्मृत्यां भगवदाज्ञादौ वजस्यदृष्टान्तेन प्रपाद्यन्तं प्रति तद्भावाय तेभ्योपि भगवत उत्कर्पे पूर्व भावियतुपाद्यः । कृष्णादि-त्यादि । वस्तुतः श्रुत्यादिरूपतया निर्गुणसेवया च लोकवेदोक्तदोपवर्जितं देवं प्राप्त-रासकीडानां देवीनां कदम्बकं कृष्णात्परं भिन्नं न । उत्कृष्टं वा न । 'तस्मान भिन्ना पतास्तु ' इति तापनीयश्रुते:, उत्कर्षस्य निरवधिसदानन्दरूपे भगवत्येव विश्रान्तेश । अतस्तदीयतया तदृष्टान्तेन स्वोत्कर्प विभाज्य भौक्या भगवदनभिष्ठेतं न कार्यम् । तासा-मप्यागन्तुकद्रोपोत्पत्तौ ताः प्रत्यपि पञ्चाध्याग्यां 'प्रश्नमाय पसादाय तत्रैवान्तर्धीयते'ति-वावयेन भगवत्तिरोधानस्योक्तत्वादिति । अत्र भावनार्थकक्रियापदाभावाद्यश्रपि वावयस्य साकाङ्करतं तथाप्यमे उपान्त्ये विचार्येति क्रियाया वश्यपाणलादेतेप्यान्तरवामयेप्यपि द्रतरापि सैव योज्या, न तु क्रियान्तरमध्याहार्यम् । 'दूरान्वयापेक्षयाऽध्याहारस्य गुरुत्वात् '। तथा चेति विचारयेत्यर्धः। एवमप्रे यथायोग्यं बोध्यम् ॥ १ ॥

एवं मौढिहेतुं निर्वायंतस्य जीवस्य धुनस्तयात्वाभावाय दैन्यसिद्धपर्य स्वभावतो निर्मापं बोधियतुं दृष्टान्तमाहुः । चाण्डात्ठीत्यादि ।

चाण्डाली चेदाजपत्नी जाता राज्ञा च मानिता । कदाचिदपमानेपि मूलतः का क्षतिभेवेत् ॥ २ ॥

भारव्यत्रशादितदृष्ट्युलोत्पन्नापि, केनचिहुणेन कयित्रहानपत्री, राजा पितर्पर्या-स्ताद्दशी, राज्ञः पत्नीय पत्नी, पतनात् पत्नी, राज्ञो भोग्या सत्ती राजा मानिता च जाता। तस्याः कदाचित् कालविशेषे अपमानेः अर्याद्राज्ञा कृते वादाव्दादनपमानेपि मृलतो अपमानहेतुभूतामाण्डालीत्यादनपमानदेतुभूताद्राजपत्रीत्याच का क्षतिः का दानिभेरेत् ? न कार्पाति विचार्येत्यर्थः। एतस्य वाजयस्याऽऽचार्यविषयत्वं येर्ाह्मोकृतंः तत्यते न \*' मृगपुरित कपीन्द्र'मित्यादौ क्रेशवशाद्यथा भक्तिभगवति दोप आरोपितस्तथाऽऽवाँपः स्वस्मित्रिति बोध्यम् ॥ २ ॥

एवं दृष्टान्तमुक्त्रा दाष्टीन्तिके तत्साम्यं वटन्तस्तादृग्विचारफलमाहुः । समर्पणा-दित्यादि ।

# समर्पणादहं पूर्वमुत्तमः किं सदा स्थितः । का ममाधमता भाव्या पश्चात्तापो यतो भवेत् ॥ ३ ॥

समपणांद् भननाधिकसंस्कारस्पात् स्वसविसहितात्मनिवेदनाद्राजपरिग्रहस्यानीयात् पूर्वमनं प्राकृतः, नाण्डालीवत्सहजागन्तुक्रद्रोपदुष्टः, किं सदा सर्वकालगिक्याप्यः,
उत्तम उत्हष्टः स्थितः ?। किं इच्दः काकुं स्फोरयति । अपि तु न स्थितः । किन्तुः
सार्पणादेवोत्हृष्टो राजपत्नीत्वाचाण्डालीवदुत्कपेवान् जातः । अतः स्वपूर्वस्थितिविवारे
राजकृतापमानतुत्यभगवदपसञ्चतायां जातायां मम चाण्डालीवहुष्टस्याघमता निकृष्ट्वा
का भाव्या !। कतमा भवती !। यतो यया कृत्वाः पश्चात्तापस्तज्ञन्तित्वेद्दिशेषो
में भवेत् !। निहं माकृतस्याः तस्याः सहजत्वात् । नाष्यभगवदीयस्थाः भगवता
अन्यक्तत्वात् । अङ्गीकारात्मकस्यापि भगवद्धमस्य नित्यत्वातः संसारावेशस्यमः भगवतः
व्यागक्रायस्याभावेनात्यागनिवयाचः तेनेवाश्रिमात्यागानुमितेश्च। अतो जातायामप्यप्रसः
नतायां पूर्वदशात उत्तमेव दशास्तिः नत्यधमेति पश्चात्तापनिवस्यर्थः विचारय । तथा
दिगं विचारे भगवत्मसादसायनं दैन्यमप्युद्युदं भविष्यतीत्यमसञ्चतापि निवर्त्यते
इत्यर्थः ॥ ३ ॥

प्रं जीवप्रवेषुरस्कारेण विचारमुपद्दिय भगवतोऽमतिहतेच्छस्वानुसन्धानाय भगः पद्मेषुरम्कारेण तमुपदिशन्ति । सत्येत्यादि ।

सत्यसङ्गरूपतो विष्णुनीन्यथा तु करिष्यति । अज्ञिन कार्या सततं स्वामिद्रोहोन्यथा भवेत् ॥ २ ॥

विष्णुच्यांपरः, अन्तर्यामित्रया सर्यान्तः प्रविष्टश्च यो भगपान् सत्यसङ्कत्पतः मन्यो शिपपाच्यमिनार्शं यः सङ्कल्य आङोचनिवद्यमे दं करिष्यामीत्याकारकं तस्पादन्यथा भगपान्तरंण न परिष्यति । तुः शङ्कानिराते । भगवान्त्रिनेदितात्मनाम् आत्मेत्यस्पद्भिः भवमेव पर्याप्यतीति शङ्का न पर्यच्या । यतः स तेपामीश्वरो नियापकोपिः अतस्तेपां विद्यार्थम् । अयं सुन्ध्यति, विन्नामोपमङ्कल्यनात्स्यालोचितमेव करिष्यति, विन्नामोपमङ्कल्यनात्स्यालोचितमेव करिष्यति,

शङ्कानिरासाद्धेतोः सततं प्रयादराहित्वेन निरन्तरं; आज्ञैव कार्यो । अन्यथा प्रपा-देनाकरणे स्वामित्रोहो महानपराधो भवेत् । अत्रापि 'इति विचारये'ति पदं सम्बध्यते॥४॥।

सेवकत्वपुरस्कारेण पुनर्विचारान्तरप्रुपदिशन्ति । सेवकस्येत्पर्द्धेन ।

# सेवकस्य छ धर्मीयं स्वामी स्वस्य करिष्यति ।

तु प्रनर्यं वक्ष्यमाणः सेवकस्य धर्मस्तं व्यक्तीक्विन्ति । स्वामी स्वस्य करि-प्यतीति । स्वामी भर्ती स्वस्थात्मीयस्य मन करिष्यति, मदर्थ यद्यदाळोचितं तत् करिष्यति । अत्रापि तथा सम्बन्धः ।

सेवकत्वविचारस्यावश्यकत्वाय तेनोपदेशे विश्वासार्थ स्वाख्यायिकामुपिक्शन्ति द्वाभ्याम् ।

> आज्ञा पूर्व तु या जाता गङ्गासागरसङ्गमे ॥ ५ ॥ यापि पश्चान्मध्वने न कृतं तद्धयं मया । देहदेशपरित्यागरतृतीयो लोकगोचरः ॥ ६ ॥ पश्चात्तापः कथं तत्र सेवकोहं न चान्यथा ।

आज्ञेत्यादि । तुरवधारणे । पूर्वमेव गङ्गासागरसङ्गमपदेशे समीपे वा या आजा जाता पश्चाचदुत्तरकाले मधुवने पशुरायागपि याज्ञा जाता, भगवता स्वात्पानुभावम्बरनार्थे श्रीभागवत्तगृहार्थेष्र रहनार्थे चात्रहेन न कृतम् । तयोर्विषयः यः इत्याकाङ्कायां तयोर्निषयमाहुः । देहदेशापरित्यामः । इन्द्रान्ते श्रूयमाणस्य परित्या-ग्रान्दस्य पत्येकमिसम्बन्यः । तथा च पूर्वा देइत्यागविषयिणी, दितीया देशत्याग-विषयिणीति सिद्धयति । तदकरणे वीजन्तु नाभिमानो न वा शास्त्रविरोधः । किन्तुः श्रीभागवतार्थमकटनार्याज्ञाकार्यसम्पत्तिरेव । महि देहे स्वक्ते साज्ञा सिद्धचतिः, वालवा-पारस्य तद्धेतुकत्वेन तद्दशावे तस्याप्यभावात् । प्रकारान्तरेणोक्ती च यन्त्रियस्तानां विश्वासाभावात् । नापि भगवरेशे त्यक्ते देशान्तरस्यानीदशत्रेनैतद्विचारप्रतिबन्धरन्वात् । तदेतद्रवयार्य आचार्यराज्ञाद्धयं न कृतम् । भगवतस्त्वयमागयः । देह् उपचयः ; देशो दानम् ; 'दिह उपचये,' 'दिश अतिसर्जने ' इति घातुनिष्पन्नत्वायौगिकावेतौ शन्दा-बाजायामुक्तौ । तथा च, उपचयो बाहुरूपं टानझ परित्यक्तव्यम् । न न पूर्वावसास-म्पूर्तिदोप: । यावदुक्तमेतावत्हर्त्येव साज्ञा कृतास्तुः अधिकं न पार्यम् । रहस्यमकाश्च-स्पानभिषेतत्वात् । अधिककरणेनानधिकारिणामपि तज्ञानमम्भवेन ह्वार्थतात्रमक्ताव-धिकार्पनिधकारिविभागभद्रायात्रनेः । इटब्ब सूक्ष्मरीयानिरोधानस्पन्धनपन्यान्यात्यान तनद्रज्ञमस्यन्ध्रन्यारः यानानन्तरसामयिषमाध्यभद्ररार्मारिशरीरवरारतिषभृतिभिः पार्थिः

रतुमीयते । सोयमाचार्यनिवधारितः । न वाचार्याणां भगवदाङ्गार्थानवधारणकथनपपुक्तः पिति श्रङ्कयम् ; भक्तानां पञ्चाध्यायीस्यस्कन्धारोहणवाच्यार्थाङ्गानवत् सम्भवात् । तदा वृतीयाङ्गा जाता । तद्विपयस्तृतीयपरित्यागः स लोकगोचरः । 'लोकस्तु भूवने जन' इति कोशाज्ञनविषयः । स च संन्यासेन भव'त्येकचार्यनिकेतः स्यादि'त्यादिवावयैः संन्यासे तथात्याद् । तत्र तादृश्यापाङ्गायां जातायां पञ्चाक्तापो पम जात इति शेषः । स क्यं केन मकारेणेति विचार्यमाणे, सेवकोहं; अहं सेवक इति सेवकत्वप्रकारेणाङ्गाभः इक्तरणहेतुकः । च पुनरन्यथा न, स्यचिकीर्यितकार्यासम्पूर्यादिहेतुको न । अतो मत्तृत्यादिविचारेषि मत्सेवकत्वपुरस्कारेण विचारात् पश्चाक्ताप एव युक्त इत्यथः ।

\* ' आजा पूर्वन्तु या जाते'त्यत्र । अत्रेदं वोध्यम् । माकत्र्यात् पूर्वे हि ' अर्थे तस्य विनेचितुम् ' इत्यत्रोक्तामा जाता, तद्नन्तरमाज्ञाद्वयं देहदेशपरित्यागविषयं गङ्गासा-गरसङ्गमे मथुरायाञ्च जातिमति । एवमाज्ञात्रयं सिद्धम् । तत्र श्रीमदाचार्येष्वतिकरुणत्वमस्ति न येति लोकानां संशयनिवारणार्थे पुष्टिमार्गस्थत्वात स्वस्य वा तद्ये प्राकट्यानन्तरमाहाद्व यमतिकरणत्वविरोधिनातम्, तदाबाद्वयं स्वस्य भगवतश्च स्वाङ्गीकृतेषु अतिकरणत्वरूपाः पनार्य न कुनम् , तत्कृतौ हि सर्वमाज्ञाप्तं न स्याचेन च स्वाङ्गीकृतानामनुद्धारः स्यादः तेन चोभगस्य करणत्वं न स्यात् , यदि तदेव न स्यात्तदा पूर्व तद्धे नाज्ञापयेत्। भगवान् स्वयं च नाविभूयात् । नत्वेवम् । अतः परीक्षार्थत्वान्नान्नः करणगोचरा । अती न विशेषगत्यादि कृतिमत्यर्थः। न च पूर्वपैव तत्सम्भवे कि देशत्यागविषयिण्या तयेति वाच्यम्, क्रीडादेशे त्यक्ते विरहेण स्वयमेव देई त्यस्यन्तीति तेनातिकरुणत्वमेव परी-सितं न मित्रप्यतीति मगनदिभिनायः । श्रीमदाचार्यस्तु तद्पि तथैव ज्ञातमिति सापि न कृतेति भावः । नन्त्रयमेवादायो भगवतः श्रीमदाचार्याणाञ्च तथैव ज्ञानं जातं, इत्यन्न कि मानिमन्यपेसायां मगवदादिसर्वसम्मतं हेतुमाहुः । तृतीयो लोकगोचर इति। सद्व्यापे-सया पूर्वमाज्ञाप्तः सर्वोद्धारः छोषःगोचर इति न किञ्चिद् अलौकिकं मानं वाच्यम्। विन्तु सर्विरुपिय मानिमत्पर्थः । एवं कृते पश्चात्तापः कथम् १ न कथमि । पतः सेरक्ष्यमान्तःकरणनमान्नमगरणम्, न चान्यथा तद्दिरुद्धमित्यर्थः । अत एव थीमदानार्यसाजनं निये स्पेषांश्रये 'विशेषत्रथेदाहा स्यादि'स्यनेनेतिदिक् । (इति

नतु युक्तोयं विचारस्वपापि पूर्वापराधननिवमगवद्मसन्नताया अनिहत्ती भयः रूपोपमुदेगः, स क्यं निर्वानामिन्यासङ्कायां तदयं विचासन्तरमुपदिशन्ति । छौकिकः मसुषदिन्यादि ।

थीनुदर्गन्यनम्बानामेश्वरं स्वतम्बतेशः । दिखित्या म्बद्रमाधरैः । अतः एकाव निवेशितः ।

# लौकिकप्रसुवत्कृष्णो न द्रष्टन्यः कदाचन ॥ ७ ॥ सर्वे समर्पितं भत्तया कृतार्थीसि सुखी भव ।

लौकिका हि प्रभवीपराधेनापसन्नाः कस्यचित्रसीदन्ति, कस्यचिन्न प्रसीदन्ति, तद्भत् कृष्णो भगवान् कदाचन अवतारकालेऽनवतारकाले च न द्रष्टच्यः । अवतारकाले 'अहो पक्षीयिभि'तिवाक्येन अनवतारकाले च बरणश्रुत्या 'प्रह्लादाय यदा द्रुशेद्धनिष्येषि वरोर्जितिषि'ति देवान् प्रति भगवद्वावयेन चापराधसन्तृत्वपूर्वकसरफलदातृत्वस्य भक्ते कृपाय-वस्य च सिद्धत्वात् । त्वया च सर्व भक्तया भगवते समर्पितमतो भक्तत्वात् कृतार्थोसि । 'एवं धमम्तुष्याणाभि'तिवाक्ये भगवता भक्तौ जातायां निर्वशेषार्थाप्तिकथनात् सर्व साधनरूपं फलरूपं चार्य प्राप्तवानसि । अतः सुखी भव, दौर्मनस्यनिवारणेन निद्यतो भवेत्यथः । इयं चोक्तविचारात्मकाज्ञाकर्जुः प्रश्नुभिराज्ञीरेव दीयते ।

अतः परं विद्यमानेषि दैहिके सेवासामध्ये पूर्वोक्तखेदेन वा देहाध्यासेन वा कार्यान्तराभिनिवेशादिना वा दैहिकसेवायां प्रमाद्यन्तं प्रति प्रनिवेचारान्तरमुपदिशन्ति। प्रौडापीत्यादि।

# प्रौढापि दुहिता यद्धरस्नेहान्न प्रेष्यते वरे ॥ ८ ॥ तथा देहे न कर्त्तव्यं वरस्तुष्यति नान्यथा ।

भौडा भईसकलकार्ययोग्या तत्सपर्यापि दुहिता यद्भत् यथा, स्नेहाद् इयं वाला पित्रपृहे पहत्कार्य कर्तव्यं तत् कुर्वन्ती आन्ता हिष्ठा च भविष्यतीति झात्वा चरं भव्सपि न भेष्यते, तथा तद्भदेहे स्नेहात् सेवां विना स्थापनं न कर्तव्यम् । तत्र हतुः । वरस्तुष्यति नान्यश्चेति । अन्यथा भेषणविरुद्धे पकारान्तरे चरो न तुष्यतिः, तथा त्रारीरेण सेवाया अकरणे भगवानपि न तुष्यति । एतस्य देहस्य भगवता स्यसेवार्यमेव दक्तत्वात्ः 'भवाय नाद्याये'ति पञ्चमस्कन्धीये वान्ये तथैव भतिपादितत्वात् । अत एवं विचारेण पूर्वोक्तदोपाल्यत्कृत्याञ्चक्षत्वेव कार्येत्यर्थः ।

अथापरापेन प्रतिवनगदिना वा देहस्य तद्येतायां सन्टेहे विचारन्तरग्रुपदि-शन्ति । लोकवचेदिस्पादि ।

लोकवचेत्स्थितिमें स्यातिक स्यादिति विचारय ॥ ९ ॥ अशक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथवन ।

लोका यया संसारासका नानास्वभावास्तर तत्र तेन तेन शास्त्रादिना मवर्न्तन्ते, तद्वचेन्मे स्थिति: स्पात् ; उक्तरीत्या पथाचापो न स्यात् तदा किं स्पात् ? लोक-तुल्यतेव स्यात् । सा तु मे न जाता, अतो मदुपरि भगवान् दयां करोतीति विचारय । तथा चैवं विचार्य देहस्य सेवार्थत्वं निश्चितुहिः, निश्चित्य चाज्ञाप्तं कुर्वित्यर्थः । एकपुषु क्ततया सेवाकरणेपि पुनः मतिवन्यसम्भवश्चेत्तत्राप्युपायमाहुः। अज्ञाक्य इत्यादि। पूर्वीक्तं कर्नुपश्चयं चेद् भातं तदा हरिः स्पर्वसर्वाघहर्ता भगवानेवास्ति । 'सर्वधर्णन् परित्यज्ये तित्रास्ये स्वस्य मपन्नसर्वपापनिवार्कस्यं वद्न् रक्षकोस्तीति विचारय। कथ अन, केनापि पूर्वमुक्तेन कृतेनानुक्तेन भाविना सम्भावितेन वा प्रकारेण मोहं वैचित्यं ममातः परं कि भविष्यतीति मौड्यात्मकमुद्देगं मा गाः । एवं भगवतः शरणत्यविचारेणैव सर्वेद्विगनिवृत्त्या भगवत्कृपाया अभिन्यक्तेरित्यर्थः ।

एवं सर्व विचारवात्रयमुक्तवोपसंहरन्ति । इतीस्यादि ।

# इति श्रीकृष्णदासस्य बल्लभस्य हितं वचः ॥ १० ॥ चित्तं प्रति यदाकर्ण्य भक्तो निश्चिन्ततां व्रजेत् ॥

चित्तं प्रति अन्तः कर्णं लक्षीकृत्य चित्रं स्रोकृष्णद्रस्य हितं सुखसम्पाः दर्भ वस्त्रभस्य भगवतो भक्तानां च त्रियस्य धचः विचारोपदेशवात्रयम् ; इति एता वत् शरणोपदेशान्तमेव नाधिकं; यदाकणर्य श्रुत्वा भक्तः पूर्वोक्तः कृतापराधोषि निश्चि न्ततामुद्रेगनिवारणेन चिन्ताराहित्यं अजेत् पामुयादित्यर्थः ।

#### अञ्चनत् सिद्दम् ।

(१) भगवान समाभ्यधिकसाहित्यात् स्वतन्त्रः।

(२) मार्गपवर्तका भक्ताः स्वरूपतो दोपरहिता भगवतोक्तभक्तवश्यतायापि भगवद्धीना एव भगवद्भिन्नाश्चातः स्वस्य तन्मार्गीयत्वेषि पार्गववत्तकभक्तवत् स्वस्य मगवदाज्ञाभद्गोऽनिभिषेतकरणं च न युक्तम्।

(३) स्त्रस्य स्त्रभावतो दोपसत्त्रेषि समर्पणादुत्कृष्यतीति कृषाबाहुन्येषि स्वोत्करों न भावनीय:।

- (४) भगवनः सरयसङ्गल्यात् कि चिकीर्पतीति तदिच्छायाथ झातुमश्रवयत्वार् सर्पदा तद्वाद्वेत पत्तिव्या । तद्वत्यो 'आज्ञामङ्गो नरेन्द्राणामि'तिवत् स्वामिद्रोहात्मको
- (५) रिझ, अहं सेनक इति मदनुरूपं यत् तत् स्वामी एव करिष्यतीति विवास रीरमध्योगित स्थानोष्यक्षित कार्या । नाष्याचार्यकृतिहष्टान्तेन स्वयं मोढिः कर्त्तन्या । नरिव रत्योद्धाः नयातृती पश्चाचापत्यस्यवीक्तत्वात् पश्चाचापस्यापि सेवकत्वप्रयुक्ताताया
- (६) किशाः पगवान न लीकितम्बनुबद् अपराचेन कृषितः परित्यमितः भग षद्रवेरपस्याद्वीकारस्याचि निष्यत्यात् । स्वस्य याद्वीकृती समर्पणादिनानुवितावा

भगवदुक्ततद्धर्माचरणे उपक्रपदशायामपि फलतः साधनतश्च वैगुण्याभावस्योद्धवं प्रति स्वयमेवोक्तत्वात् कृताथतेव भवत्रीति भावनीयम्। न तु सन्देग्धन्यम्, 'अज्ञश्चाश्रद्धानश्चे'ति वाक्येन भगवता दोपस्यैवोक्तत्वात्।

(७) किन्नः देहोपि पौढेदुहिन्नपेपणन्यायेन देहार्थ स्वार्थ न संरक्षः । किन्तु, येन केनचिदुपायेन भगविन एव विनियोक्तव्यः । भगवतास्य देहस्य स्वसेवार्थमेव दत्त-रवात् । तदकरणे लोकतौल्यमेव स्यात् । यदि पुनस्तस्य तत्र विनियोजने प्रतिवन्यसम्भव-स्तदा भगवानेव शरणत्येन भावनीयः । एतद्तिरिक्तस्योपायान्तरस्याभावात् । प्रतिवन्धो हि भगवन्यायया, तस्यास्तत्राधिकृतत्वात् । तत्तरणोपायत्र प्रपत्तिरेव नान्य इति भगवतैव गीतायामाज्ञापनादिति ।

इति श्रीमद्रह्मभाचार्यचरणैकतानपीताम्बरात्मजपुरुपोत्तमकृतौ अन्तःकरणप्रयोधविवरणं सम्पूर्णम् । <del>♦</del>♦♦♦♦ ♦∨**♦**♦**♦♦♦ ♦♦♦♦♦♦♦♦** श्रीकृष्ण: આ પાહેરાગ્રન્થના અમૂકર્ય સવ<sup>ે</sup> ટીકાસાહિત્યના ઉદ્ધાર કરવામાં આર્થિક સાહાય્ય આપનાર વિદ્યાતુરાગીએાના સ્મરણુપઠ <sup>ગ્રેન્</sup>થતું નામ આર્થિક સાહાય્ય અર્પાના**ર** ૧ સેવાક્લ શ્રી ગાે૦ શ્રીજીવનેશાચાર્યજી મહારાજ, પારળદર ર નિરાધવક્ષણ " ૩ જલમેદ " ૪ પચપદ્ય " " " 1, ૫ લક્તિવર્ધિની " " **६ સન્યામનિ**ર્ણુય " " ૭ ચતુ શ્રેનિયી " શ્રી ગાેં૦ત્રણુષ્ઠાંડલાલજી મહારાજદ્વારા સાની કાલિ દાસ પારબદરવાળા ૮ ન્યન્ત કરણપ્રગામ શ્રીગાેં વ્રાપ્ય કારાજ કારાજ કારા હરિગાવિદદાસ **૯ नवर्**तन શેંડ જેઠાનન્દ ઘનમલના પુત્રી બાઇ પડલીઅાઈ નગરકઠ્ઠા १० भिद्धान्तरहस्य ભાઇલાલ પુરુપાત્તમદાસ ખલાત ૧૧ પૃષ્ટિપ્રવાહુમર્યાદા ધૈર્યવાલ વજદાગ સાકળીયા, ૧૨ ગિદ્ધાન્તમુખ્યાવલિ નામદાસ રણુઝેહદાસ ઠાકરશી ૧૩ શ્રીકૃષ્ણાશ્રય શ્રીગાે૦શ્રીરભુછાંહલાલજમહારાજદ્વારા મુદ્રિત થાય છે ૧૪ ખાલગાય , અમુદ્રિત છે આત્રણુ ગ્રન્થ માટે આર્થિક સાહાય્ય આપ ૧૫ શ્રીયસુનાષ્ટક \*\*\* १६ निर्मेश्वाध्य (વાની ઇચ્છા થાય તે**ા પાતાનું નામ સત્ત્વર જ**ણાવશેા શાસી ચીમનવાવ હતિશકર, 'સાદિત્યન છું 'શુદ્રાફેતરતને' બાર્સક भेन्ध अभवानुं [

ગાેિ થીરમુછેહવાલજી મહારાજ, <sup>ક્</sup>યાન લાબ માવા મ દિર-બૂનેશ્વર મુ અઈન

#### श्रीरूप्णाय नमः

शुद्धाद्वेतव्रह्मयाटनिरोणभक्तिमार्गमवर्तक-अखण्डभूमण्डलाचा • र्यवर्य-श्रीश्रीमद्दलभाचार्यचरणमादुर्गावितं

# कुष्णाश्रयस्तोत्रम्।

# पड्भिर्व्याख्याभिः समुलसितम् ।

#### श्रीमद्रोरवामिश्रीक्रयाणरायचरणविरचितमकाशानुसारि-हिन्धनुवादयुतं च ।

| १ श्रीरवृनापानाम् " २ श्रीकन्याणरायाणाम् ३ त्रिष्टुदश्रीगोविन्द्राजगहानाम् | ₹<br><b>Ę</b> | ४ श्रीदाश्यित्रशाणाम्<br>५ श्रीत्रमराजानाम् | *** | न्द्<br>३७ |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------|-----|------------|
|                                                                            | ሪ             | ६ देवाधित्<br>तच                            | ••• | 48         |

श्रीपहोस्तापितु लग्लामिवयातुरागिश्रीरणच्छोटला-स्जीमहाराजपादैः असग्दसौभाग्यत्रतिनित्यत्री-लास्यनिजात्मजाश्रीपतीयज्ञित्यपियेनीतां स्मृत्यर्थे दत्तसम्पूर्णसादाय्येन विर्जित्ततुज्जतुरशुद्धहित्यिसारद-

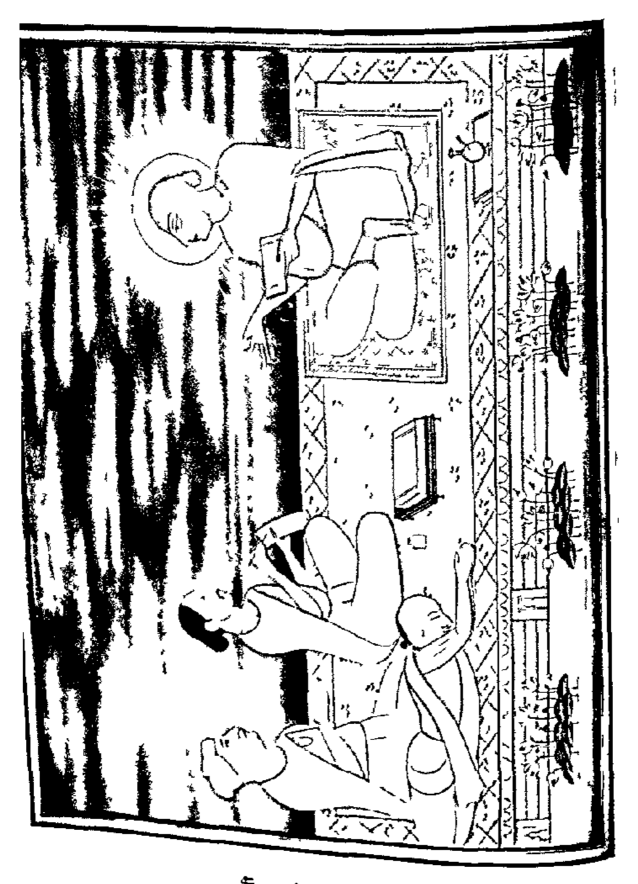
शास्त्रिहरिकृष्णशर्मिणा संग्रोध्यान्य

सम्मुद्रचन्तः श्रीजीयनेशाचार्यपुष्टिसिद्धान्दशायां त्रयात् मकाशितम् ।

संस् १९८३-

गृन्वं सम्बद्धिया

<sup>कुन्</sup> १९३७.



धीवज्ञाभागावणी बहायभुजी क्षिणगयका महित धीवृष्णगयकामित निज्ञा आप्रहण बहित्रनि

क्षी के कि

#### श्रीकृष्णाय नमः

शुद्धाद्देतत्रहायादिनिर्गुणमिक्तपार्गप्रवर्तक-अखण्डभूमण्डलाचा-र्थवर्थ-श्रीश्रीमद्दल्लभाचार्यचरणपादुर्मावितं

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।

# पङ्भिव्यां एया भिः समुस्रसितम् ।

श्रीपद्गोस्वामिधीकल्याणरायचरणविरचितप्रकाशानुसारि-हिन्द्यनुवादयुतं च ।

| १ श्रीरधुनाधानाम् " "           | ę | । ४ श्रीद्वारिकेशराणाम् |     | र्६ |
|---------------------------------|---|-------------------------|-----|-----|
| २ श्रीकल्याणरायाणाम् ***        | Ę | ५ भीत्रवराजानाम्        | *** | ई ख |
| ३ त्रिगृहश्रीगोविन्दराजभट्टानास | 4 | ६ देपाछित्              | *** | ٩ १ |
| •                               |   | ব                       |     |     |

श्रीमहोस्त्रामिकुलललामिबानुरागिश्रीरणच्छोडला-लजीमहाराजपादैः अखण्डसौमाग्यवतीनित्यली-लास्यनिजात्मजाश्रीमतीवजिषयापेटीजीनां स्मृत्यर्थे दत्तसम्पूर्णसाहाय्येन

विरत्तिचनुजनुरगुद्धादेतविशाप्त्-

शास्त्रिहरिकृष्णशर्मिणा संशोध्यान्य

सम्मुद्रच च

श्रीजीवनेशानार्यपुष्टिसिद्धान्दकार्यालयात् मकाशितम् ।

स्तर् १९८३.

मृन्यं सपादसुद्विषा

यन् १९२७.

# मुख्यां

मणिलाल इच्छाराम देसाई इसके सीवे गुजराती प्रस्प

"न्यूस मुद्रणपन्नारूपे"

पुरुषित्वा प्रशासिनम् । फोर्ड काळाघोडा, वेक-हाउस हेन.

**X**\*\*X\*\*X\*!EX\*\*EX\*\*EX\*\*EX\*!EX\*!EX\* the southern the s

श्रीकृष्णाय नमः ।

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम्।

सर्वमार्गेषु नष्टेषु कलौ च खेलधर्मिणि। पाषण्डप्रचुरे लोके कृष्ण एव गतिमम ॥ १ ॥ म्लेच्छाकान्तेषु देदोषु पापैकनिलयेषु च । सत्पीडाव्यग्रलोकेषु कृष्ण,एव गतिमेम ॥ २ ॥ गङ्गदितीर्थवर्षेषु दुष्टैरेवावृतेष्विह् । तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३ ॥ अहङ्कारविम्हेषु सत्सु पापानुवर्तिषु । लाभपूजार्थयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ४॥ अपरिज्ञाननष्टेषु मन्त्रेप्वत्रतयोगिषु । तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ५ ॥ नानावादविनष्टेषु सर्वकर्मव्रतादिषु । पापण्डैकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ६ ॥ अजामिलादिदोषाणां नाद्यकोनुभवे स्थितः। ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ७ ॥ प्राकृताः सकला देवा गणितानन्दकं घृहत् । पूर्णानन्द्रो हरिस्तस्मात् कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ८॥ विवेकधेर्यभक्त्यादिरहितस्य विद्रोपतः। पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ९ ॥ सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रैयाखिलार्थकृत्। दारणस्यसमुदारं कैंद्रणं विज्ञापयाम्यहम् ॥ १० ॥ कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत् कृष्णसन्निधौ । तस्याश्रमो भवेत् कृष्ण इति श्रीवद्धभोव्रवीत् ॥ ११ ॥ इति भीमहह्माचार्यचरणप्रादुर्भावितं रूष्णाश्रयस्तोतं सम्पूर्णम्।

१ 'सरपर्मिणि' इतियाठ: । २ 'इण्ग' इतिपाठ: ।

# अष्टमपत्रे चरमपङ्कितोऽवशिष्टम् ।

-

उच्यते । सा च स्नेहरूपा । तहुक्तं निवन्ये 'माहात्म्यज्ञाने' त्यस्य व्याख्याने 'रति: खेइ' इति । स्नेइस्तु भेभेत्र । न च शाब्दिकोक्तभावार्थविरोधादसङ्गतिमव भिति-मावीति वाच्यं, निरुक्तरिष प्रमाणत्वात् । इतर्या 'कृषेविष्ण' इत्यनुशासनिसद्धस्य कृष्ण-शब्दस्यानन्द्रवाचकलं गगनकुषुपायमानं स्यादिति भक्तिसर्गिकुश्छत्याः परिशीलयन्तु । अधुना देशादिसाधनानामसाधकत्वमिति । अधुना कलावित्यर्थः । आदिषदात् कालद्रव्यमन्त्रप्रदेशियां बहुणितरत्स्पष्टम् । उक्तं च तत्त्वार्थदीपे 'पृष्टिः संपद्यते धर्मस्ते दुर्छभन्तराः कछावि'ति । सर्वसाधनस्य इति, पहिचसाधनस्य इत्यर्थः । सङ्ख्यातात्पर्याः नुरोपन सर्वपदस्यात्र सङ्घणितरित्तलात् । दशलीलेति । अत्र सर्गो विसर्गश्च स्थानं पोषणमृतयः । यन्त्रन्तरेशानुक्रया निरोधो मुक्तिराश्रय' इत्येता दशलीला इत्यर्थः । सर्वे मेत्व दिनीयस्य न्यमुत्रोधिन्यामस्यद्वायविवेचितं विस्तरभयाञ्चस्यमात्रमेवोच्यते न कृतस्त्रम्। वत्र वावद्शरीरस्य विष्णोः प्रस्पन्नरीरस्वीकारः

॥ श्रीकृष्णाय नमः॥ ॥ श्रीगोपीजनवहाभाय नमः॥ ॥ श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः॥

#### श्रीमङ्गगवद्धद्नवैश्वानरावतारश्रीवल्लभाचार्यमहाप्रसुप्उयपाद्प्रणीत

# कृष्णाश्रयस्तोत्र ।

यङ्घीलालवसंस्पर्शान रोचन्तेन्यदाशिपः । तं राधाइदयानन्ददायकं कृष्णमाश्रये ॥ १ ॥ यत्कृपादृष्टितो जन्तुर्गोविन्दं विन्दते सुदा ।

भक्त्याई तानिजाचार्यानभिवन्देऽपरिद्धये ॥ २ ॥

जिसकी छीलाका छवमात्र (थोडा) भी भलीमाँति सम्बन्ध हो जानेसे (जीवको) अन्यआशिर्वाद रुचिकर नहीं होते, उस, श्रीराधाके हृदयको आनन्ददानकरनेवाले आनन्दरूप श्रीकृष्णका में आश्रय करता हूँ ॥ १ ॥

जिसके कृपाकटाक्षसे पामर जीव भी विना किसी प्रकारके अयत्नसे ही श्रीगोविंदको प्राप्त करता है, उन निज श्रीमदाचार्यचरणोंको में अर्थ (श्रन्थसमाप्ति) सिद्धिकेलिये भक्ति- पूर्वक अभितादन करता हूँ।

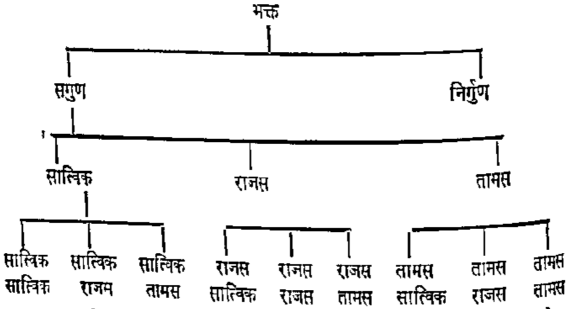
#### ग्रन्थावनर्ण ।

श्रीकृष्णका आश्रय प्राप्त होनेसे (ऐहिक पारलोकिक) सर्वकार्य सिद्ध होते है। निजननों के सर्व कार्य सिद्ध हों, इसिलये मानों वरदान करते हों, उस तरह श्रीमदाचार्यचरण कृष्णाश्रयस्तोत्रका निरूपण करते है।

कृष्णाश्रय में द्वास्तोक क्यों हैं ?

इस समय देश, काल, द्रव्य, कर्ना, मन्त्र, कर्म आदि साधनींके दूषित होनानेके कारण कर्ममार्गादिमाधन सर्वसाधक नहीं हैं। मगरद्रकों के सर्रमाधनका एवं चट्टिव पुरुपार्थका भगवान् ही है। अर्थात् देश, काल, द्रव्य, कर्ना, मन्त्र और कर्म ये छहीं साधन एवं धर्म, अर्थ, काम और मोश्रक्ष चारों प्रस्पार्थोंको मिलानेसे दश महत्वा की पूर्नि होती है, और साथ ही इस प्रत्यका आश्रय यह भी है कि माधन और साध्य सब मगरद्र्य हैं, इमिल्ये दशकों कोंसेही उनकी भगवद्र्यता मिद्र कीगई है।

दूसरा कारण यह है कि भगरान् की लीला सर्ग, तिमर्ग, स्थान, पोपण, उति, मन्य-न्तर, ईशानुरथा, निरोध, मुक्ति और आश्रयरूप दशप्रकार की है, अतः भगवदाश्रयरा निरुषण भी दश स्टोर्फोसेही करना उचित है। तीसरा हेतु यह बताया जाता है कि दशविध भक्तोंसे सेव्य श्रीकृष्ण हैं, यह दश श्लोकों से दर्शाया है। भक्तोंके भेद निम्नाङ्कित चक्र के अनुसार हैं:—



सगुण के नवप्रकार और एक निर्मुणको मिलाकर दश्यविष्यक्तों से सेव्य श्रीकृष्ण है। चौषा प्रयोजन यह है कि - प्राण, अपान, व्यान, समान, उदान, नाग, कूर्म, क्रकल, देयदत्त और घनञ्जय इन दश्यविष प्राणों से ही सन कार्य सिद्ध होते है, अतः सर्वकार्यसाधक ष्ट्रप्णाश्रयका भी निर्म्पण दश श्लोकोंसे प्रार्थनाके निमित्तसे श्लीकृष्णकी स्तुति करते हुए निया है।

उपर्युक्त देशादि सावनोंमें काल मुख्य होनेकेकारण सबसे पहिले काल पुरुवार्थ-को सिद्ध नहीं कर सकता यह बतानेकेलिये कालधर्मका निराकरण करते हुए श्रीकृष्णकी प्रार्थना करते हैं—

# सर्वमार्गेषु नष्टेषु कली च खलधर्मिणि । पापण्डमचुरे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १ ॥

अन्यय—कडी खड़पर्मिणि सति, छोके पापण्डप्रचुरे सति, सर्वमार्गेषु नष्टेषु सत्सुः रूप्ण एव मम गतिरस्तु ।

विशाउके साह ( दुष्ट ) धर्मयुक्त होनेपर, छोकके विशेष कर पापण्डी होने पर तथा गर्भगालीके नष्ट होनेपर मातान् श्रीरूप्ण ही गेरी गति-आश्रय होवे ।

किशान गड़माँ है। सन पुरप अन्तर्बुष्ट होता है। जो व्यक्ति अन्तर्बुष्ट होता है।
यर गम्बर्ष में बायक रहना है। वहीं कहीं "तरपर्मिणी" ऐसा भी पाठ है वहा जिसकी
वेष्टा दू सह हो तेमा यरिशाउ मार्ननान होने पर-मदानन्द मगवान् ही मेरी गति-आध्रयहेरिक पण्डोविक अर्थ सापन-होवं। सारा संमार पापण्डमचुर बन गया है, अत एवं

सव मार्ग-कर्म ज्ञान आदि पुरुषार्थ के साधन प्रायः नष्ट होगये हैं। कर्मादि मार्ग नष्टप्राय होगये उसका प्रकार निम्नलिखित है—ं

आध्यात्मिक यज्ञादि कर्म कर्नेवालेको चित्तशुद्धिद्वारा आत्मसुख-अन्तःकरणकी प्रसन्तता प्राप्त होना-ऐसा जिसका अर्थ है वैसा स्वर्ग प्राप्त होने, ऐसा वैदिक सिद्धान्त है। उसमें पापण्डने प्रवेश करके आत्मसुख वाचक 'स्वर्ग' शब्दका 'लोक'के रूपमें अम उत्पन्न किया, उससे कर्ममार्गके द्वारा होने वाली चित्तशुद्धि अटक गई (अर्थात् कर्ममार्ग जो कि आत्मसुखका साधन था, उसको संसार ही जिसका फल है ऐसे प्रवाहमार्गका साधन बना-दिया)। इसीतरह मायावादका आधह करके ज्ञानमार्गका, निरीश्वरवादका अङ्गीकार करके योग(खाङ्ख्य)मार्गका और विभूतिपरक होनेसे उपासनामार्गका मुख्यफलसाधकत्व नष्ट करने पर सर्वमार्ग नष्ट हो गये।

शङ्का—मक्तिमार्गीय जीवोंको मी कलिकाल वाघ करेगा ही, क्योंकि वे भी तो गृहा-दिमें आसक्त रहते हैं, लौकिक क्रिया करते है, अतः उनको भी पाप लगनेका सम्भव रहता है, तब फिर आप मिक्तमार्ग से उद्घार होना कहते हैं तथा मुख्यफल साधक कह कर सर्वोत्कृष्टताका ,समर्थन करते हैं वह असङ्गत प्रतीत होता है। मिक्तमार्ग भी कर्मादि मार्गोंके समान ही है, तब पिक्तमार्गीय आश्रय करनेसे भी क्या होगा?

समाधान—आप वहते हैं बैमा दोप मिक्तमार्गमें नहीं है। अतः किलाल मिक्त-मार्गीय जीवोंकेलिये वाधक नहीं है। प्रत्युत किलकालमें पोड़े ही समय में फलिसिद्धि होने से वह सायकही है। इसके प्रमाण में श्रीमद्रागवतादिके वाक्य विद्यमान हैं।

"हे राजन् ! किटनाल दोष का निधि है, तथापि उसमें एक महान् गुण विद्यमान है, वह यह कि श्रीकृष्णिक कीर्तनसे ही मनुष्य कर्मनन्थनसे गुक्त होकर मोझ प्राप्त करता है," "हे राजन् ! सत्ययुगमें निरन्तर विष्णुका च्यान करनेसे, त्रेतायुगमें यहोंसे विष्णुका यजन करने से, और द्वापर में उपासना करने से जो गति प्राप्त होती पी वह किटनाल में भगनान् के नाम सङ्गीतिनसे होती है " "गुणज्ञ और सार्प्राही आर्यजन किटनी प्रशंसा करते हैं, क्यों कि किटनालमें केवल कृष्णमङ्गीतिनसे ही सन काम सिद्ध होते हैं।" इत्यादि !

#### भक्तों को गृहादि यायक नहीं है।

शीमद्वागवनमें वहा है कि-"हे मगवन्! जो मक आपके महत्त्वय नाम तया रूपना श्रवण करते है तथा दूपरोंको सुनावे हैं, स्वयं ध्यान करते हैं तथा सपप्र कियाओं में भी आपके ही चरणकन्त्रमें चिव ध्यावर रहने हैं, उनको पुनः संपारमें व्याना नहीं पढता है। और भी भागवनमें राजा प्राचीनविक्ति पुत्रोंको मगवान् उपदेश वनते हैं कि "हे राजकुमारों! जो मनुष्य गृहम्याध्रममें रह पर सन्दर्भ करते हैं और मेरी पर्चामें ही रात दिन निताते हैं उनको यह संसार वन्धन कर्ता नहीं होता है।" इसी प्रकार ब्रह्मानीने मी स्तुति करते हुये कहा है कि "हे कृष्ण! जब तक मनुष्य पूर्णतया आपके हुए नहीं हैं तब तक ही उनको रागादि चोरोंसे भय रहता है, घर कारागृहके समान प्रतीत होता है और मोह वेडियोंके समान " इत्यादि वाक्योंसे सिद्ध होता है कि अगवद्भक्तोंके गृह आदि भगवान्के छिये ही होने के कारण वे भक्तोंको बन्धनकारक नहीं होते हैं।

मगवद्रकोंकी छोकिक कियाएं देखनेमें छोकिकवत् हैं, पर वे सब वास्तविक रूपरें अछोकिकके समान ही हैं। क्यों कि नारद्जीने व्यासजीकेप्रति कहा है कि—'सब कर्म, जन्ममरणकी जाछमें फँसादेनेवाछे हैं, अर्थात् कर्म द्वारा कर्मबन्धनसे मुक्त होनेकी आशा व्यर्थ है, तथापि यदि वे कर्म श्रीकृष्णप्रीरपर्य किये जाँय तो अवश्य मोक्षदायक सिद्ध हो सकते हैं'' इस प्रमाणके अनुसार मकोंके कर्म श्रीकृष्णप्रीत्यर्थ ही होनेके कारण छौकिक प्रतीत होनेपरमी उनको अछोकिकके समान ही मानना उचित है।

# असमय में भी वैदिक किया कर सकते हैं।

यदि मगदत्सेवाके समयमें वैदिक किया न हो सके तो समयका अतिक्रमण हो जानेसे पत्यवाय नहीं होगा। क्यों कि स्वयं मगवान ही श्रीमुखसे आज्ञा करते हैं कि " मेरी सेवा करते करते यदि वैदिक क्रियाका काल लोप होजाय, तो उस मगवत्सेवापरायण मक्तका लुध-काल कर्म तीन करोड महर्पि करलेते हैं" इस वाक्यसे ज्ञात होता है कि भगवत्सेवा करते हुए यदि वैदिक कर्म यगासमय न हो सके तो उससे प्रत्यवाय नहीं है। इसी प्रकार "भगवान हृदयमें प्रविष्ट होकर सब पापाको घोते हैं" "वे भगवदीय मेरे दण्डके पात्र नहीं बनते" इत्यादि वाक्योंसे भी यही सिद्ध होता है कि कदाचित पाप लगभी जाय तो पातकका फल जो नरकादि होना चाहिये वह मक्तों को भोगना नहीं पडता (किन्तु स्मरण रहे कि यदि कोई दम्मसे वैदिक क्रियाओंका त्याग करता है तो वह अवश्य नरक गामी होता है) भगवद्रक कीर्तनादिमे ही पापोंको नष्ट करदेते हैं।

#### आचार दीधिल्य।

परित-दाल-मार्गिष्ठ जीनों से कदाचित् आचारादिका ययोचित पालन न हो तोभी पर्लिनिद्ध होती है। इपित्रायमें अर्नुनके प्रति मागवान् आज्ञा करते हैं कि "हे अर्जुन सर कर्मे अन्य सन पर्मोक्ता स्थाग करके मेरे जारण जा" "अर्यनत दुराचारी भी यदि अन्यस्पर्म मेरा मनन करता है तो उमको मागुपुरुष समप्तना चाहिये। क्यों कि उसका निश्चय उत्तम है" रन मगदाक्षों से, तथा छोकमें मिथ्याचारी, अनाश्रमी होनेपर भी यदि भगवद्भक्त है, तो यह जिम मक्सर स्थादिय होनेसे मन्पूर्ण नगन्हों मकादिन करता है उसी तरह सारे संसारकों पतित्र करता है। इसी प्रकार "हे राजन् । मगद्भमें आस्था-श्रद्धा-रखनेत्राला कभी

प्रमादी होता नहीं है, इतनाही नहीं परन्तु यदि वह आँखें बन्दकर के दौडे तो भी उसको न कहीं ठोकर छग्नेका भय रहता है न फिसछनेका। " इत्यादि वाक्यों से ज्ञात होता है, कि प्रपत्ति मार्गमें आचारादि के अभावमें भी फल सिद्धि होती है।

#### भक्ति समग्र सिद्धिओंका जीवन है।

श्रीमद्भागवतमें कहा है कि "हे महर्षियो ! मलीमाँति किये हुए यहादि कर्म भी यदि भगवान् में भक्ति उत्पन्न न कर सकें तो वह केवल श्रम ही है ऐसा समझना चाहिये।" "सत्य और दया से युक्त धर्म तथा तप से प्राप्त की हुई विद्या भी मेरी भक्ति से विहीन मनुष्यको मलीप्रकार पवित्र नहीं बना सकती"। "अच्युत—भगनान् के माव विना जो निर्ञ्तन काम प्राप्त होता है वह भी भलीप्रकार शोभायमान नहीं होता है, तब को कर्म श्रीकृष्ण को अर्पण नहीं किया जाता वह कैसे सुशोभिन होसकता है ? फिर चाहे वह कैसा ही निष्काम क्यों न हो ?" "विदिन कामनाओंसे परास्त पुरुषकी आत्मा निस तरह श्रीमुनुन्दकी सेना करके शान्ति प्राप्त करती है उस प्रकार यमनियमादि सम्पन्न योगमार्गसे शान्तिल्लाम नहीं कर सकती।" बद्धस्तुति में ब्रह्मानीने भी कहा है कि, "हे मगवन् सकल करवाणकारिणी आपकी मक्तिको छोड़कर को छोग विना प्रेमके, वेवल शुष्क ज्ञानकेलिये केश सहन करते हैं उनको परिणाम में छोड़कों को क्रिन्त और कुछ भी नहीं मिलता" इन विविध प्रमाणों से सिद्ध होता है कि मक्तिक विना कर्म, ज्ञान, कुछ भी सिद्ध नहीं कर सकते। परन्तु यदि वे मक्तिका सहयोग वरें तो सिद्धि प्राप्त कर सकते हैं। अत एव मक्तिही सकल सिद्धिओंना जीवन है।

#### नि:सांघन भक्ति भी सर्व साधिका है।

श्रीमद्भागत दशमस्कन्ध, अध्याय वीस श्लोक वित्तीस और तेतीसमें कहा है कि 'हे उद्ध्य ! कर्मकाण्ड, तपस्, ज्ञान, वैराग्य, योग, दान, और इसी प्रकार अन्य मी कल्याणके साधनों द्वारा जो जो कार्य सिद्ध किये जाते हैं, वह सन मेरा मक्त अनायास ही मिक्योगसे प्राप्त करता है।" इसी तरह गीतामें भी कहा है कि 'हे अर्जुन! आर्त, निज्ञासु, अर्थायों और ज्ञानी यह चार प्रकारके पुरुप मेरा मनन वरते हैं।" श्रीमद्भागतमें शुकानार्य भी वहते हैं कि अकाम हो, सर्पराम हों या मोसकी कामनावाला हो, चतुर पुरुप वो तीन मिक्योग से परपुरप वा मनन करना चाहिये।" ब्रह्मजीने भी मक्तकी प्रशंसा करते हुए वहा है कि ''नो लोग ज्ञान प्राप्त करने की इच्छासे परिश्रम न करके मक्तोंक मुनसे निक्छी हुई भगनान्सी पनिन वयाओंना कानसे श्रवण वरते हैं तथा देह, मन, वाणीसे जमका आरर करते हुए जीवन व्यनीत करते हैं येमे मक्त, है अनित! ययपि आप तीनों लोक में अनेय हैं तथापि आपनो महन हो में नीत लेते हैं।" 'श्रीपित मगनत्कं प्रमत्त होक में अनेय हैं तथापि आपनो महन हो में नीत लेते हैं।" 'श्रीपित मगनत्कं प्रमत

होने पर क्या अप्राप्य रहता है ? तथापि हे राजन् ! भगवान्के भक्त भगवान् की सेवाके विना अन्य कुछभी चाहते नहीं हैं ।" "सर्वदु:सहर्ता प्रभु अपने भक्तको रूप, आरोग्य, और अर्थ भी प्रदान करते हैं।" ये सब वाक्य निःसाधन मिक्त भी सर्व साधिका है ऐसा सिद्ध करते हैं, मिक्त सर्व साधिका है, इतनाही नहीं, किन्तु स्वयं ही फल्रूपा है । इसका समर्थन निम्नाङ्कित वाक्य करते हैं। श्रीमद्भागवत द्वितीयस्कन्य प्रथमाध्याय नवम रहोक में कहा है कि—"निर्गुण-ताम पिनिष्ठित रहने पर भी मुझे प्रभुकी लीलासे आकृष्ट होकर मागवतशासका अध्ययन करना पड़ा।" और प्रथमस्कन्य सप्तमाध्यायके दशम रहोकमें वर्णन किया है कि "श्रीहरिक गुण ही ऐसे मनोमोहक हैं, कि आत्माम रमण करने वाले जीवन्युक्तों को भी प्रभुकी निष्काम मिक्त करने की इच्छा होती है।" इसी तरह तृतीयस्कन्य पंचविशाध्यायके चौती-सबे रहोकमें भगवान कापिल ने मातृचरण देवहृतिको उत्तम मिक्तका लक्षण समझाते हुए कहा है, कि "मेरी चरण सेवामें तत्पर रहने वाले, मेरेलिये ही सब कर्म करनेवाले और सर्वश एकत्रित होकर परस्पर प्रेमपूर्वक मेरी कथा कहने में आनन्द प्राप्त करनेवाले ऐसे विरल मक्त मेरे साथ एकारनमावकी—मोक्षकी भी इच्छा करते नहीं हैं" इत्यादि वाक्य मिक्त स्वयं ही फल्रुसा है, इस सिद्धान्त को हद करते हैं।

आधुनिक समय में कर्मादि मार्गों के अधिकार नष्ट हो जाने के कारण अनिधकारी को कर्मफल प्राप्त नहीं होता है। अतः यदि कर्मादि मार्गों के अनुसार भी भक्तिमार्ग में रहकर आनरण किया जाय तो अधिकार भेदसे उन मार्गों में कहा हुआ गौण अथवा मुख्य फल मिलनेका सम्मन रहता है। मिक्तिमार्गमें भक्तको अनुग्रहसे ही अधिकार प्राप्त हो जाता है। यही उपदेश आचार्यकरणोंने निवन्धमें किया है। आपकी आज्ञा इस प्रकार है "इस किलकाल में सन अधिकार निवृत्त हो गये हैं, पर विदि प्रेम पूर्वक सेवा की माय तो वह किलगुग भी श्रीकृत्यके मक्तको फलसाधक हो जाता है"। इस वाज्यसे यह भी ज्ञान होता है कि कर्मादिसाध्यकल मिक्तिमार्गमें अनिच्छा से भी मक्तको प्राप्त होजाता है, जा कि मित्रसाध्यकल अन्य मार्गों से सम्पन्न नहीं होता है। इससे सिद्ध होता है कि सम्पन्त गर्म भी मिक्तमार्गमें नहीं है।

कार यहां शक्का होती है कि, कर्मादि मार्गोकी अपेक्षा उत्क्रष्टता मक्तिमार्गमें यदि है भी तो रहने दीजिये, परना उसमें अवैष्टत से तो कर्मादि तुल्यता होनी चाहिये। इस शक्का का गमायान करने हुए कहते हैं कि " विष्णु सनन स्मरणीय है, कभी विस्मरणीय नहीं है। इम प्रकार सहा विस्मरणीय नहीं है। " किम मार्गमें स्पृति मात्रमे सक्त्य कल्याणके स्मान प्रभु होजाते हैं। उस अजन्मा प्रस्म श्रीहिशो में शहा है। " वो श्रीहिष्ण, कृष्ण, कृष्ण, इस प्रकार जो मेरा स्मरण करता है उस अजिसा में, जटरो मेद कर कन्न्य जिमनरह उत्तर निकल्या है उसीतरह नरकमें उद्धार करता है।"

#### श्रीमद्भगवद्वद्नवैश्वानरावतारश्रीवस्त्रभाचार्यमहाप्रभुपूरुयपादप्रणीत

"है माध्य, आपके जन अन्यकी तरह जन्म मरणके चक्रमें नहीं गिरते।" "सब शास्त्रींका मथन करके और वारंवार उनका विचार भी करके एकवात निश्चित हुई है कि नारायण ही सदा ध्यान करने योग्य है।" इत्यादि वाक्योंसे सिद्ध होता है कि यदि सर्वीशों भिक्त न कीगई हो, थोडी भी कीगई हो, तोभी वह भक्ति फल्साधिका है, कर्मादिमांगेंमें वैसा नहीं है। अतः शक्त विषयमें इतने ही प्रमाण पर्याप्त हैं॥ १॥

पवित्र देश में निवास करनेसे भी धर्मादि पुरुपार्यकी सिद्धि हो सकती है, और आप कहते हैं कि अन्य सब साधनोंका त्याम करके श्रीकृष्णका ही आश्रय करना चाहिये इसमें प्रमाण क्या है ? इस शङ्काका समाधान करते हुए कहते हैं कि प्रण्यान्यान भी इस समय प्ररुपार्थसाधक नहीं हैं; यही बात श्रीमदाचार्यचरण आज्ञा करते हैं—

#### म्लेच्छाकान्तेषु देंदोषु पापैकनिस्त्रयेषु च । सत्पीडान्यग्रलोकेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ २ ॥ १

अन्तयः—देशेषु म्लेज्जाकान्तेषु सत्सु च पाँकिनिलयेषु, सत्सीडाञ्यवलोकेषु, कृष्ण एव मम गतिः अस्तु ।

देश म्लेड्टोंके अधीन हैं । माना कि म्लेड्टोने देशपर आक्रमण किया है, पर यदि म्हेच्छ भी न्यायपरायण हों तो आपकी क्या हानी है ? इस आक्षेपका. उत्तर देते है कि म्हेच्छ तो मूर्तिमान् पाप ही हैं, और पुण्यस्थान पापरूप म्हेच्छोंके मुख़्यस्थान (राजवानी) वने े हैं; दूसरा अर्थ किया जाय तो पापियोंका अथवा पापोंका वर हैं, तीसरा अर्थ यह है कि अङ्ग वङ्ग आदि देश ,म्लेच्छों के अधीन है और पाप के भी मुख्य स्थान बन गये हैं, कि जहां जानेसे ही पुनःसंस्कार प्राप्त होता है। यहां यह भी शङ्का हो सकती है कि पुण्य स्थलोंमें भी वणिक आदि जातिके भले आदमी रहते होंगे, तो फिरे म्लेच्छोंसे क्या मतलब है ! इसका समाधान इस प्रकार करते हैं कि विशिक् आदि छोक भी स्वधमीचरण, करनेवालों पर जो आफर्ने आती हैं उनको देखकर किङ्कर्तत्र्यविमूद वन गये हैं, अर्थात्-स्वधर्मनिष्ठपर जो आफर्ते आती है उनको 'देख कर स्वधर्माचरण न करना चाहिये या लौकिक कार्य न वरना चाहिये इसका निर्णय वे छोग नहीं कर सकते । अर्थात् सर्वभित्ते अच्छा ही होगा ऐसा निध्यय उन छोगोंमेंसे चन्ने जानेके कारण धर्म विषयक श्रद्धादिके . अमावमें धर्माचरण करनेवालोंको वे सहायक भी नहीं होते हैं। अतः श्रीकृष्णके आश्रयके विना पवित्र देशोंपर अपने उदारका आधार रखना निर्धक है। श्रीकृष्णका आश्रय करनेवालेको देश भी अनुकुल हो जाते हैं । अत एव श्रीमद्रागक्तमें देवीने "कृष्णसेश करनेकेलिये भारतवर्षमें गुकुन्दसेवोषयोगी देह प्रदान कीनिये, हम भी भृमिपर जन्म हेना चाहते हैं " ऐगा कहा । इस प्रकार पुण्यमृतिमें स्थिति वरनेसे भी प्रतार्थकी सिद्धि नहीं होती है, अतः

श्रीरुप्णका आश्रय ही करना उचित है, अतः मेरा आश्रय श्रीकृष्ण ही हो, ऐसी प्रार्थना श्रीमहाप्रभुनी करते हैं ॥ २ ॥

गङ्गादि तीर्थ भी सर्व पुरुपार्थ सिद्ध करनेवाले माने गये हैं, तो फिर आश्रयकी प्रार्थना किसलिये करते हैं ? इस प्रश्नके उत्तरमें पूर्वोक्त देशादि छः प्रकारके साधनोंमें से तृतीय साधन द्रव्य भी फलसिद्धि नहीं करता है यह दर्शानेकेलिये शतीर्थ भी साधक नहीं हैं ऐसा निरूपण करते हैं:—

गङ्गादितीधवर्षेषु दुष्टैरेवावृतेष्विह । तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३ ॥

अन्त्रपः—इह गङ्कादितीर्थवर्येषु दुष्टरेवावृतेषु सत्सु तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव मम गतिरस्तु ।

गङ्गा आदि मुख्य तीर्थ दुर्जनोंसे ही आवृत हैं। गङ्गादि तीर्थोंमें ब्राह्मणादि भी रहते हैं, तत्र आप यह कैसे कह सकते हैं कि सत्र तीर्थ दुष्टोंसे ही सेवित हैं ? ब्राह्मणादि की स्थिति वहां नित्य रहती है इस कारण अतिपरिचयसे उनकी तीर्थीकेप्रति आदर-वृद्धि कम हो जाती है, तथा व दान दक्षिणादिसे निर्नाह करते हैं, इसलिये उनके पीछे भी उपा-धियाँ छगी ही रहती हैं, अतएव उन में भी दुष्टता रहती ही है। सर्वविध दोषोंको दूर करनेवाले तीर्थ वहां विद्यमान हैं तो फिर उनमें दोष किस प्रकार रह सकता है, ऐसी शङ्का मी नहीं हो सकती। उसका कारण यह है कि उनमें स्थित भगवान्से बहिर्मुखता तथा नास्निक्ता आदि दोषोंका निवारण तीर्थ भी कर नहीं सकते। यह बात निम्नलिखित प्रमाणोंसे सिद्ध होती है। "सौ बार अच्छी तरह मिट्टी लगाइर जन्मसे आजतक प्रतिदिन स्नान करने-वाडा भावतुष्ट भनुष्य, गहाके सम्पूर्ण नरसे भी शुद्ध नहीं हो सकता । ऐसा हम निश्चित रूप से कह सकते हैं; मतस्यादि जड़में रहनेवाछे प्राणी रातदिन (गङ्गाभादिके) जहमें ही रहते हैं। परन्तु व कभी स्नानक फलको माप्त नहीं कर सकते ।" "मनुष्य जो कमें श्रद्धा और विधिपूर्वक शुद्ध मादमे करते हैं, वही उसके अक्षय मुखके छिये कल्पित होते हैं; अर्थात् टर्नीमें उनमें असय मुनमी प्राप्ति होती है।" "विधि और श्रद्धांसे रहित और मानदुष्ट हिये हुए वर्षका पड मनुष्यको प्राप्त नहीं होता है, इसका कारण यह है कि वमें वर्मरा पत्र आपुर रूरण काछेने हैं। अनः विभित्तीन और भावदुष्ट वर्म करनेवाला अन्यन्त गृत तथा अरुतार्थ मनजना नाहिये । श्रद्धारहित, दुष्ट अन्तःकरणनाला, नास्तिक, भंगपप्रमा और कारमादी ये पांची तीर्थक कटको प्राप्त नहीं करते हैं।" "जिस तरह गङ्गा आदि निहेशां मिदिरामे पूर्ण पटतो पतित्र नहीं बनादेनी है, उसी तरह नारायणमे विष्टुत मनुष्य है। इनें भी प्रायध्यित पवित्र नहीं वर सहता।" ये सन आदित्य प्रराण, योगिया-श्वन्त्रय, बादुरुग्य तथा श्रीमङ्गगात्के यन्त्रों से मिद्ध होता है, कि तीर्यों में भगनान् में वरिनुंग नेपा नानिक मनुत्यको पतित्र बनानेशी सामध्ये नहीं होती है।

यहां इस तरह शङ्का होती है कि—बस्तुमें शक्ति होनेपर कार्य अवश्य होता है, वह हुए विना रहता ही नहीं, जैसे दाहकत्व शक्ति अग्नि में विद्यमान है, और, वह जलाती नहीं ऐसा कभी नहीं हो सकता । इस नियम के अनुसार तीर्थमें पवित्र करने की शक्तिके विद्यमान रहते वे पवित्र नहीं कर सकते, ऐसा कदापि न होगा ।

इसका समाघान करते हुए आचार्यचरण आज्ञा करते हैं, कि तीयों में पवित्र करने-वाला जो आधिदेविक स्वरूप है वह तिरोहित हो गया है, अतः तीर्थ उनको पवित्र नहीं कर सकते । तीयोंका आधिदेविक स्वरूप सत्पुरुपोंके सम्पर्कसे ही प्रादुर्भूत होता है, अत एव निवन्थ में आपने कहा है कि ' काशी आदि तीयोंमें किसी समय किसी एकाघ की मुक्ति होती है तब समझना चाहिये कि जीवके उपर प्रमुने अनुप्रह किया है ।" प्रमुके अनुप्र-हके विना किसी की भी मुक्ति नहीं होती है । प्रमु तीर्थोंका माहात्म्य बढ़ानेके लिये तीर्योंके द्वारा भी किसीको मोक्ष प्रदान करदेते हैं । और श्रीमद्भागवत में भी कहा है कि भगवद्भक्त तीर्यों को पिक्त बनाते हैं । अर्थात् तिरोहित आधिदेविक स्वरूप उनमें प्रकट कर देते हैं, इसको तीर्थोंकरण कहते हैं । अन्य प्रकारसे तीर्यों को और क्या तीर्थ बनाता है ? जल में कुछ दोप तो दिखाई देते ही नहीं । इस प्रकार द्रव्यस्वरूप तीर्यों में भी स्वतन्त्ररूपसे पुरुपार्थ सिद्ध करने की सामर्थ्य विद्यमान नहीं है अतः श्रीकृष्णका आश्रय ही रहणीय है ॥ ३ ॥

यदि वर्म करनेवाला अच्छा हो तो सत्र फल प्राप्त हो सकता है। तो फिर अन्य का निपेच कर आध्यकी ही प्रार्थना क्यों ? इस शङ्काका समाधान करके कर्मकरने वालोंका स्वरूप भी फल सिद्ध नहीं कर सकता, यही वात चतुर्थ कोक में निरूपण करते हैं:—

अहङ्कारविभूदेषु सत्सु पापानुवर्तिषु । साभपूजार्थघत्नेषु कृष्ण एव गतिसम् ॥ ४॥

अन्त्रप:—सत्मु अहद्भारिवमूदेषु पापानुवर्तिषु सामगुत्रार्थयत्नेषु रूप्णः एव मम गतिः अस्त ।

अहद्भारके बशीमृत पण्डितगण-हम ही शास्त्र है अन्य कोई नहीं-इत्यादि प्रशार के मिण्याभिनानसे निमूद हो गये हैं। निस तरह उनका झान अभिमानके हो जाने से दृषित हो गया है, वैसे ही उनकी कृति भी दृषित हो गई है। इसका कारण यह है कि वे छोग हत्यादि का छाम और पूना के छिये ही यत्न करने वाने होते हैं। विश्वायाणादिक पाम्मापिक वर्म भी वे छोग ऐमा सनप्रकर ही वरने हैं कि-इससे हमको द्रत्य प्राप्त होगा और छोठ्में प्रतिष्ठा बंदगी। साथ ही दृष्ट पुरुषोंका सक्त करनेसे सक्तन्य दुष्टता और पापना अनुमत्य करनेसे अवस्था दृष्टता इसप्रकार दोनों प्रकारनी दृष्टता हनमें होनेसे वे पण्डित भी स्वतन्त्रामे पुरुषाय विद्र नहीं कर महते। परन्तु भगदाध्य करके भगन्त्रणासे वेश्व और स्वदीर की हानि हैंने

ļ

٢

पर फछ सिद्धि कर सकते हैं, क्यों की वैदका तात्पर्य मगवान् या भगवद्धक्त जानते हैं, ऐसा होनेसे मगवदीय होनेसे ही वेदका तात्पर्य समज सकते हैं। इस तरह मगवदाश्रयके विना पण्डित भी कुछ सिद्ध नहीं कर सकते। अतः श्रीकृष्ण ही मेरा आश्रय होवे॥ ४॥

सुनते हैं कि शाख़ों में मन्त्रों से फछ सिद्धि बताई है, तो फिर आश्रय ही करनेकी क्या आवश्यकता है ? मन्त्रों की शक्ति भी नष्ट होगई है, अतः मन्त्र भी कुछ नहीं कर सकते यह दर्शते हैं:—

#### अपरिज्ञाननप्टेषु मन्त्रेष्वव्रतयोगिषु । तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ५ ॥

अन्तय:—गन्त्रेषु अपरिज्ञाननप्टेषु अवतयोगिषु तिरोहिताथेदेवेषु कृष्ण एव मग गतिः अस्तु ।

वेदोक्त तथा नारद्वंचरात्रादि आगमोक्त मन्त्र; तार्त्पर्य, फल तथा देवताके स्वरूपज्ञानके अमावसे नष्ट हो गये हैं। वेदिक्तमन्त्र नियमपूर्वक पढ़े नहीं जाते, अतः उनका सामर्थ्य नष्ट हो गया है। वेदार्थ्यनके नियम गुरुकुल्में निवासकरना, बहाचर्यपालनकरना, श्टूर्विके सामने न पदना, अन्वत्यायके दिनोंमें न पदना इत्यादि है। तात्रिक मन्त्रोका तात्पर्यही समझमें नहीं आना है, अनः उसका अर्थ और फल समर्पक देवता उन मन्त्रोंसे तिरोहित हो गई हैं। इस तरह तांत्रिक मन्त्रोंका भी सामर्थ्य नष्ट हो गया है। तथापि भगवान्का ही आश्रय रचनेवालेको मन्त्रोंसे भी फल प्राप्त होता है। इसके विषयमें ''जिसके स्मरणसे और नामका उचारण करनेसे कर्म की बुटि पूर्राकी जाती है, उम अच्युत भगवान् को में प्रणाम करता हूं।' इत्यादि वाक्य प्रमाण हैं। इस तरह मंत्र भी नष्ट सामर्थ्यवाले होनेसे मेरा आश्रय श्रीहरण ही है। ५॥

मीमांमा आदिमें मंत्रोके अर्थका निर्णय करके कमेंसे ही फल प्राप्त हो सकता है तो पिर आश्रय की क्या आवश्यकता है ? इस प्रकार शङ्का करके कर्म भी फल साधक नहीं है यह जनानेकेलिये नीचेके श्लोकमें आश्रयकी पार्थना करते हैं:—

# नानावाद्विनष्टेषु सर्वकर्मव्रतादिषु । पापण्टेक्यपत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ६ ॥

अन्तयः-मंक्रमंत्रतादिषु नानापादिवनष्टेषु पापण्डेकम्पयलेषु कृष्ण एव मम गतिरस्तु । मामयाग आदि मन वर्म और एकादकी आदि सन वन विविध वादोंसे नष्ट हो सुके

(१) सारा भागमिया है, अर्थात् वेदमी प्रपत्तमध्यपानी होनेके कारण मिय्या हैं। अतः नेने प्राप्त व्यानहारीक होनेके कारण व्यवहारमें ही प्रमाण है विमेही , वेद और वेदन विहित कर्मको भी व्यवहारमें ही प्रमाण मानना चाहिये। वास्तविकरीतिसे कुछभी करनेका या प्राप्तकरनेका नहीं है।

- (२) पूर्वमीमांसाकारका मत है कि "परमेष्ठिनो वा एप यद्गोग्रे" इत्यादि वाक्योंसे ब्रह्मा आदिका उत्कर्षमी यहाँके द्वारा ही सुना जाता।है। और उत्तरोत्तर कर्ममें प्रवृत्त होनेंमें पूर्ववासना ही कारण होनेसे कर्म ही करना चाहिये। कर्मसे ही फलसिद्धि होगी। कर्मके अतिरिक्त अन्य कुछ भी उपास्य, फलदाता, किंवा प्रवर्तक नहीं है। इसी तरह मन्त्रकी देवता भी मन्त्रसे पृथक चेतनरूपा कोई नहीं है, किन्तु मन्त्ररूपा ही है। अर्थात् किसी देवताकी छूपा सम्पादन करके किमी प्रकारके फल की प्राप्ति करनेके लिये भी कर्मके अति-रिक्त कुछ भी करनेकी आवश्यकता नहीं है। किन्तु उपर्युक्त प्रकारसे उपास्य, फलदाता या प्रवर्तक स्व कुछ कर्म ही है।
- (१) नैयायिकों का मत है कि शास्त्रसे प्रमाण प्रमेय आदि सोलह पदार्थों का यथार्थ ज्ञान प्राप्त करके उनका श्रवण मनन और निदिध्यासन करनेसे आत्माका साक्षात्कार होता है, तब दु ख की आत्यिन्तिकी निवृत्ति होकर जाती है, यही फल है । ईश्वरोपासना करनेकी अयवा ईश्वरको ही फलस्य माननेकी कोई आवश्यकता नहीं है।
- (४) निरीक्षर वादी साङ्घाँका मत है कि प्रकृति और उसके विकारों की उपा-विका विलय करके पुरुष जब अपनी स्थिति करता है वही फल है, भगगान् फल नहीं है।

इस तरह भिन्न भिन्न प्रकारके बाद प्रचिवत है । इनसे विशेषकर कर्मोका नाश किया गया हैं। अतः उलटा ही अर्थ प्रहण कर लेनेसे कर्म भी फलोतादक नहीं रहे। सचा बैदिक सिद्धान्त देखनेसे ये सब बाद एक प्रकारके प्रलाप की तरह प्रतीत होते हैं। क्योंकि "यह सब पुरुष ही है" "यह सन ब्रह्मात्मक है" वह मगयान् सनको वशीभृत रखता है सबके उत्पर शासन करता है, इत्यादि वाक्य यह सब प्रपद्य ब्रह्मक्य है, और अत एव सत्य हैं, इसलिये क्ये भी सफल है यह बताते हैं। अत एव शाह्मर सिद्धान्त उपपन्न नहीं होता है।

"मगरान् उसी से अच्छे कर्म कराता है जिमको ऊंची गति से लेजाना है। और उसीसे निरुष्ट कर्म कराता है जिमको अधोगित से लेजाना है।" "हे अर्जुन में ही समप्र जगत् की उसिविका कारण हूँ " "मङा ऐमा कौन देह घारी है जो मुकुद मगरान् का मजन न करेगा।" "देव हो, अपुर हो, मनुष्य हो यह या गन्धर्व हो, मुकुद मगरान् के चरणों की सेवा करके मोस को प्राप्त करते हैं। "मगरान् ही सरके फल दाता हैं, क्योंकि जो सरका नियामक हो वही फल्दाना सकता हैं। यह तृप्त हुए देवता यह करनेवाले को तृप्त करते हैं। "निध्य ही देवोंने यह किया या।" इत्यादि प्रमाणों से जिमनी वा मन भी धुति स्पृति और क्याम सूर्यों से विषदिमिद्द

होता हैं। क्योंकि इन वाक्यों में जीव को प्रयुत्त कराने वाला, सारे जगत् की उत्पत्ति का कारण, जीवमात्रके लिये सेव्य, सर्वविध कर्मीका फलदाता एकमात्र मगवान् ही है ऐसा कहा है। सब जिमिनिके मतके अनुसार उपपन्न नहीं हो सकता इसी तरह यज्ञोंसे देवों की तृप्ति तथा देवोने यज्ञ किया ऐसा प्रतिपादन मी किया गया हैं। अतः यह मी स्वीकार करना चाहिये कि मन्त्रकी देवता मन्त्रसे पृथक् हैं और वह चेतन रूपा है।

"हे अर्जुन! उसके पश्चात् मुझे तत्त्वतः जानकर मेरेमें प्रवेश करते हैं।" "हे अर्जुन! तू मुझे ही प्राप्त करेगा।" "ब्रह्मका आकार आनन्द है" इन वाक्योंमें भाव-त्तायुन्यको मोक्ष कहा है। तया आनन्दानार होनेके कारण भगवान्को ही फल यहा है। नियमें आनन्दका अनुमव हो वही फल है अत न्याय और साह्य मत भी श्रौतसिद्धान्तके अनुकुल नहीं है ऐसा सिद्ध होता है।

इम तरह भिन्न भिन्न वादोंके द्वारा जो वर्म का विनाश हुआ है उसका दिग्दर्शन कराके अब उन वादोंके द्वारा जो बतादिका विनाश किया गया है वह भी बताते हैं स्वमत के आग्रह से वे छोग एकादरपादि बत भी दशमीके वेष से युक्त ही करते है, जिसका कि शास्त्रों में पूर्ण निषेष है। इस मकार बतोका भी विनाश हो चुका है। यद्यि बत भी एक मकारका कर्म ही है तथापि वह ज्ञानादिका अङ्ग होने से यहां उसका कमसे पृथक उपादान किया गया है।

अत्र यहां शङ्का उपस्थित होती है कि एकाद्रियादि व्रत करनेका वे लोग भी उपदेश करते हैं और स्वयं भी करते हैं, यदि वे लोग ततों को मिथ्या, फलरहित मानते होते तो व क्यों आवरण करते हैं और उपदेश करते हैं 'साय ही उन मतोंके प्रवर्तक शङ्कर जैमिनी गीतम आदि हैं। यह शङ्का भी अयुक्त है क्योंकि उनका प्रयास पालण्डका प्रचारकरनेके जिये ही है। यह बात वाराह पुराण के "हे महाबाहु रूद्र! तुम मोह शाखों की रचना कराओं और सत्यको भिण्या वताओं, अपने स्वरूप का प्रकाश करों और हुई गुन रहनेहों" इह सार्वक्षीक्से तथा पद्मपुराणके "त्वामाराज्य तथा शन्भो गृहीच्यामि वरं मद्दा। हापरादी युगे मृत्वा कल्ल्या मानुपादियु ॥ स्वातमेः कल्पितेस्त्वं च जनान् मिद्दिमुसान कर । मां च गोपय येन स्वात्विष्टिरपोचरोत्तरा ॥" हे शन्भो ! द्वापरादियुगमें मैं कलात्मक अन्तर लेक्ट्र मनुप्यादिक्ष्में गुक्तारा अरावन करके वर प्रहण करना और आपको नवीन वार्योश करणा करके लोगोंको मेरेसे विमुख करना चाहिये, और मेरे स्वरूपको जिया-

९ तर्वं य व्य महाबादो मोहणाव्यक्ति कारय । अन्वयानि वित्रध्यानि द्रश्येष्ट्य गहामुन ॥ प्रकृष्टी दुन चान्यानयप्रकाश च माहुद ॥

कर अपना स्वरूप ही प्रगट करना चाहिये, ताकि यह सृष्टि उत्तरोत्तर चलती रहे । इस मगव-वाशके अनुसार शाहरादिकी प्रवृत्ति है, वे लोग भी नो कर्म करते हैं वह भी अपनी महत्ता दर्शनिकेलिये ही करते हैं,साय ही उनका यह भी उद्देश रहता है कि उनके अनुयायी भी वैसा ही कर्म करें । यदि ये लोग स्वयं वैसा न करके अनुयायियों को ही उपदेश करें तो उनका कोई मानेगा भी नहीं । गीतामें भी कहाहै कि "यद्यदाचरित श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरे जनाः।" अर्थात् जिस प्रकारका आचरण महत्पुरुवोंका रहता है, उसी प्रकारका आचरण अन्यलोग भी करते हैं । इसी न्यायके अनुसार यदि वे स्वयं न वरें तो उनके उपदेशके अनुसार अन्यलोग कैसे चल सकते हैं ? शहरादि मतप्रवर्तकोंके द्वारा आधुनिक लीगोंमें मोह उसन हो गया है ।

ये मतप्रवर्तक प्राय सब देवता हैं—तो फिर आप देवताओं से प्रवर्तित मतों को पाखण्ड-मत क्यों कहते हैं ? ऐसी शङ्का भी उपस्थित नहीं हो सकती। क्यों कि मतप्रवर्तक देवता है इतना एकमात्र कारण रहने से ही वह मत सन्मत है ऐसा नहीं कह सकते। किन्तु जो मत वेदसे विरुद्ध न हो और वेदमूलक हो उसीको सन्मत कह सकते हैं। अन्यथा बृहस्पित प्रव-तित चार्वाक ('नास्तिक) भतको भी सन्मत कहनेकी आपित उपस्थित होगी। इस तरह प्रस-काप्रसक्तिही अटकना ठीक है। ये विविचवाद भी कम्फलसाधक नहीं हैं; अतः मेरी गति— आश्रय—श्रीकृष्ण 'ही है। ६॥

धर्मसे पाप दूर होता है " 'धर्ममें सत्र प्रतिष्ठित है " यह श्रुति पहिले जीवको दीप 'निवृत्तिकेलिये धर्माचरण करनेकी अवश्यकता बताती है। यह ठीक मी है, कि धर्माचरणके द्वारा चित्तशुद्धि होनेसे भगवन्माहात्म्य तथा भगवत्स्वरूपको समझकर ही भागवदाश्रयादि करने चाहिये, निक पूर्वकी दोषयुक्त अवस्थामें । कहां योगियों को भी अगम्य भगवत्त्वरूप और कहां यह दोपयुक्त जीव, वह उसको कैसे प्राप्त कर सकता है ? इस तरह शङ्का करके "जिसको 'यह भगवान् वरण करते हैं उसीको वह रूम्य है।" "हे। रहूगण! भगवान्के स्वरूपकाज्ञान, तपसे वा वैदिक कर्मोंसे, अन्नादिके दानसे परोपकारसे, बेदाघ्ययनसे, जल, अग्नि और सूर्यादिकी उपासनासे प्राप्त नहीं होता है। परन्तु भगवद्भक्तींके चरणकी रज शिरपर धारण करनेसे ही-अर्थात् मक्तोंकी सेवा करनेसे ही-प्राप्त होता है।" " हे अर्जुन! मेरी अनन्य मिकते ही मेरे स्वरूपका सम्पूर्ण ज्ञान, जैसा कि तुझे हुआ है, मनुष्य को हो सकता है। हे परनाप! अकिसे ही में तत्त्वतः ज्ञात हो सकता हूं और वे नीव (जिह्नोंने मेरा स्वरूप तत्त्वतः ज्ञानिलया है) मेरे भीतर प्रवेश कर सकते हैं।" इत्यादि वाक्य स्पष्टतया यह सिद्धान्त देशीते हैं कि मगव-दीयके अनुप्रहसे सदोपनीवको भी भगवत्स्वरूप गम्य हो सकता है, इसलिये, और भगवानका माहात्म्य भी शास्त्रोम वैसा ही-अधमोद्धारक आदि-प्रसिद्ध है इसलिये भी सदोपजीवींकेलिये दोपनिवृत्तिके अर्थ प्रायधितादि नहीं, पर महापुरुष, श्रीमदाचार्यचरण एवं उनके वंशनके द्वारा शरण प्रहण करना ही है। उसीसे सब कुउसिद्ध हो जायगा। अयति मक्तीके धर्मादि चतुर्विच प्ररुपार्थरूप मगवान् ही होने के कारण भक्तोंको भगवान्के आध्यके अतिरिक्त कुछ कर्तत्र्य शेप नहीं रहनाता है।

कहना चाहिये। इसी तरह यह आनन्द रूपत्वका प्रतिपादन करते हैं यहभी किस तरह माना-जाय ? और सुनिये, आनन्द अन्तःकरणका धर्म होनेको कारण भगवानको आनन्दरूप एवं आनन्द अनक किस तरह कह सकते है ? इससे तात्पर्य यह निकलता है कि आपके कहनेके अनुरूप भगवानका पूर्णत, आनन्दाकारत्व, आनन्दवस्व अथवा आनन्दजनकत्व उत्पर बताये हुये प्रमाणोंसे सिद्ध नहीं हो सकता ?

अव इस लम्बे चौडे पूर्वपक्षोंका समाधान भी मुन लीजिये जो लोग उपर्युक्त प्रमाण उदृत करते हैं उनको उन प्रमाणोंका अर्थ ही ज्ञात नहीं है। मक्तोंकी आर्तिका नाश कर उनको आनन्दका दान करना यही भगवान्के अवतारका मुख्य प्रयोजन है। यही प्रयोजन यहाँ सिद्ध करना है इसीछिये भगवान मूल स्वरूपसे अवतीर्ण हुए। पृथ्वीका मार भी दूर करना था इसिछिये अपने अंश्रम्त नर और नारायणभी यदुकुलोत्पन्न नारायण और कुरुकुलोत्पन्न अर्जुनमें आविर्भूत है। अर्थात् यदुकुलश्रेष्ट एवं कुरुकुलश्रेष्ठमं उन अंशोंने प्रवेश किया है, अत एवं वे दोनों यदुद्वह और कुरुद्धह हुए हैं। जो मूलस्वरूप है उसमें अंशत्वकी सम्भावना न होनेके कारण यदूद्रहत्व और कुरुद्रहत्व न था । तात्पर्थ यह कि तत्तत्कार्योंको सम्पादन करनेके हेतु गणवानको व्यूहों में तत्तदंशों की अवश्यकता रहती है, अतः नर और नारायण भी सङ्कर्षणांश होनेके कारण मूमार हरणार्थ अपेक्षितथे। भगवान् भक्तोंकी आर्तिनिवृति करते हुए आनन्दः दानार्य पूर्णरूपसे तथा मूमारहरणार्थ सङ्कर्षणके अंशरूप नरनारायण को भी अपने में प्रविष्ट-कराकर प्रकट हुए। इससे सिद्ध होता हैं कि उपर्युक्त वाक्यों में उभय अंशो को ही अवतार माना जाय। अन्यथा पूर्णका अवतार न माननेसे "कृष्ण तो स्वयं मगवान् हैं" " वसुदेव के गृहमें परपुरुष मगवान् प्रकट होंगे " इत्यादि वाक्यस्तोम विरुद्ध हो जायगा। अतप्व तत्त्वार्थदीपके भगवतार्थ प्रकरणमें आप आज्ञा करते हैं कि ''पुष्टिकार्थ करनेकेलिये नारायणसे अतिरिक्त स्वरूपसे मगवान् आविर्मृत हुए हैं " नर तो स्वयं आवेशघारक है, भूभार हरण के अतिरिक्त कार्य, पूर्ण कृष्णसे ही किया जाता है, अन्यसे नहीं। "परित्राणाय साधूनां" यह वास्य मर्यादा भक्तोंका रक्षण करनेकेलिये अंशावतारका द्योतक है, और भक्तोंकी आर्ति निगृतिपूर्वक आनन्ददानकरण यह पुष्टि है। इस उन प्रकारके मार्गीका स्थापन करनेकेलिये अवतीर्ण भगवान् भी यदि अंशरूपसे ही अवतीर्ण हों और पूर्णक्रमसे न हों तो पृष्टिकार्य सिर्छ न होता। अतएव अपने दोनों अंशोसे पृथ्वीको सुशोभित की।" इस प्रकार विचार करनेरी मानना परेगा कि मापान का अवतार श्रीकृष्णरूपसे पूर्णावतार ही है। परन्तु तत्तत्कार्योकी सम्पादन करनेके छिये उनके भीतर उनय अंग्र प्रविष्ट है। तथा देहके साथ रहनेवाहा पानभौतिरत वा जन्यन्य आदि नियम भी प्राकृत देहकेछिये ही समजना चाहिये। अप्राकृतके शिय में तो बेद्रोः अनुमार ही अर्थमिद्ध करना पडगा। अर्थात् भगवान् श्री कृष्णका श्रीक्ष भत्राह्न होनेसे " आनन्दमात्र करपादगुसोदरादिः " इत्यादि श्रुखक आनन्द मात्र ही जानना उचित होगा। अन्यथा प्राहृत और अप्राहृत पदार्थीका नियम समान होजानेसे अस्म-दादिके ज्ञान इच्छा आदिके समान ही भगवानके ज्ञान इच्छा आदिको भी—अनित्यत्य प्राप्त होगा।

" मगवान् का कर्तृस्य तो ज्ञान इच्छा आदिसे भी उपपन्न हो सकता है, उसी तरह देहका आनन्दमयत्व तथा नित्यत्व प्रत्यक्षसे भी वाधित है, तो फिर आनन्दमय तथा नित्य देहका स्वीकार करने की क्या आवश्यकता है ? यदि इस प्रकार शङ्का की जाय तो यह भी अनुपपन्न होगी। क्योंकि "जहा जहा कर्तृत्व रहता है वहा वहा देहवत्ता भी रहती है। जैसे घन्के प्रति कुम्हारका कर्तृत्व कहने से वह कुम्भनारभी देहचारी है ऐसा ज्ञान अवस्य ही होता है। इसी तरह "जहा जहा देहवता नहीं है वहा वहा कर्तृत्व भी नहीं है" ऐसा भी नियम ही है। जैसे मोसको प्राप्त किये हुए जीवात्मामें देहवता न होनेसे उसमें कर्तु-त्वभी नहीं है। इस अन्वय और व्यतिरेक व्याप्तिके बन्से कर्तृत्वका निर्वाह करनेके लिये ही जैसे नित्यज्ञानका स्वीकार करते हैं वैसे ही आनन्दमय एव नित्यदेहका भी स्वीकार करना पड़ेगा । साथ ही प्रभुका जन्म भी शास्त्रोमें छुनाजाता है। अत प्रभुक्ते देहका जन्म न माननेका कोई कारण नहीं है, क्योंकि नित्य और सर्वत्र व्याप्त ऐसे अपरिच्छित्रत्रप्रभुका परिच्छित्रहरूपसे प्रगट करना यही जन्म कहा जाता है। "आनन्दसे ही यह सब भूतमात्र उत्पन्न होते हैं" <sup>4</sup> ब्रह्म नित्यस्वरूप, विज्ञानस्वरूप तथा आनन्दरूप है <sup>7</sup> "वह सैंधवके तुकडेके समान भीतर बहार समप्र ही रमधन है, ऐसा निश्चय यह आत्मा भीतर और बहार समप्र ही प्रज्ञानपन है " " ब्रह्म वा आकार आनन्द है" " वह आनन्दमय है, क्योंकि श्रुतिमें आनन्द्रमयस्वरूपकी वार वार उक्ति है" "श्रुति ब्रह्मको आनन्दमात्र कहती है" "आप कवल आनन्दानुमव स्वरूप ह " " भगवान् के श्रीहस्त, चरणारिवन्द, श्रीमुख, आदि अवयव आनन्द मात्र है " "गुण और छीलांके अनुसार आपके पुत्रके अनेक नाम तथा रूप हं ' 'स्तीनों वेद, सब उप-निपर्दे, साड्ख्य, योग तथा इन्द्रादि भक्त 'परवहा' 'भगवान् ' वहदर जिसके माहात्म्यका गान कर रहे है, उसको श्री यशोदाजीन अपना आत्मज ( पुत्र ) माना है " "जिसका भीतर या बहार, पूर्व या पर नहीं है, और जो स्वय जगत्का पूर्व तथा पर एवं भीतर और बाहर है, वह जगद्रुप हे " इत्यादि वेद, व्याससूत्र तथा पुराणोंमें अनेक वाक्य उपलब्ध होते हैं । इसी तरह प्रमाण प्रकरणीय गाललीलाओंसे ज्ञात होता है, कि भगवान श्रीकृष्ण अञ्चायतार नहीं पर पूर्णावतार ही है। वैसे ही अस्मदादिक की तरह 'आनन्द' यह कुछ केवल आत्मा का गुण होकर ही भगरान में स्थित नहीं है, किन्तु प्रमुका श्रीअङ्ग, प्राण, इन्द्रिय, अन्त रूरण यह सत्र आनन्दरूप है। साथ ही ज्ञानस्वरूप है। और "प्रस त्रिकालापाधित तया विज्ञान स्यरूप है " " बहाके आयुष्य की समाप्ति होनेपर महाप्रलय उपस्थित होता है जब चौदह-लोकके महाभूतों में लीन हो जानेपर, महाभूत अपने कारणभूत अहङ्कार में लीन हो जाता है, और अहङ्कार अपने कारणमूत महत्तत्वमें छीन होता है, महत्तत्त्व अपने कारण भूत प्रह-

तिमें छीन होता है, अन्तर्ने प्रभु ही एकाकी शेप संज्ञा से स्थित होते हैं, इत्यादि वावयों से आपका "नित्यत्व" "यह प्रमु ही सबको आनन्द पाप्त कराता है," इसश्रुति से "आनन्द जनकरता है" "इसतरह श्रीकृष्णचन्द्रने गोपार्टी के साथ आनन्द से आम्रावित होकर वृंदावनके समीप श्रीगोवर्षन एवं श्री यमुनाजी के तट पर पशुओंको चराते हुए रमण किया," "हे राजन् ! श्री वृंदावन, श्रीगिरिराज और यमुनाजी के तस्को देखकर श्रीकृष्ण और श्रीदाऊनी को अतीव आनन्द हुआ।" हे गोपीनन ! पुष्पों की माला से विरचित कर्णभूषण से निसके श्रीमुख की शोभा अपूर्व हो रही है ऐसा श्रीकृष्ण आनन्द में आकर जगत्को आनन्द मग्न बनाते हुए बन्दाउके साथ पर्वतके शिखरोंपर ठाँड रहकर बन्सी बनाते हैं तब नाद श्र<sup>वण</sup> करने वाले सारे संसारको तदाकार बनादेते हैं।" "हे सखि! यदुपति श्रीकृष्ण बनकी गायोंके दुरन्त तापको दूर करते हुए, सायंकाल होनेके कारण प्रसन्न वदनसे गजराज की चाल चलते हुए, दिवसके अन्तम जगत्के ताप कोशांत करनेवाले चन्द्रके समान अपने पान पधारते हैं" इत्यादि वाक्योंसे आनन्द्वत्व भी उपपन्न होता है, तयापि आनन्द्रवका और देहत्वका विरोध तो वैमाही रहा, अपने अपने अधिकरण-आनन्द या दह-इस दोनोंमेंसे किसी भी एकमें भषाणोंसे अगर आनन्दत्व या देहत्व की-सिद्धि हो सकती हो तो विरोध कहां रहा है तयापि आनन्दको धर्मी रूप मानकर उसका धर्मत्व किस प्रकार रह सकेगा ऐसा भी नहीं वह सकते। कारण कि वह जैसे सैन्यवके तुकड़के समान भीतर और वहार समग्र रसवन है वैसे ही भरे यह आत्मा समप्र प्रज्ञानवन है। जो सर्वज्ञ है," इन श्रुतियों में भगवान्को ज्ञानहर और जानके आवारम्य भी वहें हैं। वैसे ही आनन्द को ही धर्म और धर्मीस्वरूप मानन में किसी प्रकारका किरोध नहीं है। यह सब विस्तार पूर्वक हमारे श्रीप्रभुवरणीन विद्वनगण्डनमें प्रतिपादन किया है, अनः यहां विस्तार करने की आवश्यकता नहीं है।। ८॥

विरेक और धेर्य की रक्षा वरते रहने पर भी भगवान भक्तके वशीभूत होते हैं, तो किर दीनना पूर्वक आश्रय की क्या आवश्यकता है ? इस प्रकार शङ्का करके भगवान सर्व मनोरय पूरक हैं, अन सर्वविष फलकेलिये कामना की पूर्तिच्य प्रमुक्ते आश्रय की प्रार्थना है—

### विवेकधेर्यभक्त्यादिरहितस्य विद्योपतः। पापामक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिमम्॥ ९॥

अन्त्यः-वितेक वर्षमचयादिः,हितस्य, विशेषतः पापासकस्य, दीतस्य मम गतिः कृष्ण

पिट्रि प्रमुक्त म्यस्पका विचारकर आश्रयका उपरेश किया, अब जीवके स्वरूपका विचार कर आश्रय का उपरेश करते हैं। "भगवान् अपनी इच्छा से सन कार्य करते हैं। इन प्रापना न करनी चाहिये" एमा निश्चय होना "विवेक" है, संवामें प्रतिबन्ध करनेकारे दुःखोंकी निवृत्तिका उपायं न करके आधिमौतिक, आध्यात्मिक और आधिदैविक तीनों प्रकारके दुःखोंको सहन करना "धेर्य है" है और फल्रूपा एवं साधनरूपा मिक 'आदि' शब्दसे पुण्य इन सबसे रहित, क्लिंहुना इनके साधनोंसे भी रहित—अथवा यदि साधन होंगे तो भी अस्प प्रमाणमें, फल उत्पन्न कर सके वैसे नहीं, और मे दीन हूं अर्थात् किसी प्रकारके साधनोंके सिद्ध करने में भी असमर्थ हूं । साथ ही पाप में आसक्तहूं-भूलसे नहीं, पर जानकर पाप करने वाला होनेके कारण फल मिल्ता हो वह भी न मिले—ऐसी परिस्थित में जीवका रक्षक कीन हो सकता है ' श्रीकृष्ण ही है । क्योंकि अन्य मार्गोमें यदि योडा भी उल्टा सीधा कर्म होजानेसे कर्मका फल नष्ट होजाता है और देवता भी नाराज होती है, तब साधकका अनिष्ट होता है, अथवा अल्पफल प्राप्त होता है, परन्तु यहां तो श्रीकृष्ण दयालु हैं, अतः मेरे समान अधमको भी सम्पूर्णफल्दान करते हैं, अथवा विवेकादि सिखाकर योग्य बना कर फल्दान करते हैं, अतःमुझे तो श्रीकृष्णका ही आश्रय करना चाहिये ।

यहां "श्रीकृष्ण मेरा आश्रय हो" ऐसा कहनेवाले श्रीमदाचार्यचरण हैं और वे अपने को विवेकादिसे रहित आदि विशेषण लगाते हैं, यह अयुक्त है, अत; उन विशेषणों की क्या संगति है, यह विचारना चाहिये। सुनिये, इस ग्रन्थको आचार्यचरणोंने जीवोंकेलिये रचा है, अतः जैसे वेदमें यजमान की ओरसे भगवान आज्ञा करते हैं कि हाथ जोडकर में शरण आया हूं इत्यादि उसी तरह आचार्य चरण भी यहां जीवोंकेलिये जीवोंकी ओरसे इस प्रकार कहते हैं। अतः उपर्युक्त विशेषणों की सङ्गति जीवके प्रति ही होनी चाहिये॥ ९॥

सबप्रकारसे नि साधन जीवको दारण जानेके पश्चात् फलसिद्धि किस प्रकार होगी ? क्योंकि भगवान् तो जीवको उसकी कृतिके अनुसार फलप्रदान करते हैं। साथ ही यह भी सम्भव है कि जो लोग एकमात्र भगवान् ही का आश्रय करते हैं, उनसे प्रमाद्मश अन्यदेवोंका अपमान भी हो सकता है, और वैसा होनेसे अपमानित देवता फल सिद्धिमें वाधा भी उपस्थित कर सकते हैं। क्योंकि श्रेयके मार्गमें अनेक विद्योंका होना प्राकृतिक नियम ही है। इस प्रकार शङ्का कर मोक्षके मार्गमें भगवान्के निजन्तरूपका लाम होनेकेकारण निजन्तरूपका मोक्षरूपता आज्ञा करते हुए तथा जीवोकी और से आश्रयकी प्रार्थना करते हुए उपर्युक्त शङ्कात समाधान करते हुए तथा जीवोकी और से आश्रयकी प्रार्थना करते हुए उपर्युक्त शङ्कात समाधान करते हुए उपर्युक्त

सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रैवाखिलार्थकृत्। शर्णस्थसमुद्रारं कृष्णं विज्ञापयाम्यहम् ॥ १० ॥

अन्तयः—मर्वसामध्यसहितः सर्वत्र एव अखिलार्थहृत, अहं शरणस्यममृद्धारं कृष्णं विज्ञापयामि । सर्वसामर्थ्यशब्द का अर्थ सम्पूर्ण सामर्थ्य, सबका सामर्थ्य, सबके उत्पर जिसका सामर्थ्य है, इत्यादि है। अर्थात् भगवान् अपनी इच्छाके अनुसार सब कुछ करते हैं। यदि मर्थादा की रसाकरनी हो तो आप स्वयं भगवान् होनेके कारण आपमें जान, एश्वयं आदि धर्म तो निद्ध ही हैं, अतः उसका दान कर जीवनों फल्पदान करते हैं। कभी कभी अक्षर बहामें स्वित जीवकों भी अपनेमें छे छेते हैं। क्योंकि सर्वत्र उनका ही सामर्थ्य है। "हे अर्जुन जो वस्तुएं त्रिमृतिताली होती है, शोभागुक्त होती है, गलिष्ठ होती है, वह सब मेरे तेजके अंशसे उसल विमृतिताली होती है, शोभागुक्त होती है, गलिष्ठ होती है, वह सब मेरे तेजके अंशसे उसल हुं हैं एमा जान।" "में समग्र जगत्का उपादान कारण हूं। में ही सबका प्रवर्तक हूं।" इसाव विद्यान है, ऐसे सुदर्शनादि आगुध भी आपके पास विद्यान है। उनसे भी आप भक्तके अनिष्ट का निवारण करत है। "जिसने विष्णुकी उपामना की है ऐसे भक्तों की, कदापि निष्मल न होनेवाले सुदर्शनादि आगुधोंसे सकल आपित्योंमें से, रक्षा करते हैं।" इस वाज्यसे भी ज्ञात होता है कि भक्तोंकी रक्षा भगवान अपने आगुधोंसे करते हैं।

सामर्थ्य होने पर भी कदाचित् आश्रित की रक्षा न करें, अथवा मर्यादामार्गसे ही पड़ान करें, ऐसी स्थितिमें आश्रयत्री क्या आवश्यकता है 2

सर देशों में, वणों में, आध्रमों में किया कर्मादिमारीमें निविद्ध अर्थकी पूर्व करना ऐसा आपरा स्वमाव है। "एक बार भी शरण आकर भें आपका हूं" ऐसा कहनेवालेको अपवका वान करना पुर मेरा बन है। फिर शरणमें आनेपाला चाहे जो हो। " "जो मक्त स्त्री, घर, प्र, मित्र, प्राण, चन, इसलोक और परलोक की पर्वाह न करके मेरे शरणमें आये हैं, उत्वी त्याग किम प्रशार कर मकता हू ?" इत्यादि वाक्योंसे एक वार भी यदि शरणमें आनेवाले वी आप रक्षा करते हैं, तो पिर शरणमें आकर मिक्त करनेवाडे भक्तकी आप रक्षा करें इसमें म्हना ही स्वाहे 1 मर्यादामार्गमे फल्दान करनेमें भी अन्यती अपेक्षाके विना ही-अनम्ब रोत्रर-भनन क्रनंतारेको भगवान् मर्यादात्री अपेक्षाके विना ही फलदान करते हैं। जन कि भड़में कहा है इमेडिये मनन प्रश्ना चाहिये' इसप्रकार वेद मर्यादानी रक्षा वरनेकेलिये भनत करने गाँउ हो प्रमु मर्यादाके अनुसार फलदान करते हैं। जो मुझे निपप्रकार भनते हैं उनरों में भी टमी प्रशार मनता हूं। मगउद्गीतांके इस वास्यमें आपने अपनी मर्यादाका उपदेश िया है। अन्य विमी प्रशासी अति नहीं है। " लोक्में में मत्तोंके अधीन हूँ ऐसी क्यानेशेन्य बार्क्यानाओं ह द्वारा नमें आनन्द्री बदाया " " उसके पश्चात् श्रीकृष्णिन यण्यदे गरित पमान वयम्र बन्तामियोंके साथ बन्तानिनाओंको आनन्त देनेवाली बीहाए मी" "श्रीहाणो दर्शनमें उत्पत्र हुए परमानद्रमें निमने हृदयना ताप भिट्ट गया है हेरी यारीक्र मनार्थे । यन्तरी पान कर गरे। अयो इतनी हिमी परार्टी वामना न रही।" पर भी मी का देने में गृहत् मातात् गुसियान बरते हैं। पर भक्ति नहीं ।" इत्यादि वाक्योंसे मृत्यु और यम भी भगवान्का आश्रय रखनेवालेके पास नहीं जा सकते तो अन्यकी क्या बात ? अर्थात् अनन्य आश्रय रखनेवालेके ऊपर सब शकारके सामर्थ्यसे युक्त मगवान् विराजमान होनेसे उसका कोई कुछ बिगाड नहीं सकता है। तथापि इतना तो विवेक अवश्य अनुसन्धेय है कि सर्वस्वनिवेदनपूर्वक शरण गमन करनेवालेका उद्धार आप अनायास ही करते है। १०॥

अनिवमात्रके दशप्राण और ग्यारहवां आत्मा रहता है," इस श्रुतिवाक्यसे जिस तरह दश प्राणोंसे सब सिद्ध होता है, उसी तरह यह कृष्णाश्रय स्तोत्र ही भगवदीयोंका सब कार्य सिद्ध कर देता है। यह ज्ञान करानेके छिये श्रीमहाप्रमुजीने दशश्लोकोंसे कृष्णाश्रय स्तोत्रकी रच-नाकी। जैसे जात्मा क्षयरहित है वैसे ही इस स्तोत्रके पाठ करनेसे अक्षय फल प्राप्त होता है, यह बतानेकेछिए आत्माख्य ग्यारहवे श्लोकर्मे कृष्णाश्रयस्तोत्रके पाठका फल निरूपण करते हैं:—

### कुष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत् कृष्णसन्निधौ । ृ तस्याश्रयो भवेत्कृष्ण इति श्रीवछभोऽत्रवीत् ॥ ११ ॥

अन्त्रयः—यः इदं कृष्णाश्रयं स्तोत्रं कृष्णप्तत्रियौ पठेत्, तस्य आश्रयः कृष्णः भवेत् इति श्रीवलमः अत्रवीत्।

सव पदार्थों में तिष्ठाका त्याग करके जिससे कृष्णकी सेवा हो सके अथवा जिससे कृष्णका आश्रय सिद्ध हो, या जिससे कृष्ण आश्रय वने वह कृष्णाश्रय है। यही कृष्णाश्रय है। कारण कि कृष्णाश्रय शब्दका यथार्थ अर्थ इसीमें समाविष्ट है। अतः इस कृष्णाश्रयका पाठ श्रीकृष्णके समीप हीनेसे ही कृष्णका आश्रय सिद्ध होता है अन्यया नहीं। पाठमानसे कृष्णका आश्रय कैसे सिद्ध होगा ऐसी शङ्का भी न कननी चाहिये। कारण कि यह बात कहने वाला श्रीवल्लम है। यहां आचार्यजी अपना नाम निर्देश करके वताते हैं, कि मैं भग-वत्स्वरूपका ज्ञाता हूं, अतः मेरा वाक्य सत्य है इसमें अप्रामाण्यशङ्का न करनी चाहिये। आचार्यजीको सर्वोद्धारकेलिये भूतल्लप अवतार लेना पढा है, जिसको सर्वोद्धारकेलिये अवतार लेनेकी मगवानकी आज्ञा है, वही मगवानके यथार्थ स्वरूपको पहचान सकता है। अतः उनके वचनोंपर विश्वास रखना चाहिये। इसीसे भगवत्क्षण होकर सन सिद्ध होगा॥११॥

श्रीमद्विहरुनाथपादकमले संबन्ध भक्तया सुदा कृष्णिकामधियोथ तातचरणान् ताद्दक् पितृत्यानपि। श्रीकृष्णाश्रयमंत्रके स्तृतिकरे कर्त्याणसायाभिषः श्रीगोविन्दसुतः प्रकाशमकरोज्ज्यानसुदे सद्वियाम्।

इति श्रीविट्टलवाय चरणैकतान श्रीकल्याणराय विरचित कृष्णाश्रयस्तीत्रप्रकाशः सम्पूर्णः ।

### ॥ श्रीरुष्णाय नमः ॥

# मेरे चार शब्द

---

पृष्टिमार्गीय हिन्दी भाषामापी वेष्णवों की सद्स्या गुर्जरभाषाभाषियों की अपेक्षा कम नहीं है, तथापि हिन्दी भाषामें साम्प्रदायिक ग्रन्थोंको अभाव पूर्ववत् विद्यमान ही है। इस महती दुटिको दूर करनेके अभिप्राय से "वेष्णव वैभव" मासिक पत्रका आविर्माव हुआया। दुर्माग्यसे वह आज तिरोहित दशाका अनुभव कर रहा है। इसके अनन्तर साम्प्रदायिक मीलिक ग्रन्थोंका अनुवाद करना प्रारम्भ किया, आज इन पिक्तयोंका लेखक हिन्दी भाषामें साम्प्रदायिक ग्रन्थोंका अनुवाद कर रहा है, इस समय १०० फामसे अधिक होसके इतना साहित्य मीजूद है। पोडश्रयन्थों में "विवेक धर्याश्रय" का अनुवाद गो० श्रीवजरल राजनी महारान की सहायता से छम चुका है। "बालबोध" का अनुवाद गो० श्रीवजरल राजनी महारान की सहायता से छम चुका है। "बालबोध" का अनुवाद गो० श्रीरणजोडलाकनी महारानकी ख्रासे छमा है। ग्रह्मवाद सङ्ग्रह चौलम्बासिरिन के अध्यक्ष सेठ जयकुष्ण्यदासजीन छमाया है। यदि हिन्दी भाषामापी वैष्णव जनता इन ग्रन्थोंका उचित आदर करेगी तो ग्रद्धादेन मार्नण्ड, प्रमेयरत्नार्णन, प्रम्थानरत्नाकर, नियन्य और काशीस्य गो० श्रीगिरियर्गी महारान हिन्दी भाषामापी वेष्णव जनता इन ग्रन्थोंका उचित आदर करेगी तो ग्रह्मवेत मार्नण्ड, प्रमेयरत्नार्णन, प्रम्थानरत्नाकर, नियन्य और काशीस्य गो० श्रीगिरियर्गी महारान हिन्दी भाषामापी अणुनाप्यका अनुवाद आदि ग्रन्थ शीघही छपसकेंगे।

यह रूप्णाश्रय प्रन्थ श्रीमहाप्रभुनीके समयकी देशकालकी परिस्थितिका भरीपकार परिस्थित करता है, जिम समय देश म्हेच्छाजान्त हो चुकाथा, उस समय प्रिष्टमार्गका प्रचार हुआ है। ऐसे मयद्वर समयमें घर्मका प्रचार करना किनना कठिनथा यह विचारशील पाठकों से छिपी हुई बात नहीं है। आन प्रिष्टमार्गर को लोग आक्षेप करते हैं, उनको इस प्रम्य प्रमित मध्याद्य का साहित्य देसना नाहिये। माविक वैज्यामेंसे प्रार्थना है कि आप यदि अपने बालकों को अन्य पर्मोसे प्रार्थन देखना नहीं नाहते हैं, तो आप साम्प्रदायिक प्रन्योंका सम्य रिन्दी माणामें अनुसाद कराके छपताईये, और हिन्दी में छपने वाले प्रन्यों को सहायना प्रभाव कीतिये।

रे वा भौतिवाहा, मुलेश्वर, बस्की, स्थयात्रा १९८५

मयदीय इरिशङ्कर श्रासी वेराम विचार

## शीघ ही छपकर प्रकाशित होनेवाली पुस्तकें

नित्यलीलास्य गोस्वामीजीवनेशाचार्यजी महाराज (पोरवन्दर) सङ्ग्रहोत पविष्णव द्विजाहिक

अर्थात् उपनीत ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्योंका नित्यकर्म

इस आहिकमें सन्ध्यादि नित्यकर्म करनेका पूरा परिचय कराया गया है। साथ ही वर्णविभागके अनुसार पद्धति भी समजानेवाला यह एक मात्र यन्थ वैष्णवोंके लिये उपयोगी है ।

### उपदेश मीमांसा

यदि आप शुद्धपृष्टि मार्गीय शरण मन्त्र और ब्रह्मसम्बन्धका रहस्य जानना चाहते है, विधर्मी वितण्डवादियोंका मुखमर्दन करना चाहते है। गायत्री मन्त्रका उपदेश होनेके पश्चात् अन्य मन्त्रों का उपदेश हो सकता है या नहीं अन्य देवोंकी उपासना छोड-कर श्रीकृष्ण ही की उपासना क्यों करनी चाहिये इत्यादि प्रश्नोंका सरल हिन्दी भाषामें उत्तर जानना चाहते है तो इस ब्रन्थको अवश्य पढिये।

### श्रीमद्गोपाल पूर्वतापिन्युपनिपद

सम्प्रति विराजमान गोस्वामिबाछकोमें सर्वप्रथमप्रन्थकार विद्वद्वत गोस्वामी श्रीमदिनिरुद्धा-वार्यजी महाराजने इस श्रन्थपर ब्रह्मामृत भाष्य और पीयूपलहरी टीकाकी रचना की है। इसका हिन्दीअनुवाद भी किया गया है। इस श्रन्थमें श्रीकृष्ण ही परात्पर पुरुषोत्तम है, शिवब्रह्मादि देवता भी उनकी उपासना करते हैं, कर्म ज्ञानकी अपेक्षा मिक्क ही सर्वश्रेष्ठ है इत्यादि विषयोंपर पूर्ण भकाश डालागया है। श्रन्थ उच्चकोटिका है।

> सब प्रकारकी पुस्तकें मिलनेका एकमात्र ठिकाना. बुकसेलर गिरधरलाल, ज-शाह. श्रीजीवनेशाचार्य पुष्टिसिद्धान्त पुस्तक भण्डार, श्रीलालवावाका मन्दिर, मुलेश्वर, वर्म्बई पो- नं. २.

યાડા વખતમાં છપાઈ અહાર પડનારાં પુસ્તકા. નિત્યલીલાસ્થ શ્રીસુદામાપુરીયવાદી ભપમ્ચાનન ગાસ્વા**મી** શ્રીજીવનેશાચાર્ય સદ્દ્યહીત-

# - ડાનાસ જાણાનંક. (મોટું, ગુજરાતી.) \* અર્થાત ઉપનયન સ'સ્કાર પામેલા બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય અને વૈશ્યોનું નિત્ય કર્માં માર્ગ

हरेडिन सहें थे ते भातर व्या व्याहिडमां सन्ध्याहि नित्य डर्म इरवानी संपूर्ण समक्ष ગુજરાતી ભાષામાં આપવાની સાથે મન્ત્રા પણ ગુજરાતી હરકુમાં છાપવામાં આવ્યા છે. वैष्णुवद्भिकोने-श्वाहाणु, क्षत्रिय, वैश्याने-वैष्णुवी पद्धत्यनुसार सन्ध्याहिनित्यक्रमानुष्टान समक्त्रवन નારું માત્ર આ એક જ આદ્રિક છે. 'ગુજરાતી ન્યુસ' પ્રેસની સફાઇદાર છપાઇ તા મુલ્ક મશક્ છે એટલે તે બાબત કશુ વકતવ્ય હેાયજ નહિ. પુઅવાડીયામાં છપાઇને અહાર પડશે

वैष्णव-द्विजाहिक. (हिन्दी.)

हिन्दी भाषाभाषी सज्जनोंकी खास मुविधाके लिए उपर यतलाये गये आहिकका ही यह ठीक-ज्योंका त्यों हिन्दीमें अनुवाद है, एक सप्ताहमें छपरर तैयार हो जायगा.

वैष्णव संक्षिप्ताहिक.

च्या व्याहिक्षमां दन्तवावन विधि, तिलक्षविधि, मुदाविधि, ભગવत्सेवा, જપविधि, तिल्य પાઠ કરવાના ક્રમ, અન્યાત્રય વગેરે અનેક ખાસ ભાળતા ઉપર સંક્ષેપમાં સારા પ્રકાશ પાડ વામાં આવ્યા છે. 'વૈષ્ણવાએ હુકામાં હુંકુ કેટલું નિત્યકર્મ કરવુ આવશ્યક છે' તે સમજવા આ આદિક અવસ્ય ખરીદવું જોઇએ.

उपदेशमीमांसा.

તમારે તમારા શુદ્ધ સનાતન પુષ્ટિમાર્ગ ઉપર ' મુખમસ્તીતિ વકલ્યમ્'ના ન્યાયે શકું!' કરનારા આજકાલના વિતરડાવાદીઓને શાસ્ત્રાના પ્રમાણા સાથે મુખતાંડ જવાળ આપવા છે! તા 'ગામાંસા'ના સત્વર ગ્રાહક, બના. તેમાં શુ છે ? 'ગાયત્રી મન્ત્રના ઉપદેશ લીધા પછી બીજો ઉપદેશ લેવાય કે નિદ્ધ !' 'અન્ય દેવના મન્ત્રા છાડીને શ્રીકૃષ્ણના મન્ત્રાના ઉપદેશ લેવામાં विशेषना शी ! 'मन्त्रापरेश है। एथ उत्तम व्याह्मणु पासेथी न देतां शुद्धाहैत वैष्णुव विस्थानारीय ભાદામું શ્રીવરલબકુલના આચાર્યો પામેથી જ લેવાનું કારણ શું ?' 'બ્રહ્મસંગ્લન્ધ જ લેવાનું તાત્પર્ય शं शियोगी नियत्ति ते। आयिशताहिक्ष्यी पशु शक्ष्य छे ते। पछी अहासम्भन्ध क शेवामां विशेषना शी ! "वहासभ्यन्धभन्त्रापदेश बीधा पछी यता देशोती निष्टत्ति शी रीते करवी!" स्त्रीने ते। भनि क भुद छे ते। भछी मन्त्राभट्टेश सम्म श्रीको भूद करवानी स्थावस्थकता श्री 'पति तथा श्री ओ । यह पानिथी भन्त्रापटेश लहे शहे हे हेम?' नार्ना आणहाने भन्त्रापटेह આયવાથી શુ કળા! 'ચેારાશી તથા ભરમાંબાવન વૈષ્ણવેલી વાર્તામાં તમામને શ્રી કોકોરેછે' સાનુબાવ દ્વા તે આજના સમયમાં કેમ નથી !' આવા અનેક જરિલ પ્રશ્નાના જવાબ સચાર રીતે તથા પશ્નિષ્ઠાર જા રીતે તથા યુનિપૂર્વક આ મન્યમાં કલ નવા ? આવા અતક જાટલ પ્રશ્નાના જયા . વાંચન જોઇએ પદ દિવસાં આપવામાં આવ્યા છે. દરેક વૈચ્છુવે આ પુસ્તક અવસ્ય वांभनं क्लेस्ट्रे. पदर दिवसभी लढार पड़ी.

મળવાનું દેકાણં:—

શુક્સેલર, ગિરિધરલાલ, જૂ. શાહ, C/o भी अने हाया वंपृष्टिसिदान्त पृश्तक लंडार, साक्ष्याचा मन्दिर, मुंलर्ड नं. र-नेश-कृष्य क्षित्रेत तमारी भुश्मी नोंधा है। शरम है वैष्मृत संप्रदायनां तमाम लहनां पुरुषी त्वा किरोने अपूर्व रीते तथा राष्ट्रनश्चर संभाध करनार आ क्रीक रेसालू है.

# किञ्चित्रास्ताविकम् ।

कृष्णाप्टम्यां कृष्णाश्रयस्तोत्रं पहित्रणसमेतं पकाश्रयितुं तत्रणेतृनिःसीमानुन्
ग्रहेण पारयामीति महत्सीभाग्यं में । अतीयाय किल सार्घोब्दो मुद्रणयन्त्रमारोपिन्
तस्यास्य, किन्तु गोस्वामिश्रीरणछोडलालजीमहाराजैः सार्कं श्रीपुरुषोत्तमक्षेत्र—काशीक्षेत्र—चरणाद्यडेलप्रभृतिष्वनेकस्यलेषु यात्रानिपित्तं गतं मयेति, तेषां कृमारश्रीचल्लभलालक्षेत्र—चरणाद्यडेलप्रभृतिष्वनेकस्यलेषु यात्रानिपित्तं गतं मयेति, तेषां कृमारश्रीचल्लभलालक्षेत्र—चरणाद्यडेलप्रभृतिष्वनेकस्यलेषु यात्रानिपित्तं तदन्तर एव जातेति तत्राप्युद्युक्तं, भूयोपि
जीमहोद्यानां वाराणसीयमयमापरीक्षादित्सापि तदन्तर एव जातेति तत्राप्युद्युक्तं, भूयोपि
जाराणसीं मित परियतं तैः सह परीक्षादापनार्थम्, अन्येश्वाप्येवंविधेईत्यिरेकत्र स्थितिवाराणसीं मित परियतं तैः सह परीक्षादापनार्थम्, अन्येश्वाप्येवंविधेईत्यारं परिन्वयो निष्
मिल्लामान्त्रमाने परियतं तैः सह परीक्षादापनार्थम् । तत्रश्च वहार्विधे विष्ठम्यः । अस्त ।

हितिपिभिः किमेतव् कृत एतत् कथमेतविद्यादि । कि पुनः प्रतिप्रवा विष्ठम्यः । अस्त ।

व्यक्तेरथीनं कार्यवाहुरुपपय च स्थितेरनैयत्यं तत्र भवत्येवैवंविधो विष्ठम्यः । अस्त ।

ग्रन्थोयं श्रीमदाचार्यवरणप्रणीतपोडग्रमकरणग्रन्थेषु नन्नमीं सङ्घ्वामावहित । विषयश्वास्य नाम्नैव स्पष्टो यत् कृष्णाश्रयणपन्तरा स्वभावदुष्टजीवानां निस्तारो नास्त्येव सङ्घे । 'मामेव ये प्रपद्यन्ते' 'सर्वधर्मान्परित्यज्यः 'अपि चेखुदुराचारः' 'प्रमुक्षुर्वे ग्रर्रे स्त्ये प्रमानेव ये प्रपद्यन्ते' 'सर्वधर्मान्परित्यज्यः 'अपि चेखुदुराचारः' 'प्रमुक्षुर्वे ग्रर्रे एपाई प्रपद्ये' इत्यादिवावयपरसहस्तिदिमेव हहीक्रियते । 'किल्दावानलेनाच साधनं णाई प्रपद्ये पत्याद्यक्तिभः प्रमाणवलं प्रमेयवल्यन्तराऽिकश्चित्रकरमेवेत्यिप निर्विवादम् , भरमतां गतं'मित्याद्यक्तिभः प्रमाणवलं प्रमेयवल्यन्तराऽिकश्चित्रकरमेवेत्यिप निर्विवादम् , भरमतां गतं'मित्याद्यक्तिभः प्रमादिमार्गा जनोद्धारार्थं निवन्धादौ सपरिकरं निर्वत्वान्त्यापि प्रत्यहं कलेराधिप्रयेन तेषां दुःसाध्यत्वमाकल्य्य आश्चयस्येव च सर्वहिष्तास्त्रवापि प्रत्यहं कलेराधिप्रयेन तेषां दुःसाध्यत्वमाकल्य्य आश्चयस्येव च सर्वहिष्तात्वावहत्तं पर्यालोच्य स्तोत्रियदं व्यरीरचन्नाचार्याः । आश्चयभवने तु महदनुग्रहस्येव हेतुता तावहत्तं पर्यालोच्य स्तोत्रियदं व्यरीरचन्नाचार्याः । आश्चयभवने तु महदनुग्रहस्येव हेतुता नान्यस्य । अनयेव दशा प्रणीतोयं ग्रन्य इति प्रवन्यस्यास्यावलोक्तनेनावहातं भविष्यति श्रीमदाचार्यपादाम्भोण्हमकरन्दिल्हो दैवसर्गस्यत्यलं पल्लितेन ।

ग्रन्थस्यास्य परिष्करणे पुस्तकपदानेन मशंसनीयमुपकारमाचरितवतां मे दीक्षागुरूणां गोस्वामिश्रीयदिनस्द्रह्लाल्जीयद्वाराजानां काम्यवनस्थगोस्वामिश्रीवल्लभलालगुरूणां गोस्वामिश्रीयदिनस्द्रह्लाल्जीयद्वाराजानां काम्यवनस्थगोस्वामिश्रीवल्लभलालजीमहाराजानां सुगृहीतं नामघेषं प्रत्यहं स्मरामि । तृतीयपीठाधीश्वरश्रीप्रजभूपणजीजीमहाराजानां सुगृहीतं नामघेषं प्रत्यहं स्मरामि । तृतीयपीठाधीश्वरश्रीपणजीनामध्यापकाः पं. कण्डमणिक्षमाणः, पुरूपोत्तमलालजिमन्दरस्यदामोदरशास्त्रिणः,
नामध्यापकाः पं. कण्डमणिक्षमाणः, पुरूपोत्तमलालजिमन्दरस्यदामोदरशास्त्रिणः,
सद्गतभगवदीयाः भूलचन्द्र तुल्लसीदास तेलीवाला एतेपामिष सर्वेपां पुस्तकपदानतो
सद्गतभगवदीयाः भूलचन्द्र तुल्लसीदास तेलीवाला एतेपामिष्ठा अपि सांप्रदायिकमदुपरि महत्युपकृतिः । गोस्वामिश्रीरणछोल्लालजीमहाराजा अपि सांप्रदायिक-

### भास्ताविक**म्**

साहित्योद्धृतिविषये स्विष्ठ्यादाननुकुर्वन्तीति पत्यक्षमेव सर्वेषाम् । एतेषां समाश्रयेणानेके साम्प्रदायिकाः पवन्या विह्रिवतेरुः । पोडशप्रन्थानां सेवाफलादि प्रन्थाएकं नव्यं
कृष्णाश्रयस्तोत्रं चैतेषामेव पवन्यवलेन लब्धावतारं श्रीपदाचार्यवावसुधाषिपास्तां
मनोर्यपुरकं भवतीति पहान् प्रमोदावसरः । अपि चैताहवसत्प्रवृत्तौ योग्यविधित्सया
परमकरुणया दशवर्षाणि मे सर्वविधसाहाय्यं दत्तवद्भयो गोस्वामिश्रीगोकुलनाथिजिदेशिकवरेभ्यः साञ्जलि कार्तहृषमावेदयामि ।

अस्पिन सशोधने दृष्टिदोपतो मुद्राक्षरयोजकपमादतो वा जातानि स्खिलितानि संशोध्य तास्ता अशुद्धीर्वोधयित्वानुगृह्णन्तु द्यालयो विद्वांसो मामिति प्रार्थयति—

रुप्णाप्टमी संवत् १९८३

विद्वज्जनकृषाभिलापि— **हरिकृष्णः शास्त्री,** 'शुद्धाद्वेतिवशारदः'।



श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवस्त्रभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः ।

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।

श्रीमद्रघुनाथचरणविरचितविचरणविभूपितम् ।
य आविरासीद्धोरेस्मिन् कलौ श्रीव्छभाभिषः ।
निजदास्यं स नो देयाद्व्यादिष दुराश्रयात् ॥ १ ॥
सर्वमार्गेषु नप्टेषु कलौ च खल्धिर्मिणि ।
पाषण्डप्रचुरे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १ ॥

सर्वमार्गेष्वित । सर्वे कर्मज्ञानोपासनादयस्ते मृग्यन्ते तत्तस्तल्लाधिभिरिति
मार्गा स्प्राप्त्यपायस्तेषु सर्वेषु नष्टेषु तिरोहितेषु सत्तु । अनेन जीवानां सर्वथैवागतिकत्वं स्चितम् । एवंविधेऽप्यक्षत्रयेथं मम सर्वस्त्रनिवेदिनो दासस्य कृष्ण एव
गतिः शरणं, प्राप्तव्योर्थ श्रीश्रयणं च । अत्रास्त्वितपदं व्याख्यानेऽध्याहायेम् ।
एवकारेणान्यनिषेषः स्चितः । कि च, कालकृतोपद्रवेणाप्यगतिकत्वं कलौ चेत्यनेनाहः कलाविति । वहिधेर्मख्याभासोन्तर्दोपप्रस्तो धर्मः खलो भवति, तादृशो धर्मो
गिर्मन्कलौ । खलानां दांभिकहैतुकपापण्डिनामेव धर्मो यस्पित्रिति वा, कवि'त्त्यरधर्मिणी'त्यि पादः श्रूयते, तप्रापि खरो रोद्रो धर्मो यस्येति, अत्रेवं व्युत्पत्तिःधर्मिणी'त्यि पादः श्रूयते, तप्रापि खरो रोद्रो धर्मो यस्येति, अत्रेवं व्युत्पत्तिःधर्मिणी'त्यि पादः श्रूयते, तप्रापि खरो रोद्रो धर्मो यस्येति, अत्रेवं व्युत्पत्तिःधर्मिणी'त्यि पादः श्रूयते, तप्रापि खरो रोद्रो धर्मो यस्येति, अत्रेवं व्युत्पत्तिःधर्मापौ धर्मेविकर्मधारये कृते पश्चान्मस्वर्धाय 'इनि'मत्ययः, नो चेह्रह्नश्रीहौ 'क'प्रत्याः प्रस्क्यते । चकारात्कर्मद्रान्गत्वाचित्रोधानेषु कर्च्यतिरिक्तकालेष्वपि । किञ्च,
पापण्डो वेदवाह्यो धर्मः, स प्रचुरः अधिको यस्मिन, एवंविधे लोके व्यवहार्यमनतायां
सत्यां, सर्वमकारेण कृष्णाश्रयणं विना निस्तारो नास्त्येवेति सर्वस्यापि फलितार्थो होयः ।
अत एव ' वृह्वारदीये'प्युक्तं, ' इरेनांमैव नामैव नामैव नामैव मम जीवनम् । कलौ नास्त्येव
नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यये'ति । अत्र सर्वत्रापि कचिनिनिक्तसप्तमी, कवि 'दर्दाणां
कर्नत्व' इत्यनेन सप्तमी होया ॥ १ ॥

धर्मोत्पत्तौ वाद्याभ्यन्तरभेदेन वाधमुद्भावयन्तो निष्यत्युहं श्रीमृष्णाश्रवणं विद्वति ।

शास्त्रयो बेति पाट ।

# म्लेच्छाकान्तेषु देशेषु पापैकनिलयेषु च । सत्वीडाव्यत्रलोकेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ २ ॥

म्लेच्छाकान्तेष्विति । धर्माद्यर्थिभिर्वासयोग्येषु देशेषु कुरुक्षेत्रगङ्गीतटादिषु म्लेच्छराकान्तेषु न्यातेषु सत्स, अत्रोभयया म्लेच्छा होया जात्या कर्मणा च । नन्वेवं-विभेष्यपि देशेषु पुण्यात्मानो भविष्यन्त्येव तैः सह धर्माद्याचरणं कुतो नेत्यत आहुः-पापैकेति । कस्तिना बस्तत्वात्पापस्यैवैकस्य निस्रयाः स्थानभूता जाताः । चकारादनेव-वियेष्वि । एतेन धर्मादिषु वाह्यसाधननिष्टत्तिहक्ता । तहाभ्यन्तरसाधनं स्मरणादि कृती-नैत्यत आहु:-- सत्वीडेति । सनां सत्युरुपाणां धार्मिकाणां भगवत्परायणानामपि याद-भी पीडा नोचिता ताह्यमा अपि दर्शनादन्येषां विश्वासशैथिल्येन व्यग्रेषु विक्षिप्तचितेषु फर्नज्यतामृहेषु लोकेषु सत्सु । कृष्ण एव गतिर्पमेति पूर्ववद्याख्येयम् ॥ २॥

नतु गङ्गादिपूर्वोक्तपुण्यदेशानां वस्तुसामध्येन सौधनत्वं कृतो नेत्याशङ्कच वस्तु-सामर्थितिरोधानात्र तथात्विनिति समाहितिपूर्वकं कृष्णाश्रयमाहु:-

# गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टैस्वावृतेष्वह । तिरोहिताधिँदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३ ॥

गहादीति । आधिभौतिकाध्यात्मिकाधिदैविकादिभेदेन त्रैविध्यं तीर्थादावप्यैस्ति, तत्र 'पुरुषथाधिदेवत'मितिवचनाद्भगवद्भपमेव तीर्थादौ सामध्येरूपेणास्तीति मन्तव्यं। तच मगबदिच्छयेदानीं बहुधा तिरोहितं, न तु सर्वथा, अत एवंविधेषु गङ्गादितीर्थवर्थेषु तीर्थमुख्येषु म्लेन्छादिभिः वेबलदुष्टैराष्ट्रतेषु सत्सु, इह अस्मिन् भूलोके काले वा क्रण एन गतिर्भमति पूर्वेचत् ॥ ३ ॥

# अहङ्कारविम्देषु सरस् पापानुवर्तिषु । लाभध्जार्थयत्नेषु ऋष्ण एव गतिर्मम ॥ ४॥

अहद्भारति । पिथा, ययं सर्वज्ञाः के वास्मत्तोधिकवैत्तारो यान् वर्ध पृष्टाम ह्येंवियाह्द्वारेण विद्रोपनी मृहेषु आसोद्धारोपायज्ञानजून्येषु, 'होकेच्यि'तिपदं पूर्व स्माद्रयारार्थम् । किन्न, स्तत्तु महापुरुषेषु पापं दुष्टाचरणमपकार इति यावत्, तमनुवर्तः पर्यवनुनिष्टलि में ते पापानुनिनः, एवंविधेषु सन्तु, अथना जीविकास्य सत्तु सत्तुरूपेषु पापानुर्तिषु निषिद्वाचरणपरेषु । किविधिष्टेषु तेषु साभष्जिति । साभौ ह्यादैः पूजा

१ व हाप्यको विश्वि पाट: १ २ क.भक्तिकि पाट: १ ३ उच्यते इति पाट: १

स्वोन्नतिपूर्वकं लोककृतसन्माननं, अर्थः स्वषयोजनं, एतत्रितयसिद्धचर्यमेव यत्न उद्यमो येपां तेषु सत्सु, कृष्ण एव गतिर्षप ॥ ४॥-

### अपिद्धाननप्टेषु मन्त्रेष्वत्रतयोगिषु । तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ५ ॥

अपरिज्ञानित । हैद्धजनगुर्वाद्यपसस्यभावेन विद्योपश्चमात्याद्यविनियोगादीनापपिश्चानेन पन्तेषु नष्टेषु तिराहितषु सरम्र, पुनः किविशिष्टेषु अन्नतयोगिषु
अन्नतेषु नत्रम्रहेषु योगः स्थितिरस्ति एपामेतेनैनंविधेष्वितरोहितानापप्यिकिञ्चित्करत्वमेव । यद्दा, स्वस्वाश्रमस्या योगिन उच्यन्ते तेष्वप्यन्नतेषु सरम् । पुनः किविशिष्टेषु
तिरोहितार्थदेवेषु । तिरोहितः गुप्तः अर्थो पन्त्रार्थः, देवोऽधिष्ठात्री देवता, एतद्दयं
येपां पन्त्राणां, न ज्ञायते तैः कियानर्थः सेत्स्यतीति भावः ॥ ५ ॥

### नानावादिवनष्टेषु सर्वकर्मत्रतादिषु । पापण्डैकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ६ ॥

नानाबादित । कुतार्किनवौद्धाद्यागमोक्ता ये वादा वाग्नाळक्याः 'यावज्ञीवे-स्मुखं जीवेदि'त्येवंरूपाः, तैः कृत्वा वैदिकागमाद्यक्तसर्वकर्मत्रतादिषु विनष्टेषु विशेषतो नष्टेषु नास्तिक्येन पराद्रमुखेषु सत्सु । किञ्च, पापण्डेषु वेदादिविरुद्धार्थेप्येव एकः असाधारणः प्रयक्तः पुनः पुनरुद्यमो येपां, एवंवियेषु छोकेषु सत्सु कृष्ण एवेति पूर्ववत् ॥ ६ ॥

विश्वासार्थं सदृष्टान्तमाश्रयणमाहुः—

### अजामिलादिदोपाणां नाशकोऽन्तमवे स्थितः । ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः कृष्ण एव गतिर्मम् ॥ ७ ॥

अजामिलादिदोषाणामिति। शूद्रीभर्तुद्रस्य न्योरणामिलनास्त्रो दोषाणां महा-पातकानां नाममात्रेण नाशकोरमाकपद्यमं स्थितः, शाब्दासुभने अन्तःसाक्षिपत्यक्षे वा स्थितो विषयीकृत इति यावत्। 'आदि'पदाङ्जेन्द्रण्धृतयः, यमस्रोकस्थिता नार्यक-णश्च। इदं दृसिंदपुराणादौ प्रसिद्धम्। ज्ञापितं दैवनीवेष्यक्तिलं सपग्नं निजमाहात्म्यं येन, एवंविधः कृष्ण एवेति पूर्वत् ॥ ७॥

# प्राकृताः सकला देवा गणितानन्दकं बृहत् । पूर्णानन्दो इरिस्तस्मात्कृष्ण एव गतिर्भम ॥ ८॥

माकृता इति। सकला ब्रह्मादयो ये देवास्ते प्राकृताः, प्रकृतिर्माया तनिकय-नोत्पत्तिस्थितिविद्या, अतस्तेपामाश्रयणं न कालादिभयनिवर्तकं प्रत्युत भयजनकमेव। अत एवोक्तं दशमे 'मरयों मृत्युव्यालभीतः पलायिन'त्यादौ । तर्हि बृहदसरं स्थास्त्वित चेत्तदपि नैत्याह-अणितानन्दकमिति । ब्रह्मापेक्षया शतगुणितानन्दत्वेनापरिपितान नन्दत्वाभावात्युरुपोत्तमापेक्षयात्यत्वाद्धरेः सकछदुःखद्दारकस्य श्रीकृष्णस्य पूर्णानन्दत्वा-दखण्डितानन्दत्यात्सर्वेरूपायैः सर्वात्मना, कृष्ण एवेति पूर्ववत् ॥ ८ ॥

# विवेक भैर्यभत्तयादि रहितस्य विशेषतः ।

# पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ९ ॥

विवेकेति । 'विनेकस्तु इरिः सर्वे निजेच्छातः करिष्यती'त्येवंरूपः, त्रिविधः दु:स्तरहनं घैर्यपदार्थः । भक्तिपदेन क्रमायातमाश्रयणमुच्यते । आदिपदेन तत्साधनान्धः रयन्ते । एतेषा विविच्य निरूपणं तु 'विवेकवैर्याश्रय'व्याख्याने कृतपस्ति तत एवान गन्तव्यम् । विनेकादिभगवद्धमेरहितस्य मम कृष्ण एव गतिः । किञ्च, न केवलमेतः ट्राहित्यमपि तु विद्योपनोऽतिश्चयेन पापासक्तस्य महापातकाचरणस्तस्यापि । पापवर्त नेऽसमर्थत्वाद्ग्लान्या दीनस्य। भगवताप्येताहशानां स्वाश्रयेणैव सिद्धिरुक्ता भां हि पार्थ व्यपाश्चित्य येपि स्युः पापयोनय'इति, 'अपि चैत्वदुराचार' इत्यादौ ॥ ९॥

सर्वस्वनिवेदिनां सापनं फलं च स्वमभुरेव संपाद्यिष्यतीति प्रार्थनामपि तथैवाहुः

# सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रैवाखिलार्थकृत् ।

# शरणस्यसमुद्धारं कृष्ण विज्ञापयाम्यहम् ॥ १० ॥

मर्नसामव्यति । वर्तुमर्क्तुभन्ययाकर्तुं समर्थत्वात्सवसामव्यसहितस्तं मभ प्रष्टः। दिविशिष्टः सर्वेत्रेय यत्र बाप्यसिलान्सर्वान्याञ्छतानर्यानकरोवीत्यन्विलार्थकृत् पतस्त्रमेनंतितः स्वामी अतः कारणात् कृष्णा हे परव्रह्म श्ररणस्यस्य श्ररणाग्वस्य सम्यगुद्धारं विद्यापयामि अहं त्वत्युरः स्थितः शरणायी॥ १०॥

प्तन्याटमात्रपरस्याप्येतदुक्तफ्छपाहु:-

१ अन्ययाकरणित स ग

# कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत्कृष्णसित्रधौ । तस्याश्रयो भवेत्कृष्ण इति श्रीवल्लभोऽत्रवीत् ॥ ११ ॥

कृष्णाश्रयमिति। कृष्ण आश्रीयते येन स्तोत्रेण सत्कृष्णाश्रयं, कृष्ण आश्रयः प्रतिपाद्योगे परवेति वा। इदं यः कृष्णसन्नियौ समीपे 'सन्निधि'पदात्तद्नन्यभक्त-समीपेषि पत्रनीय सन्नियेस्तृल्यत्वात् पठेद्यीयीत तस्याश्रयानभिज्ञस्यापि स्वयमेव कृष्ण आश्रयो भवेत्। कथिमद्यतिदुर्लभमेतावन्मानेष भवेदिति नाशद्वनीयं, यतः कारणात् इतिश्रीवल्लभोन्नवीत्। इति इपमर्थ श्रीवल्लभ आचार्यवर्णेन्नवीदुक्तरानतः किपाश्रयम् । श्रताचार्यवर्गाना वस्तुशक्तिरेव मयोजिका, यतस्तद्वनैः भेरितो भग-वास्तद्वश्रयो भवति न तु तत्कृतमण्यिष साधनमपेक्षते ॥ ११॥

सुखेन श्रीयता कृष्णः किमायेश्विन्तया मुघा। आचार्यवानसुमासिक्ता माक्चइं सञ्चय जनाः॥ २॥ आचार्यवरणाम्भोजे दृढं विश्वस्य विस्तरात्। रघुनायश्वकारेटं कृष्णाश्रयविचारणम्॥ १॥

इति श्रीमहस्रमनन्दनचरणैकशरणश्रीरघुनाथस्य कृतो कृष्णाश्रयस्तोत्रविवरणं सपूर्णम् । श्रीरुष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवहामाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमछेभ्यो नमः।

# कृष्णाश्रयस्तात्रम् ।

# श्रीमत्कल्याणरायचरणविरचितप्रकाशप्रकाशितम् ।

यङ्खीङाङबसंस्पर्शान्त्र रोचन्तेऽन्यदाशिप: । तं रापाहृदयानन्ददायकं कुष्णमाश्रये ॥ १ ॥ यत्क्रपादृष्टितो जन्तुर्गोविन्दं विन्द्ते सुद्रा । भक्त्याहं तानिनाचार्यानभिवन्देऽर्थसिद्धये ॥ २ ॥

श्रीकृष्णाश्रयस्य सर्वसाधकत्वात्स्त्रीयानां तद्यी वरमदानिषव कुर्वन्तः श्रीगदा-चार्यचरणाः कृष्णाश्रयस्तोत्रं निरूपयन्ति । तत्राघुना देशादिपैट्साघनानामसायकतं वदन्तो भक्तानां भगवानेव सर्वसायनरूपयतुर्विधपुरुपार्थरूप इति, दशलीलानिरूप इति, दश्चवियमक्तसेव्य इति, माणानामिवास्य स्तोत्रस्य सर्वसाधकत्वमिति च दश्मिः श्होकैः प्रार्थनाव्याजेन तं स्तुवन्ति । तत्र प्रयमं मुख्याङ्गत्वात्कालस्य तत्रासाधकत्वं वदन्तः कालधमिनराकरणपूर्वकमाश्रवं माध्यन्ते---

# सर्वमार्गेषु नष्टेषु कलौ च खलधर्मिणि । पापण्डमचुरे छोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १ ॥

सर्वमार्गेच्विति । कलौ ग्वलघ्मिणि खलोऽन्तर्रुष्टो धर्मस्तद्वति सति । 'खरध-र्पिणां'तिपाटे दुःसहचेष्टिते कछी सतीत्यर्थः। 'कृषिभूवाचके'तिवावयनिरूप्यः सदानन्दः पुरपोत्तम एव मम गम्मत इति गतिराश्रय ऐहिक्शारछौकिकार्यसायकोस्ति दोपः। सन्वप्रमादृः न्होके जने पापण्डः मचुरः सर्वापेक्षयाधिको यस्मिस्ताहशे सति । अत एव सर्वे मृग्यैन्त इति मार्गाः पुरुपार्थोपायाः कर्पज्ञानादयस्तेषु नष्टवायेषु सत्म, पापण्डत्रवेशा-दात्मसुग्वराचरःस्वर्गपद्स्य छोरःभ्रमनननाचित्तशुद्धधनननात्रर्भमार्गस्य, मापाबादाभिः निवेशान्त्रानपार्गस्य, निरोश्वरत्नाङ्गीकाराचीगस्य, विभृतिपरत्वादुपासनापार्गस्य च मुरूप-पत्रासापम्त्येन नष्टमायन्यम् । चकारान्यदादेवादिषु किलकाळातुगुणेषु सत्स, एवका-

१ कान-देश-द्रष-कर्नु-मन्त्र-क्रमणाम् । २ वै. क्रमोदिभि पुरुषायां मृष्यन्ते ।

रस्य विशेष्यान्वितत्वेनान्ययोगव्यवच्छेदकत्वादंशः कलादिर्वा गतिर्मास्त्वत्यर्थः। अन्या-र्थकत्वादस्य सिद्धत्वेपि पार्थनं न दोपाय । नतु भक्तिपार्गीयाणामपि कलिकालस्य याथकत्वादृहाद्यासक्तिमत्वाङ्घीकिकिकयापरत्वात्पापसंभवाच भैक्तिमांगस्य कथमुद्धास्कत्वं मुख्यफलसाधकत्वं चेति कर्मादितुल्यत्वात्किमाश्रयेणापीति चेत्, मैवं, भक्तिमार्गे त्वदुक्त-दुपणानामभावात् । तथाहि-'कलेदोंपनिधे'रिति 'कलौ तद्धरिकीर्तनादि'ति 'कलि सभा-जयन्ती'त्यादिवारयैर्वाघकत्वाभावादस्पकालेनैव फलसिद्धेः प्रत्युत साधकत्वात् । 'शृष्वन् गृणन् ' 'मद्वार्तायातयामानां न बन्धाय गृहा मताः' 'ताबद्रागादयः स्तेना ' इत्यादिवावयै-भेगवत्परत्ये गृहादेव-यहेतुत्वाभावात् । 'एवं नृणां क्रियायोगा' इत्यादिवावयेलेंकिकिक-याया अप्यलौकिकतुरुयत्वात्। 'गत्कर्म कुर्वता'मित्यादिवाक्यैर्भगवत्सेवादिना विहिताकर-णेपि प्रत्यवायाभावात्, 'धुनोति सर्वं हृदि संनिविष्टः' 'ते मे न दण्डमहेन्ती'त्यादिवाक्यैः कदाचित्पातकसंभवेषि नरकाद्यभावात्कीतेनादिनैव पापनाशात् । 'सर्वधर्मान्परित्यज्य' 'अपि चेत्सुदुराचारः ' 'यः कश्चिद्वैष्णवो स्रोके, 'यानास्थाये'त्यादिवाववैराचाराद्य-भावेषि फलसिद्धेः । 'धर्मः सत्यदयोपेतः ' 'धर्मः स्वनुष्टितः ' 'नैप्कर्म्यमप्यच्युत-भाववर्जितं ' 'यमादिभियोंगपथैः ' 'श्रेयःस्तृति'मित्यादिवावयै र्पथा जलौकसां नित्यं जीवनं सिललं मतम् । तथा समस्तिसिद्धीनां जीवनं, भंक्तिरिष्यत र इतिबृहन्नारदीय-वांक्यांच भक्तिरहितानां कर्मादीनामसाधकत्वात्, भक्तिसहितानामेव साधकत्वात्। ' यस्कर्मभिर्यत्तपसा ' 'चतुर्विधाः ' 'अकामः ' ' ज्ञाने प्रयासमुद्रपास्य ' ' किमलभ्ये ' 'रूपमारोग्यमर्था'नित्यादिवाययैः केवलभक्तरिष सर्वसाधकत्वात्। 'परिनिष्ठितोषि नैर्गुण्यै' 'आरगारामाश्च ' 'नैकात्मतां' 'महतां मधुद्दि'डित्यादिवावयैः स्वतोपि फलरूपत्वात्। अधुना कर्मादीनामधिकाराणां गतत्वाङ्गिकार्गे महदनुग्रहस्याधिकारत्वेनाधिकारिकृतस्यैव सफ-ल्लादत्राधिकारभेदेन गौणमुख्यफलसंभवात्। एतदुक्तं 'तत्त्वार्थदीपे'—'अधुना हाधि-कारास्तु सर्व एव गताः कलौ । कृष्णश्चेत्सेव्यते भक्त्या कलिस्तस्य फलाय ही'ति भक्ति-सार्ध्यफलस्यान्येनासंभवादन्यसाध्यस्य भक्तेरानुषङ्गिकत्वान कर्गादितुल्यत्वगन्धोपि । नतु पूर्णमक्तिमार्गस्याधिक्येपीइ सामिकृतस्य तत्तुल्यत्विमिति चेत्, न 'स्मर्तव्यः' 'स्मृतेः' 'कुष्ण कृष्णे'ति ' न वै जनो जातु '. 'कुष्णेति' 'आलोड्ये'स्यादिवावयैः सामिकृतस्यापि फलसाधकत्वादन्यस्य तद्भावादलप्रक्तिभिः॥ १॥

<sup>े</sup> १ एवकारो हि त्रिप्रकारय:-अन्ययोगव्यवच्छेदकोऽयोगव्यवच्छेदकोत्यन्तायोगव्यवच्छेदकक्षेति, विशेष्यान्वित: प्रथमो यथा पार्थ एव धृतुर्घर:, विशेषणान्वितो दितीयो यथा शङ्कः पाष्टुरेय, क्रियान्वित-रेतृतीयो यथा नीत्रं छरोजं मवस्येवेति । २. क्रचिषास्ति ।

### कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।

### भष्टश्रीगोविन्दराजकृतटिप्पणम् ।

मिलिन्द्रिन्दोपमचारुकेशं सुमक्तरोपं सुखकारिदेशम्। पयोदनीकाशमनोद्गयेशं तं वेङ्काटेशं शरणं प्रपद्ये ॥ नत्वा श्रीवञ्चभाचार्यचरणे शरणे सताम्। कृष्णाश्रयमकाशस्य ब्याख्यानं सुनिरूप्यते ॥

संस्पर्जादिति । सम्यक् सम्बन्धादित्वर्थः । सम्बन्धे सम्यक्त्वं चात्रान्वापरि-भूतत्वम् । अन्यदाशिष इति । न च अन्याथ ता आशिपश्चेति विग्रहे अन्याशिष इति भाव्यमिति वाच्यम् , 'अपष्ठचत्तीयास्थस्ये'ति दुगागमात् । राघाहृद्यानन्द्दायकः मिति । राधाहृद्यायानन्दं ददातीति तथा । भगवत्सुखस्यानन्द्रूपत्वान्नानुपपितः काचित्, इतर्याऽज्याप्यद्वतित्वेन सुखकयनस्यैत्रोचितत्वात् । अत एवोक्तं 'प्रेपामृत'टी-कायाम् 'आनन्दोन्तः करणदेहादिसर्वन्यापकः सुखमन्याप्यष्टती'ति । ननु 'आनन्दा' द्रंपेत्र खल्तिमानि भूतानि' 'सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मे'स्यादिभिः श्रुतिभिरान-न्दस्य भगवद्भुपत्वात्स्वद्भयक इत्यर्थः पर्यवसन्न इति चेत्, इष्टावत्तेः, स्त्रक्ष्यदानस्यो चितत्वात् । एनेनानयोरभेदः सङ्गच्छते । तदुक्तमाथवणीयकृष्णोपनिषदि 'पूर्णप्रेमाः स्पदी राषा श्रीकृष्णगनसोद्धरा', तस्मान भिनेति । यतकृपादृष्टित इति । स्त्रीप-त्रेन परिष्रहादित्यर्थः । अभियन्द इति । भक्त्यार्थसिद्धये निजाचार्यानभिवन्द इति सम्बन्धः । तत्र सेवाविषयक्रमेम्णा निर्विद्ययन्थपरिसमाप्तिसिद्धचर्थं निजाचार्यनमस्कारः रूपं मङ्गलं करोपीरग्तदात्रयार्थः । सेवा त्वत्र नमनादिरूपा । न च भेमविशिष्टसेवयेति वक्तमुनितं, मत्ययार्थस्येत्र माधान्यात् । तथा चोक्तमस्मदाचार्येनिवन्धे 'धात्वर्धः सेवा मत्ययार्थः मेमेति'। तत्त्वार्थदीपे तु 'मेमसेवात' इति फलिवार्थकथनम्, अन्यया 'मन्यपार्थः भयानं मक्तत्यर्थे विशेषणि'तिन्यायितिरोधः स्पात् । वस्तुतस्तु एतस्य सामान्यन्यायन्त्रेन विशेषन्यायस्या चळीयस्त्वात् । एतदुक्तं विवरणे 'मकृतिनत्यययोः भन्यपार्थस्य भागान्यमितिसामान्यन्यायादिच्छाविषयतया शब्दवीध्य एव शाब्दसाधनताः न्य इति स्वर्गशामादिवानये वल्हस्रविशेषन्यायस्य वलीयस्त्यादश्वेन जिगमिषति असिना नियांनर्गात्यादिष्टीविषमयोगेभादिरूपसायनस्य 'तदन्त्रेष्टव्यं तद्विजज्ञासितव्यं मन्त-ध्यियाद्वितियमयोगे तन्यार्थभूनिययेश 'सन्'मन्ययाभिहितेच्छाविषय एव ग्रमना' दारन्यगय व्युत्पत्रन्याच महत्वभिदितायां विमायां यज्ञादीनां विनियोग इति । नृष्ट भावे रियधिकासन्यन्ययाधिस्य भावत्यमुचिनं न तु वेपत्यमिति चेत् , अत्रोदयते, भावार्थः पत्नं तु मन्ययस्य नारर्भयवादिभिद्मेय, तत्र भावग्रब्दैन देवादिविषयिणी रतिः मक्ते

सर्गः । पुरुपाह्रबादीनामुत्पत्तिर्विसर्गः । उत्पन्नानां तत्तन्मर्पादया पालनं स्थानम् । स्थितानामभिष्टद्धिः पोपणम् । पुष्टानामाचार ऊतिः । तत्रापि सदाचारो मन्त्रन्तरम् । तत्रापि विष्णुभक्तिरीशानुकथा। भक्तानां प्रवश्चाभावो निरोधः। निष्पपश्चानां स्वरूप-लाभो मुक्तिः। मुक्तानां ब्रह्मस्वरूपेणावस्थानमाश्रय इति । दश्चविधभक्तसेव्य इति । सान्विकसान्विकाः, सान्विकराजसाः, सान्विकतापसाः । राजसराजसा, राजस-सान्विका, राजसतापसाः । तामसतापसाः, तामसराजसाः, तामससान्विकाः । एके निर्गुणा इत्येतैर्दशविधैभक्तैः सेव्य इत्यर्थः । प्रार्थनाच्याजेन स्तुवन्तीति । 'किमासन ते गरुडासनाये'त्यनेनत्र्यार्थनाव्याजेनैव स्तुतिनिरूपणस्यैवोचितत्वादिति भावः । गम्यते प्राप्यत इत्यर्थ: । ननु 'भावे' इत्यधिकारात्कथमत्र कर्भणि मत्यय इति चेत्, सत्यम्, 'कृत्यल्युटो बहुल'मित्यत्र 'बहुल'मितियोगविभागात्तथा। अत एव 'एवं च बहुलग्रहणं योगविभागेन कुन्मात्रस्यार्थव्यभिचारार्थं पादाभ्यां हियते पादहारकः कर्मणि ण्बुलः इति वैयाकरणशिरोमणयः। पापण्ड इति । वैद्विरुद्धत्वं पापण्डत्वम् । आत्मसुख-वाचकेति। 'यत्र दुःखेन संभिन्नं न च ग्रस्तमनन्तरम् । अभिलापोपनीतं च तत्सुखं स्व:पदास्पद्र'मिरयनेन स्वर्गपदस्यात्मसुखंवाचकत्वादित्यर्थः । लोकभ्रमजननादिति । लोकत्वेन भ्रमजननादित्यर्थः। मायाचादाभिनिचेदाादिति । विवर्ताधिष्ठानत्वेन मायो-पहितव्रक्षणः कर्तृत्वक्रथनादित्वर्थः। विवर्तस्तु अतान्विकोऽन्ययाभासः। यदा, वस्तु-नस्तदसमसत्ताको विवर्तः। अथवा कारणविस्रक्षणोऽन्यथाभावो विवर्तः । कारणभेदं विनैव तहचतिरेकेण दुर्वचं कार्य विवर्त इति वा । निरीश्वरत्वाङ्गीकाराचोगस्येति। निर्वीजयोगाङ्गीकारादित्यर्थः । योगस्तु चित्तवृत्तिनिरोधः स तु भगवद्धचानार्थमङ्गत्वे-नोपयुक्त एकः । ध्यानाभावेष्यात्मवोधाङ्गभूतो दितीयः । उभावपि प्रामाणिकौ । यस्त स्वतन्त्रतया फलसाधकत्वेन प्रोक्तस्तथासि छिहेतुर्जानात्मा वा तथान्ये देहेन्द्रियादि-साधकास्तेऽनामाणिकाः । सर्वमेतच निवन्धे स्पष्टम् । कलिकालानुगुणेष्टिवति । 'हाप-रादौ युगे भूत्वा कलया मानुपादिषु । स्वागभैः कल्यितस्त्वं च जनात्मदिमुखान् कुरु 'मां च गोपय येन स्यात्सृष्टिरेपोत्तरोत्तरे'त्यादिपद्मशुराणायुक्तवचनैर्पद्दादेवादीनां कलि-कालानुगुणत्वस्य सिद्धत्वादित्यथै:। अन्यार्थकत्वादिति । अत्र प्रमाणभूताः 'शुभिके शिर आरोह शोभवन्ती मुर्ख पम। मनाप्ने वची विद्वेष्वस्त्विंश्याद्य आगणा अनुसन्वेया इति भावः। 'कलेदोंपनिये'रित्यारभ्या'भवोषि फल्गु'रित्यन्तानां वचनानां सङ्गदः-'कले-दोंपनिये राजनसित होको महान् गुणः। कीर्तनादेव कृष्णस्य मुक्तवन्यः परं बजेत्' 'कृते यद्यायतो विष्णुं त्रेतायां यज्ञतो पर्वैः । द्वापरे परिचर्यायां कलौ तद्धरिकीर्तनात्' 'कर्लि

सभानयन्त्यार्या गुणज्ञाः सार्भागिनः । यत्र संकीर्तनादेव सर्वः स्वार्थोपि छभ्यते । 'शृष्वन् गृणन् संस्मर्यंथ चिन्तयन् नामानि रूपाणि च मङ्गळानि ते । क्रियासु यस्त्र-चरणारविन्दयोराविष्टचित्तो न भवाय करपते' 'गृहेष्वाविश्वतां वापि पुंसां कुशलकर्मणाम्। मदार्तायातयापानां न बन्धाय गृहा मताः' 'ताबद्रागाद्यः स्तेनास्ताबतकारागृहं गृहम्। तावन्मोहोड्विनिगडो यावस्कृष्ण न ते जनाः' 'एवं नृणां क्रियायोगाः सर्वे संसृतिहेतवः । त प्वात्मविनाशाय कल्पन्ते किएताः परे 'मत्कर्म क्वितां पुंसां काललोपो भवेद्यदि । तत्क्षमे तस्य कुर्वनित तिस्रः कोट्यो महपेयः' 'स्वपादमुलं भजतः वियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यद्योत्पतितं कथित्रत् धुनोति सर्वे हृदि सन्निविष्टः' 'एवं विमृश्य सुधियो भगवत्यनन्ते सर्वात्मना विद्धते खळु भावयोगम् । ते मे न द्व्डवह्न्त्यथ यद्यपीपां स्यात्पातकं तद्वि इन्त्युक्तायवादः' 'ते देव सिद्धपरिगीतपवित्रगाथा ये साधवः समहक्षी भगवत्मपन्नाः । तात्रोपसीदत हरेभद्रयाभिगुप्तात्रेपां वयं न च वयः मभवाम दण्डे 'सर्वे-धर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं व्रज । अहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोक्षियण्यामि मा शुच 'अपि चैरसुदुराचारो भजते पामनन्यभाक् । साधुरेव स मन्तव्यः सम्याव्यवहितो हि हाः' 'यः किंबेंद्रण्यवो लोके पिथ्याचारोप्यनाथमी । पुनाति सकलान् लोकान् सहस्रांशुरि बोदितः' 'यानास्थाय नरो राजन प्रमाधित कर्हिचित् । धावित्रपील्य वा नेत्रे न स्खलेब पतेदिद्दं 'धर्मः सत्यद्योपेतः विद्या वा तपसान्त्रिता । मञ्जल्यापेतमात्मानं न सम्यक् मपुनाति हि' 'धर्म: स्वतुष्टितः पुंसां विष्वक्सेनकथासु यः । नोत्पाद्येद्यदि रति अप एव हि वेवत्रम्' 'नैष्कम्पेष्यच्युतभाववर्जितं न स्रोभते ज्ञानम् निरञ्जनम् । इतः युनः शंखद्भद्रमीथरं न चार्षितं कर्म यद्यकारणम्' 'यमादिभिर्योगपयैः कामलोभइतो मुद्दः । मुद्दुन्दसेत्रया यद्वचथात्माद्धा न शाम्यति' 'श्रेयःस्त्रति भक्तिमुदस्य ते विभी हिरयन्ति ये केव त्रयोधल्यमये । तेपापसी केशल एव शिष्यते नान्यद्यथा स्यूलतुपाव यातिनाम् ' परम्मिभियेत्तवसा ज्ञानवराग्यतथ यत् । योगेन दानधर्मण श्रेयोभिरि तरेरिष 'सर्व पद्मक्तियोगन पद्मको लभते खसा ' चतुर्विधा भजनते मां जनाः सुरुतिनोर्जन । आता जिल्लासुरपर्थि क्वानी च भरतप्र ' अकाम: सर्वकामी वा मोसकाम चदारधी: । तीव्रेग मिस्तयोगेन यजेत पुरुषं परम्' 'ज्ञाने मयासमुद्रपास्य नकत एवं जीवन्ति सन्मुखरितां भवदीयवार्ताम् । स्थाने स्थिताः श्रुतियतां ततुवाद्धाः नोमिषं पायग्रीमित जित्रोप्यति तैसिकोत्याम् । जिपक्रम्यं भगपति मसन्ने श्रीनिकै तने । तथापि तथ्यस सामन् नहि बाज्छन्ति किञ्चन ! ' रूपमासीम्यमयाँच भोगांबेबा-मुप्ति रान्। ददाति ध्यायना निन्यमप्रागनदो हरिः। 'परिनिष्टिनोपि नेर्मुण्ये उत्तमश्रोकः

स्रीलया । गृहीतचेता राजर्षे आख्यानं यदधीतवान् ' आत्मारामाश्र मुनयो निर्म्रन्या अध्युरुक्रमे । कुर्वन्त्यहैतुकीं भक्तििवर्धभूतगुणो इरि: ' नैकात्मतां मे स्पृहयन्ति केचिन्नत्यादसेवाभिरता मदीहाः । येन्योन्यतो भागवताः मसज्य सभाजयन्ते मम पौछ-पाणि " ' महतां मधुद्धिट्सेवातुरक्तमनसामभवोषि फल्गु'रिति । भक्तिसाध्यफलस्येति भगवत्स्वरूपनाप्तेरित्पर्थः। तदुक्तमस्मत्मसुभिर्भक्तिहंसे 'भक्ती च न स्वरूपातिरिक्त-फलकत्व'मिति । 'स्मर्तव्य'इत्यारभ्य 'तद्भावा'दित्यन्ते वचनानि तु 'स्मर्तव्यः सत्ततं विष्णुर्विस्मतव्यो न जातुचित् । सर्वे विधिनिषेधाः स्युरेतस्यैव च किङ्कराः ' स्मृते: सकलकस्याणमाजनं यत्र जायते । पुरुपं तमजं नित्यं वजामि शरणं इरिम् ' 'कुण्ण कुण्णेति कुण्णेति यो मां स्मरति नित्यगः। जलं भित्ता यथा पद्मं नरकादु द्वराम्यदम् 'कृष्णेति मङ्गलं नाम यस्य वाचि प्रवर्तते । भस्मीभवन्ति राजेन्द्र महापातककोटयः ? 'न वै जनो जातु कथंचनाव्रजेन्मुकुन्द्सेव्यन्यवद्क संस्तिम् । स्परन्मुकुन्दाङ्गुणुपपूहनं पुनर्विहातुमिच्छेन्न रसग्रहो यतः' 'आलोड्य सर्वशास्त्राणि विचार्य च पुनः पुनः । इद्मेकं सुनिष्पन्नं ध्येयो नारायणः सदे ति । तत्र नवविधा भक्तिनिदानं, ततः वेम, तेन च विशिष्टक् भगवत्माप्तिः, सैव फलमिति फलसहितपूर्णभक्तिमार्गस्यरूपम् । अत एव सर्व-निर्णये 'स ज्ञानक्रियोभययुतः स एव फलं, तत्रापि साधनं मेमैव तस्साधनं नवविधा भक्ति'रिति श्रीमद्वाचायवर्याः। तथाच सामिकृतस्यापि स्मरणपर्यन्तं विहितस्यापि कायवाग्विनियोगस्नेहाभावेषि मनोमात्रस्थित्यैव तादशपुरुपविदितस्य वा फलसांघकत्व-मिति स्पष्ट एवेतरेभ्य उत्कर्षः। तथाचोक्तं नियन्ये-' कायवान्विनियोगाभावेषि स्नेहा-भावेपि मनोमात्रस्थितौ फलमेतदि'ति। कर्ममार्गस्य तु न तथा, साङ्गाद्वैदिककर्मणः फला-वश्यंभावनियमादिति तत्त्वम् ॥ १ ॥

प्रकाशः ।

नतु पुण्यदेशस्यितिमात्रेणापि पुरुवाधिसिद्धेः किवितीतरव्यवन्छेदपूर्वकमाश्रयमा-र्थनित्याशङ्क्षय देशानामसाधकत्वं वदन्त आश्रयं प्रार्थयन्ते-

म्लेब्छाकान्तेषु देशेषु पाँपैकनिलयेषु च । सत्पीडाव्ययलोकेषु कृष्ण एव गतिर्भम ॥ २॥

म्लेच्छाकान्तेष्विति । देशेषु हीनैराकान्तेषु सत्स । नतु म्लेच्छा अपि न्याय-वर्तिनश्चेत्तदा को दोपस्त्राहुः—पापैकनिलयेण्यिति। पापरूपा एवते तदेकनिलयेषु, पापा ये मुख्यास्तिक्षरयेषु, पापस्य वा । अथवा पूर्वोक्तेषु पापैकनिलयेषु च अँह वहा-दियु, यत्र गमनमात्रेण युनः संस्कारसंभवः । नतु लोका वणिनाद्यः समीचीनाधेलापः

१. अञ्जबतक किलेशु सीराष्ट्रमग्येशु च । तीर्थपानां विना गण्डन पुनः संस्कारमहंतीति - ""

#### प्रकाश: ।

कि कार्यमत् आहु:-सदिति । साधूनां पीडया व्यग्नाः स्वधर्मीचरणमेवानिष्टहेतुः प्रत्य-क्षत्वाच कार्यमुत माकृतं कर्म वेति व्याकुछा छोका येषु । सद्धमस्य शुभहेतुत्वानिश्ययेन अद्धाद्यभावात्तेषि सहाया न भवन्तीत्यर्थः। अहो अमीषां किमकारि शोभनं प्रसन्न एपां स्विदुत स्वयं इरि:। यैजन्म लब्धं नृषु भारताजिरे मुक्कन्दसेवौपियकं स्पृहा हि न ' इत्यादिवावयैर्देशानां कृष्णाश्रितानुकूलत्वात् । शेषं पूर्ववत् ॥ २ ॥

#### दिप्पणम् !

पापा ये मुख्या इति । फल्तितार्थकथनमेतत्, इतरथा विशेषणसमासे 'पूर्वका-हैके'त्यनेनैकशब्दस्य पूर्वनिपातः स्यात् । विग्रहस्तु पापेषु ये मुख्या इति । यत्र गम-नमाञेण पुनः संस्कारसंभव इति। अङ्गवङ्गकिङ्गेषु सौराष्ट्रपगधेषु च । तीर्थयात्रां विना गच्छन् पुनः संस्कारमहेती'त्यनेन तथैत्वर्थः ॥ २ ॥

न्तु गङ्गादितीर्थरपि सर्वपुरुपार्थसिद्धेः कि केवलाश्रयेणैत्याशङ्कच द्रव्याणाम-साप्रकत्वं वदन्तस्तीर्थानामाहुः-

# गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टेरेवावृतेप्विह ।

तिरोहिताधिँदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३ ॥

ंगङ्गादीति। गङ्गीदीनि यानि तीर्थश्रेष्टानि तेषु दुष्टैरेवारतेषु सत्स, अती न तैः शुरुपार्यसिद्धिः । ननु क्यं दुष्टरेवाटतत्वं तत्र ब्राह्मणादीनावि सत्त्वात् , न, अतिविरि चयादनादरेण तत्र मन्यभावेन मतिग्रहाग्रुपाधिमिरवस्थानाच तेपामपि दुष्टत्वमेव । नदु सर्विपनिवारवेषु तेषु सत्म दुएल्वमंसंभवीति चेत्, न, 'सर्वेण गाङ्गेन जलेन सम्बन् द्युन्ना गतेनाच्यय भावदुष्टः । आजन्मतः स्नानपरोपि नित्यं न शुद्धचतीत्येव वयं वदाम' इत्यादित्वपुराणवचनात् , 'मत्स्यकच्छपमण्ट्कास्तोये मन्ना दिवानिशं । वसन्तोपि च ते स्नानातालं नाईन्ति कहिँचित् 'श्रद्धाविधिसमायुक्तं यत्कर्मे क्रियते नृभिः। श्रुचि टिप्पणम् ।

द्रव्याणाममाधकत्वं चद्नतस्तीयानापिति । तीर्थस्य तरेशावच्छित्रप्रवाहात्म पाच्यात्मिश्देशनास्यन्येन द्रव्यन्यमितिभातः । अन्यतोक्तमस्मन्त्रभूभि'र्नियन्ये' 'द्वितीयस्य मसारम्पतया नीर्थन्यमि'ति । यादवरोजेषि-'तीर्थं मन्त्राज्ञुवाध्यायदाख्रेष्वस्मति पावन' इति । इन्तं च द्रशमम्बर्गापगुरोधिन्यां देवनारूपन्यं 'कालिन्दीति समाग्याते'त्यस्य व्याग्याने 'आध्यात्मिकं देशनारूपि'नि । 'नायश्चित्तानि चीर्णानी'तियचनप्रयाणि-

१. व चित्रीत क्रमटः । २. अवस्तित्रमिति पाटः । ३

#### प्रकाराः ।

शुद्धेन भावेन तदानन्त्याय कलाते ' 'विधिहीनं भावदुष्टं कृतमश्रद्ध्या च यत् । तद्धर-न्त्यसुरास्तस्य सुमूहस्याकृतात्मन ' इति योगियाज्ञयत्म्यवचोभिः, 'अश्रद्ध्यानः पापात्मा नास्तिकोच्छित्रसंशयः । हेतुनिष्टश्च पञ्चैते न तीर्थफलभागिन ' इति वायुपुराणवचनाच, ' प्रायश्चित्तानि चीर्णानी'त्यादिभित्र्य तेषां भगवद्धाहिष्टं ख्यनास्तिक्यादिद्दोपानिवार-कत्वात् । नतु वस्तुशक्त्यां सत्यां कथमेतत् , न द्ध्याः कदाचित्र दहतीत्याशङ्कत्याधि-दैविकदेवतारूपतिरोधानादस्तुन एवाभावादित्याहु:—तिरोहिताधिदैवेष्ट्यित । दुष्टा-न्यत्याधिदैवतिरोधानात्सतः पत्येव माक्तस्त्रात् , अत एव श्लीभागवतार्थतत्त्वद्दीपे ' तीर्था-द्विकाभावे जले दश्यमानदोपाभावार्तिक तीर्थीकरणं स्यात् । शेपं प्राय्वत् ॥ ३ ॥

#### टिप्पणम् ।

'शायिक्षत्तानि चीर्णानि नारायणपराङ्मुखम्। न निष्धुनन्ति राजेन्द्र सुराक्तम्भिमवा-प्नाः' 'तीर्थादाविष या म्रक्तिः कदाचित्कस्यचिद्भवेत् । कृष्णप्रसादयुक्तस्य नान्यस्येति विनिश्चयः' 'भवद्विषा भागवतास्तीर्थीभूंताः स्वयं प्रभो । तीर्थीकुवेन्ति तीर्थानि स्वान्तः-स्थेन गदाभृते'ति ॥ ३ ॥

#### प्रकाशः ।

नतु कैर्तृसमीचीनत्वे सर्वफलसिद्धेः किमाश्रयेऽन्यव्यवच्छेदेनेत्याशङ्कत्य कर्तॄणाम-साधकत्वं वदन्त आश्रयं प्रार्थयन्ते—

### अहङ्कारविमूहेषु सत्स पापानुवर्तिषु । लाभपूजार्थयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ४ ॥

अहङ्कारविम्हे दिवति। सत्सु पण्डितेषु अहङ्कारेण वयं शास्त्रज्ञ इतिगर्नेणान्यं पृच्छन्यपि नेति मायावादाधभिनिवेशादिशेषेण मृहेषु सत्सु। ज्ञानवत्कृतिरिप तेषां दुष्टे-त्याहुः लाभपूजाधयत्नेष्विति । लाभपूजाधमेव यत्नो येषां, ते पारमाधिकमिष कर्षे लाभपूजाभ्यामेव कुर्वन्ति।पापान् पुंसः, पापं वानुवर्तन्तेऽतः सङ्गासदोपाभ्यां दुष्ट्तान्न तेषां स्वतः फलसिद्धिराश्रये तु भगवत्कृपायां स्वत एव वेदार्थस्वदोपयोः स्फ्ररणात्कलसिद्धिः, भगवान् भगवदीयो वा वेदार्थ जानातीति भक्तानामेव वेदतात्पर्यज्ञानात्। शेषं सुगमम्॥४॥ पूर्ववदाशङ्क्य मन्त्राणामसायकत्वं वदन्त आश्रयं माध्यन्ते—

अपरिज्ञाननप्टेषु मन्त्रेष्व्वतयोगिषु । तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम्॥ ५॥

#### मैकाशः ।

अपरिज्ञाननछे दिवति । मन्त्रा वैदिका आग्योक्ताश्च, तेषु अपरिज्ञाननछेषु अपरिज्ञानेन तात्पर्यफळदेवतास्वरूपाज्ञानेन नष्ट्रपायेषु सत्सु । वैदिकानां गुरुकुळवासव्रद्धाः चर्यग्रद्धासिक्षध्यनध्यायराहित्यपूर्वकं पठितानां साधकत्वेनाव्रतयोगिनापसाधकत्वात् । आग्योक्तानां तात्पर्याज्ञानेनार्थदेवयोस्तिरोभावादसाधकत्वात् । भगवदाश्रये तु 'यस्य स्मृत्ये'त्यादिवावयैः 'सव संपूर्णतां यातो'ति मन्त्राणामपि साधकत्वात् ॥ ५ ॥

नतु मीमांसादिना मन्त्रतारार्धनिर्शास्त्रमिभरेव फलसिद्धेः किमाश्रवेणैत्याशङ्कय

पर्भणामसाक्ष्यत्वं वदन्त आश्रयं प्रार्थयन्ते---

### नानाबादविनप्टेषु सर्वकर्मत्रतादिषु । पापण्डेकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ६ ॥

नानावाद्विन छेिद्वति । कर्माणि सोमयागादीनि, वतादीनि च, तेषु सर्वेषु मपत्रः सर्वोपि मिध्येति वेदानापपि तथास्त्रास्मपत्रवत्स्वाज्ञानकचिपतस्वेन वेदानां तद्वी-धितानां च व्यवहारमात्रेण भागाण्याच किञ्चित्कतेव्यं भाप्तव्यं वास्तीति केपाञ्चिद्वाद्यः 'परमेष्टिनो वा एप यज्ञोत्र' इत्यादिवानयैर्जनादीनामपि यज्ञैरेवोत्कर्पात्पूर्ववासनात एवोत्त रोत्तरमष्टतेः कर्मव कर्तव्यं तेनैव फलं न कोप्युपास्यः फलदाता प्रवर्तको मा, देवतापि चेतना नारित किन्तु पन्त्रमय्येवेति न देवतापीतिव्यापारः फलं वेति केपाश्चिद्वादः, शाहेग पोडशपदार्थिविनेकानन्तरं अवणमनननिद्धियासनैः स्वात्मसाक्षात्कारे सति दुःखात्य न्तामार एव फलंन मगवान्सेव्यः फलं वेति केपाञ्चिद्वादः, पकृतितद्विकारोपधानविल्ये पुरुषस्य स्वरूपेणावस्यानं फलं, न भगवानिति केपाश्चिन्मतम्, एवंविधैर्नानावादैविशेषेण नष्टेषु सत्स् । विषरीतार्थनिवयेन फलाजनमत्माद्विनाशः । वस्तुतः 'पुरुष एवेदं सर्वे' 'एतदात्म्यितदं सर्व' 'सर्वस्य वर्शा सर्वस्येज्ञानः 'एप उ एव तं साधु कर्म कारयिते 'यहं संपेक्ष मभवः' 'वो च रामिनिद्रपवान' 'देवोसुरो मतुष्यो वा' 'फलमत उपपत्तेः' 'त एरं हमास्त्र्यन्त्येनिष'ति 'देवा व सत्रवासत' 'विश्वते तद्नन्तरम्' 'मामेवैष्यसि' <sup>4</sup> आनन्दं प्रधाणो रूप <sup>7</sup> पित्यादिश्वतिस्मृतिषुराणन्यायैः मपश्चस्य ब्रह्मात्मकत्वातसत्यत्वेन यतेन्यस्य सपायन्याद्रगातः सर्वेश्वरस्येन सेन्यत्यात्मवर्वेकत्यात्पारक्रहात्त्वात्तृतिसव्यक्तरणाः चनुषपन्या देशनानापपि चेननत्राद्धगत्रसायुज्यस्य मोसत्यादानन्दस्यत्वेन भगवत एव पालकपत्यात्पृत्रीकारादानां मञ्जितकस्यत्यात् । स्वयताग्रहेणैय निषिद्धद्शस्यादिविद्धैकादः

दित्यणम्।
भरिषित्रक्रत्यत्यदिति।यमु 'शामदीषिकायां नत्रमाध्याये 'देवता वा प्रयोजयेदे
अतिथित्रक्षेत्रनस्य वर्षन्यदि?स्यिषकाणे 'यमिष देवता विभइवती अतिगृह्य भुत्वा अति भर्भाद्रित च तथाषि यागादेव पत्रं विश्रह्यती चानित्या स्यात्, ततश्च निस्

वेद्विषयत्वं न स्यात्, सत्यपि विश्वहे प्रत्तस्य इविषो देवतया भोगः प्रत्यक्षविरुद्धो-शवयोभ्युपगन्तुम्, न चाभुञ्जाना मसीदतीति युक्तम्, अत एवामतिपन्नापूर्वत्यागे देवतामसादे वा फल्लिक्येतद्पि निरस्तं, न हि तस्याः मसादः संमवतीत्युक्त'मिति पार्थसार्थिमिश्राः तत्त्रौढिवादमात्रमेव । तथाहि न'यदुक्तं विग्रहवती चानित्या स्यात्ततश्च नित्यवेद्विषयत्वं न स्यादि'ति, तद्पेशलं, अनित्यानामपि यागादीनां येद्विपय-त्वात्, विश्रह्वन्वेनैव फलननकत्वस्य 'तृत एवैनिपन्द्रः प्रजया पशुभिस्तर्पयती'त्यादि-श्रुत्युक्तत्वाच । मुख्यार्थावाधेन न श्रुतेरुपचरितार्थत्वम् । अर्थवादानां स्वतः प्रामाण्यं न तु विध्येकवाक्यतया । एतेनास्मिन्नेवाधिकरणे यच्छावरभाष्ये सिद्धान्तितं तस्वमता-ग्रहमात्रमेव । प्रकृतपनुसरापः । यद्पि 'सत्यपि विग्रहे प्रत्तस्य इविपो देवतया भोगः प्रत्यक्षविरुद्धोशवयोभ्युपगन्तुमि'ति, तद्प्यविचाररपणीयम् । विश्वादीनापपि प्रत्यक्ष-भोगाभावत्वेन 'सर्वमनुष्या विष्णुनाऽशितपश्चन्ती'तिश्चतौ 'पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति । तद्दं भक्तपुपहृतपञ्चामि प्रयतात्मन' इति स्पृतौ ' विष्णोर्निवेदिता-न्नेन यप्टव्यं देवतान्तरम् । पित्रभ्यश्चापि तदेयं तदानन्त्याय कल्पते " पित्रशेपं तु यो दद्यात् इरये परमात्मने । रेतोधाः पितरस्तस्य भवन्ति क्षेत्रभागिन 'इति स्कान्दे 'यः श्राद्धकाले हरिभुक्तशेषं ददाति भक्तया पिठ्देवतानाम् । तेनैव पिण्डांस्तुलसीविभिश्रा-नाकस्पकोटि पितरस्तु तुप्ता ' इति ब्राह्मे च शतिपादितस्य भोगस्य विरोधापतेः। युक्त निर्णयसिन्धुः-'एतःसर्वे निवन्यविरोयानिर्मृतः'मिति, तत्र, श्रीयरस्वामिन्दर्सिइपरिचर्या-दिमूलं बदतः स्वस्यैव बदद्वचादातात् । एतेन 'न चासुझाने'त्यारभ्य 'शसादः संभवती-स्युक्त'मित्यन्तं यदुक्तं तदेतेनैव निरस्तम् । वस्तुतस्तु विशिष्ट एव देवतेति न काप्यन्तप-पत्तिः । एतेन तदुक्तकर्ममार्गस्य पत्रपितम्बरतं सिद्धमिति निगर्वः । यतु मुक्तावल्या-मात्मनिस्पणे 'मुतरामीश्वरभेद' इत्यारभंव 'परमं साम्यगुपैतीति श्यते' इत्यन्तं पञ्चानन-भट्टाचार्या आहुस्तत्वामादिकमेव । तथाहि यदुक्तं 'सुतरामी खरभेदीऽन्यथा यन्थमोक्षा-नुपपत्ते रिति, तत्तुन्छं, बन्बस्य सांसारिकजीवविषयत्त्रेन सुतरां भेदाभावात् । यदि 'योपीश्वराभेद' इत्यारभ्य 'सपर्विना' इत्यन्तं बद्दन्ति तद्दिष तथा। तथाहि अभेद-बोधिका किल 'ब्रह्म येद ब्रह्मेंच भवती'ति श्रुतिः । नहि तदीयत्वपतिपादन-द्वारा स्तुतिस्तरयाः श्वरयोधीपि स्त्रीपचारिकः, न च श्रुतेरुपचरितार्थस्यं संभवति मुख्यार्थाबाघात् । अत ए'वांद्यो नानाव्यपदेशा'दित्यथिकरणे ' अदेनश्रनयस्तु नातिदेश-कालामेदैन निविचोपचारादि'त्युक्या 'न च यत्रसस्तरीपचारिकं युक्त'विस्युक्तं वाचस्य-विमिन्नै: । न च 'सर्व प्वात्मानः समर्पिता इति श्रुतिविरोधः, सर्वात्मनां बच्चेनेव भवन-

मिति तदर्थात् । यद्पि भोक्षद्शायामज्ञाननिष्टत्तावभेदो जायते इत्यपि न, मेदस्य निस्यत्वे नाशायोगात् 'तद्यसत्, भेदस्य भ्रममात्रविषयत्वेन वस्तुन एवाभावात्। यदिष 'भेदनाशेषि व्यक्तिद्वयं स्थास्यत्येवे'ति तदिष न ' एष संप्रसादः अस्पाच्छरीरा-त्समुख्याय परं ज्योतिरूपसंपद्य स्वेन रूपेगाभिनिष्पद्यतें इत्यादिश्वतिविरोघात् । एतेन 'न च द्वित्वम गी'त्यारभ्य 'सर्वजनसिद्धत्वा'दित्यन्तं यदुक्तं तत्सर्वमनेनेव परास्तम् । यद्पि 'योपि तदानीमभेदमितपादक आगमः सोपि निर्दुःखत्वादिना साम्यं प्रतिपाद्यित संपदाधिवये पुरोहितोयं राजा संदृत्त इतिवदि'ति, तद्ि न छव्ववर्णप्रतीक्ष्यं द्चोत्तर-स्वात् । 'निरञ्जनः परमं साम्यमुपैती'ति श्रुतिस्तु जीवन्मुक्तपरा तस्पात्तार्किकमतस्यापि महिष्तकस्पत्वं सिद्धिविति निष्कर्षः। वचनसङ्कद्वस्तु-'अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्व भवर्तते । इति पत्वा भजन्ते मां चुवा भावसमन्विताः ' को नु राजिनद्रियमन् पृकुन्द्चरणाम्बुजं । न भजेत्सर्वतोमृत्युरुवास्यमपरोत्तवैः । देवोसुरो मनुष्यो वा यश्रो गन्धव एव वा । भजन्मुकुन्दचरणं स्वस्तिमान् स्याद्यथा वयम् ' 'भक्तया मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि तत्त्वतः । ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विश्वते तद्नन्तरम् ' भन्मना भन मझक्तो मद्यानी मां नमस्कुरु । मामेवैष्यसि सत्यं ते प्रतिजाने प्रियोसि में इति ।

आचार्यचरणद्वन्द्ववन्दनानन्दितात्मना । विष्येण वालकृष्णानां किञ्चिद्त्र विचारितम् ॥

मकाशः । दयादिवत्रतरणाच । कमेरवेषि वतादीनां पृथगुपादानं ज्ञानाचङ्गत्ववोधनाय । नतु तैषि स्वयं कुर्वन्ति परानिष वोधयन्ति भिध्यात्विनः फलत्वास्यफलत्वानन्दाभावताने कयं कुर्युः पर्यं वा वीययेषुस्तेषामिप मतानां शङ्करजैमिनीगौतपादिमवतितत्वाचेत्यत आहु:--पा पण्डकप्रयत्ने विवति । पापण्डनिभित्तमेव मुख्यः प्रयत्नो येषु 'त्वं च रुद्रे'तिसार्द्धन वामाराध्ये 'तिश्होनद्येन च भगवता महादेवं मित तथैवाज्ञापनेन तथैव तेषां महते। स्वयं क्षमांदिक्तणेन स्वस्य महत्त्वक्यापनेन मत्ववननात्, 'यद्यदाचरति श्रेष्ट्र' इतिन्याः यात्। आधुनिकामां तरेव मोहितस्वात् । नहि देवादिपवर्तितशास्त्रवपात्रेण सन्मतत्वं विन्तु पैदाविरोविरो सति पेदानुसारितात् । अन्यथा बृहस्पतिपवर्तितवौद्धशास्त्रस्यापि मन्मनन्यमसङ्ग इत्यर्वे भसक्तानुममकया । शेषं भागवत् ॥ ६ ॥

टिपणम्।

' लं चे'स्यार्थ्य ' भगत्या त्यनन्यये'त्यन्तानां वचनानां सङ्गदः---ं तं च रद्र महावाहाँ मोहशासाणि कार्य । अवध्यानि वितथ्यानि दर्शयहर्ग महाश्रुत । बदार्श कुरु याःसानपत्रकार्श च मां कुरु । त्वापाराध्य यथा राभी प्रदी-

प्यामि वरं सदा । द्वावरादौ युगे भूत्वा कलया मानुषादिषु । स्वागमैः कल्पितैस्त्वं च जनान्मद्विमुखान् कुरु । मां च गोपय येन स्यात् सृष्टिरेषोत्तरोत्तरा । 'यद्यदाचरित श्रेष्टस्तत्तदेवेतरो जनः । स यत्ममाणं क्वरुते लोकस्तदनु वर्तते ॥ ६ ॥

#### प्रकाशः ।

न्तु 'धर्मेण पापमपनुद्ति ' 'धर्मे सर्व मितिष्टित'मितिश्रुतैः पूर्व दोषाभावाय धर्मः कार्यस्तेन चित्तशुद्धौ माहात्म्ये स्वरूपे च ज्ञाते तदाश्रयादिकं कार्य न त्वाशुद्धोपव-तैवान्यया क योगिध्येयो भगवान् क दुष्टो जीव इत्याशङ्कच 'यमेवेप द्रशुते' 'रहुगणैतत्' भक्तया त्वनन्यये' त्यादीनाङ्गीकृत्या महदनुष्रहेण च भक्तया दोपवतापि गम्यत इति तन्माहात्म्यमपि तथेति महापुरुपद्वारा शरणागतौ सर्वे तत एव भविष्यतीत्यभिषेत्य भक्तानां भगवानेव चतुर्विधपुरुपार्थरूप इति तथमं धर्मरूपत्वं वदन्तस्तं मार्थयन्ते—

# अज्ञामिलादिदोपाणां नाशकोऽनुभवे स्थितः । ज्ञापिताखिलमाहातम्यः कृष्ण एव गतिर्भम् ॥ ७॥

अजामिलादीति । अनुभविषयीभूतोऽनामिलादीनां ये दोषास्तेषां नाशकः । वाषितं अखिलं माहात्म्यं येन ताहशः, तेन पापनिवर्तकत्विमष्टमापकत्वं च धर्मकायमुक्त- मतो दोषोपस्थिताविष तदाश्रयणमेव कार्य भगवदीयानां न तु तं विहाय भायश्चित्ता- दीति स्चितम् । यहा, परम्परासंवन्धेनापि पूर्वोक्तः, स्वनामसाम्येनाप्यजामिलोद्धारात् अनुभवे स्थितो महदनुप्रहेण । ज्ञापितमस्तिलं लीलादिन्हपं द्वीन । शेषं भागवत् ॥ ७ ॥

टिप्पणम् ।

'रहुगणितत्तपसा न याति न चेज्यया निर्वपणाट्ट हो । न वन्दनानैव जलाविसूर्येविना महत्पाद्रजोभिषेकम् 'भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेविवयोर्जुन । हातुं द्रष्टुं
च तस्येन प्रवेष्टुं च परन्तपे ति । अनुभविषयीभृतः हित । अजािमलादीनािमिति
शेपः । पक्षान्तरे त्वजािमलेतरभक्तिविषयीभृतः सिन्निति तद्येः । अजािमलस्य तु परमपरासम्बन्धेन स्वनाम्नेवोद्धारात् । दोपोपिस्थितािवित्यारभ्य सूचिनिमित्यन्ते—ननु
'श्रुतिस्मृतो ममेवाहे यस्ते चल्लङ्ख्य वर्तते । आङ्गोच्छेदी मम द्रोही मद्रकोिप न मे
पियः 'इत्यनेन मिक्तमार्गीयस्यापि चेद्विहितकरणत्येन दोषोपिस्थिताविप प्रायिश्वतादेः
माह्नत्वादित्यं कथमुच्यते इति चेत् , सत्यं , महादोषोपिस्थतो भगविद्च्छां हात्वा पायश्रित्तादिकरणम् । तदुक्तं सर्वेनिर्णये 'प्रायिश्वतं पातकादीनािम'ति । अल्पदोपोपिस्थतो
तु तद्याथ्यणमेव कार्य न प्रायिश्वतादि । एतदुक्तं सर्वनिर्णये—'अनेनाल्पविद्येत्वतायामिपि भागवतमनुसन्येयित्युपायः कथित द्वित सर्व समझसम् ॥ ७॥

#### प्रकाश: ।

ननु 'तस्मात्स्वार्ध्यायोऽध्येतन्यः' 'यं यं ऋतुमधीते तेन तेनास्येष्टं भवत्यमेर्वायोः रादित्यस्य सांयुज्यं ग्रंडती'त्यादिश्चतेः कमेपार्गिप ब्रह्मयत्ताध्ययनादिनाग्न्यादिसायुः ज्यसिद्धे'ये त्रव्यर'पित्यादिना ज्ञानेनाप्यव्यस्तायुज्यसिद्धेः को विशेषः कृष्णाश्रय इति किमिति तस्यैव प्रार्थनित्याशङ्कय तारतम्यज्ञानार्थे सर्वस्वस्थिनरूपणपूर्वक्रमथेरूपतं वदन्तस्तं प्रार्थयन्ते—

### प्राकृताः सकला देवा गणितानन्दकं बृहत् । पूर्णीनन्दो हरिस्तस्मात् कृष्ण एव गतिर्मम् ॥ ८॥ :

प्राकृता इति । यस्पात्मकला देवाः प्राकृताः सस्वाहङ्कारप्रभवत्वात् । बृहद्शरं गणितानन्दकं 'सेपानन्दस्य मीपांसा भवती 'त्यारभ्य 'ते ये वर्तं प्रजावतेरानन्दाः स एको ब्रह्मण आनन्दं इत्यन्तेन ब्रह्मानन्दस्य गणितत्वात् कृत्वण एव हरिः सर्वदुःखहर्ता

टिप्पणम्।

ये त्यक्षरमित्यादिनेति । 'ये त्वक्षरमितदेश्यमन्यक्तं पर्युपासते । सर्वत्रममित्यं च रूटस्यमच्छं ध्रवम् ' संनियम्येन्द्रियप्रामं सर्वत्र समबुद्धयः । ते प्रामुबन्ति मानेव सर्वभूनहिते रताः' 'क्रेग्नोधिकतरस्तेपामन्यक्तासक्तचेतसाम् । अव्यक्ता हि गतिर्दुः ल देहवद्रिस्वाप्यते ' इत्येतेन तथेत्यर्थः । सैपानन्द्स्येति । 'सैपानन्द्स्य मीमासा भगति । युवा स्यात्साधु युवाव्यायकः । आशिष्ठो दृद्धिष्ठो वलिष्ठः । तस्येयं पृथिवी स्वी तित्तस्य पूर्णा स्याद् स एको मानुप आनन्दः । ते ये शतं मानुपा आनन्दाः स एकी मनुष्यगरपर्वाणामानन्दः श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं मनुष्यगरधर्वाणामा नन्दाः स एको देवगन्धवीणापानन्दः श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतं देवगन्धवीणान मानन्दाः स एकः पितृणां चिरलोक्लोकानामानन्दः श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये अतं पिनृणां चिरलोकलोकानापानन्दाः स एक आजानजानां देवानामानन्दाः श्रीत्रियस्य चाकापहतस्य । ते ये शतमाजानजाना देवानामानन्दाः स एकः पर्वदेशनां देशनामानन्दः, ये कर्षणा देशनिवरित श्रीशियस्य चाकामहतस्य। ते ये धनं वर्षदेवानां देवानापानन्दाः स एको देवानापानन्दः श्रोत्रियस्य चाकापि सस्य । ते ये अनं देवानामानन्दाः स एक इन्द्रस्यानन्दः श्रोतियस्य चाकामहतस्य । ते ये शतिषद्धस्यानन्दाः स एको बृहस्यतेरानन्दः श्रोत्रियस्य चाकामहतस्य । ते ये गर्ने गृहण्योसनन्दाः स एकः मजापतेरानन्दः श्रोजियस्य चाकामहतस्य । ते ये श्रोते मनारोरानन्दाः स एको प्रकाण आनन्दः श्रोतियस्य चाकापहतस्ये स्थनेन प्रवाहकेन

#### प्रकाशः ।

पूर्णानन्द्श्च । पूर्णश्चासावानन्द्श्च, पूर्ण आनन्दो येन यत्र यस्माद्विति वा, तस्मात्कृष्ण् प्रव गतिर्भमास्त्वित्यर्थः। देवादिसाधुज्येषि तेषां प्रकृत्युषधानेन तन्युक्तः स्रगुणत्वेन ' आबझ-भुवनाङ्कोकाः पुनरावर्तिनोऽर्छने'विभगवद्दाक्यास्त्रनः संसारसंभन्नेनास्यानन्दत्येन स्वर्गव-दमुक्तित्वात्। ज्ञानमार्गेऽक्षरमुक्तेनिर्पुणस्वेष्यक्षरस्य गणितानन्दस्त्रेनाल्पत्वात् श्लुधितस्यात्य-स्यभोजनमभोजनमेथेतिबद्भयोजकत्यात् । अज्ञातार्थदृस्त्रार्थ'क<sup>9</sup>मत्ययेनाव्यक्तत्वं पुरुपो-त्तमापेक्षयास्यत्वं च म् चितम् । पूर्णानन्दत्वेन निर्गुणप्रक्तिदायकत्वेन कृष्ण एव शरणं भाव-नीय इति सिद्धम् । तदुक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः ' निर्शुणा मुक्तिरस्पाद्धि सगुणा सान्यसे-वये'ति । ननु 'ताविमी वै भगवतो इरेरंशाविद्यागतौ । भारव्ययाय च भुवः कृष्णौ यदुकुरू-द्वहीं' 'कलाभ्यां नितरां हरे:' इत्यादिनांशत्वकथनाहेहस्य च त्रिदिवेशादावि पाश्चभौ-तिकत्वजन्यत्वनियमेन जन्मश्रवणात् सुख्रयात्मगुणत्वेन भेदाच क्रयं पूर्णत्वं, कथं चानन्द्-रूपत्वपानन्द्वत्वं तज्जनकलं वा परं वक्तं शक्यपिति चेत्, मैत्रम्, 'ताविषा'विद्यादीना-मर्थानगणात्। तथाहि-भगवान् भक्तानामार्तिनाशार्थे सुखद्गवार्थ-च मक्टः सुवी भार-व्ययायेदानयोः कृष्णार्जनयोस्ताविमौ भगवनो हरे रशो चागतौ कृष्णयोयेदुकुरुद्वहंयोः प्रवि-प्टलायदुकुरूद्रही कृष्णी च जाती, यत आगती तत्र यदुकुरूद्रहत्वाभावात्। तृत्तंत्कार्यकर-णार्थे व्युहेषु भगवनस्त्रचंशापेक्षणादनयोर्षि सङ्कर्पणाशत्वेन भूभारहरणार्थमपेक्षणात् । अंशयोरेवावतारत्वे पूर्णन्वामाने कृष्णस्तु मनवान् स्वयम्' 'वसुदेवेष्टहे साक्षाद्धगवान् पुरुप्ः परः' । 'विदित्तोसि भवान् साक्षात्पुरुवः प्रकृतेः पर' इत्यादिकं विरुध्येतात्र चकारश्च व्यर्थः

वक्तानन्दस्य गणितत्वादित्यर्थः । पूर्ण आनन्दो येनेति । पर्यादाषुष्टिस्यस्पेति रोपः । येनेति करणे तृतीया । ननु करणस्य व्यापार्वन्तनियमारक्षयपुस्य फलोपयानासाधारण-कारणत्विमित नेत्, अत्रोन्यते, यत्र भणवान् सायनं कारियत्वेव फलं प्रयन्त्रित तत्र भणवतः करणतः, प्रयोज्यपदृत्यपहितपयोक्तृप्रमस्य सायनकारियत्वस्य तज्ञन्यत्वेन व्यापारत्वादिति । पूर्ण आनन्दो यसमादिति । पुष्टिस्यस्येत्यर्थः । हेतोर्निव्यापार-साधारणत्वात् । ननुभयोरि धुरुयफलमासिवन्तेन को वा विशेषः पुष्टिस्यस्येति चेत्, साधनानपेसत्वस्येव विशेषादित्यलं बहुना । 'ताविमावि'त्यारभ्य 'महतेः परः' इत्यन्तानि वचनानि—'ताविमो वे भगवतो हरेरंशाविहागतौ । भारव्ययाय च भुवः कृष्णो यदुकुखदुही' 'वभौ भूः एकसस्याज्या कलाभ्यां नितरां हरेः' 'अन्ये चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयम् ' 'वसुदेवषृहं साक्षात् भगवान् पुरुषः परः । जनिष्यते तिवमार्थं संभवन्तु सुरक्षियः' 'विदितोसि भवान् साक्षात् प्रष्पः महतेः परः । केवलातुभवानन्द-स्वस्यः सर्वषुद्धिहानि'ति । चकारश्च व्यर्थः स्यादिति । 'भारव्ययाय च भुवः' इत्यत

#### प्रकाशः ।

स्यात् । तयाचोक्तं श्रीभागवत'तत्त्वार्थद्दीपे 'सर्वातिरिक्तरूपेण नरः स्वावेशधारकः । तपोऽतिरिक्तकार्यं तु पूर्णे कृष्णे न चान्यये'ति । 'सर्वे'ति । व्याख्या तु 'सर्वकार्यकत्तित्वात्त-विस्पो नारायणः । पुष्टिकार्यकत्त्वाद्वतिरिक्तोवतारः । तत्राधिकारमाशङ्क्य परि-दर्शत 'स्वावेशे'ति । नरस्तु तादश्यंशं विभित्तं न त्ववतार इत्यर्थः । 'ताविमौ वै भगवत' इति मृत्यवायं 'कृष्णस्तु स्वयं भगवाने'तेन विष्ठ्यते इति समाधने 'तपोतिरिक्ते'ति । मार्गद्वपत्यापनार्थपत्रतीणांषि पूर्णमाकट्याभावे कार्य न सेत्स्यतीति पूर्णे कृष्ण एव प्रविष्टावंशाविति मृत्याये' इति । 'प्रभावि'त्यत्र कछाश्यामंशाश्यां भूवभौ हरेः सम्बन्तियां भूः पदेरतुमावेद्यां हाभिश्च नितरां वभावित्यर्थ इति । अन्ययोक्तयचनविरोधाद् । देदस्य पाञ्चभौतिकत्त्वजन्यत्वनियमस्य पाकृतियपत्रादमाकृते यथावेदमेवायिसिद्धेः, अन्यया ज्ञानेच्छादीनामनित्यत्वनियमस्य पाकृतियपत्रादमाकृते यथावेदमेवायिसिद्धेः, अन्यया ज्ञानेच्छादीनामनित्यत्वनियमान्नित्यं ज्ञानादिकमपि तत्र न सिद्धयेत् । नर्व ज्ञानादिभिरेव जगरक्तित्वोवपत्ती पत्यत्ववाधाच किभित्यानन्दमयो नित्यो देदोङ्गीकार्यः इति चेत्, न, कर्त्वनिर्वाहार्थमेव व्याप्तिवलेन नित्यज्ञानवत्त्वाविधदेहस्त्रीकारात्। नित्यापरिचिज्यत्वनोः भाकव्यस्येव जन्मत्वेन जन्यत्वाभावात् । 'आनन्दाद्वचेव' 'नित्यं विज्ञानमानन्दं बद्धा' 'स यथा सैन्यव्यनः' 'आनन्दं ब्रह्मणो रूपम्' 'आनन्दम्पयोभ्या-दिष्पणम ।

भक्तातिनाशसम्बदानादिकं चक्तरेण गृद्यते। तच पृष्टिपुरूपोत्तमकार्यमेवेति तद्तिरिक्तं भरानायां चक्तरो व्यर्धः स्यादित्यथः। व्यासिचलेनेति । अन्वयव्यतिरेकव्याप्तिवलेनेत्यर्थः। तथादि यत्र पत्र पर्वतं तत्र तत्र देहवत्तं यथा कुलालादावित्यन्त्रयव्याप्तिः। यत्र यत्र देहवत्तं तत्र तत्र देहवत्तं यथा कुलालादावित्यन्त्रयव्याप्तिः। यत्र यत्र देहवत्त्वाभावस्त्र तत्र पर्वत्त्वाभावः, यथा कुलालादाविति व्यतिरेक्तव्याप्तिदिति । न वामयोजनस्त्रम्, देहवत एव पर्वत्वात्, न सश्चरिति कुलालः शक्कोति कार्य कर्तुम्। वस्तुतस्तु 'आनन्द्रपात्रस्त्याद्रस्तु पाद्यभौतित्वर्श्वरितिष्यपराः। न च त्रीहिपवत्रत् विकल्पसंभवः अभेषापद्रारित्यन्त्रमावात् । नतु गीताया चतुर्दशाध्याये 'नान्यं गुणेभ्यः कर्तार यशा द्रष्टानुपत्रपति 'स्त्यपद्राप 'गुणेभ्यो नान्यं कर्तारपनुपत्रपत्यित् गुणा पत्र पर्माण द्रान्तिति 'श्रीयस्वामित्याप्यानादेतुनिक्षितव्याप्तावत्यतिव्याप्तिरिति चैवं अत्र रहायः—गुणानामिष् देरार्यनेत्र तथाप्यमं न तु वेत्रलत्या। अत एवाग्रे 'गुणा-नर्तान्य' त्याप्य व्याप्त्याने 'देशयापारः समुद्धाः परिणायो येपा ते देहसमुद्धवास्ताने नांगीनिष गुणानकीत्यात्तित्रम्ये त्युक्तं श्रीयरस्त्रामिनिरिति विद्रास एव तिद्राह्ववन्ति 'आनन्द्रमात्रे'त्यारस्य 'मृदिनवरत्य' स्त्यन्तानि यचनानि । 'निद्रीपपूर्णगुणविद्रह आल-

#### प्रकाशः ।

सात् 'आह च तत्मात्रम्' 'केवलानुभवानन्दस्त्रस्यः' 'आनन्दमात्रकर्पादमुखोदरादिः' 'बहूनि सन्ति नामानि' 'त्रय्या चोपनिपद्भिध ' 'न चान्तर्न वहिषेस्ये' स्यादिश्वति न्यायपुराणवानयसहसः प्रमाणमकरणीयलीलाभिश्व पूर्ण एव देहमाणेन्द्रियान्तः करणान्त्रस्य एवानन्दस्यो ज्ञानरूपः पुरुषोत्तमो न त्वात्मपात्रमिति निर्वाधमबोधि । 'नित्यं विज्ञान'मिति 'पूर्णमेवाविध्यते' 'भवानेकः शिष्यते रोपसंतः' इत्यादिना नित्यत्वं, 'एप होवानन्द्याती'तिश्चतेरानन्द्यनकत्वम् । 'कृष्णः पीतमनाः' 'बीक्ष्यासीदुन्तमा पीतिः' 'जातहर्षः' 'मुदितवनत्र उपयाती'त्यादिनानन्दवन्यं चेति नानुपत्रं किश्चित् । तयाप्यानन्दत्वदेहत्वयोविरोध इति चेत्, न, स्वस्वाधिकरणे प्रमाणेरेकत्रोन्भयोः सिद्ध्यसिद्धिभ्यां च विरोधाभावात्।तथाप्यानन्दस्य धर्मिरूपत्ये कथं धर्मरूपत्व-पिति चेत्' स यथा सैन्यवचनः' 'यः सर्वद्यः' इतिश्वतिभ्यां ज्ञानरूपत्वज्ञानाधार-त्वद्यानन्दरूपत्वतदाधारत्वयोरिवरोधात् । श्रीमदस्मत्रमुचरणेः सर्वमेतयथा तथा विद्व-न्मण्डने प्रश्चितिवित नात्र पपञ्चयते ॥ ८॥

#### टिप्पुणम् ।

तन्त्रो निश्चेतनात्मकश्चरीरगुणैश्च हीनः । आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिः सर्वेत्र च स्वान्तमेद्दिवर्जितात्मा' 'बहुनि सन्ति नामानि रूपाणि च सुतस्य ते । गुणकर्मानुरूपाणि तान्यहं वेद नो जनाः ' 'त्रच्या चोपनिपद्धिश्च सांख्ययोगैश्च सात्वतः । उपगीयमान्तमाहात्म्यं हरि सामन्यतात्मजम् ' 'न चान्तने बहिर्यस्य न पूर्व नापि चापरम् । पूर्वापरं बहिश्चान्तजेगतो यो जगच यः ' 'नष्टे छोके द्विपरार्घावसाने महाभूतेप्वादिभूतं गतेषु । व्यक्तेऽव्यक्तं काछवेगेन याते भवानेकः शिष्यते शेपसंतः ' 'एवं द्वन्दावनं श्रीमान् कृष्णः भीतमनाः पञ्च । रेमे संचारयत्रदेः सरिद्रोधस्स सानुगः ' 'द्वन्दावनं गोवर्थनं यमुनापु-छिनानि च । वीक्ष्यासीद्वामा प्रीती राममाधवयोन्धि 'सहवलः स्वगवतंसिवलासः सानुपु क्षितिभृतो त्रजदेव्यः । हपयन् यहि वेणुरवेण जातहपे उपरम्भति विश्वम् ' 'यदुपतिर्दिरद्र-राजिद्दारो यामिनीपतिरिवेष दिनान्ते । मुदितवक्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्यज्ञावां दिनतापि तिरिवेष दिनान्ते । मुदितवक्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्यज्ञावां दिनतापि तिरिवेष दिनान्ते । मुदितवक्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्यज्ञावां दिनतापि तिरिवेष दिनान्ते । सुदितवक्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्यज्ञावां दिनतापि तिरिवेष दिनान्ते । सुदितवक्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्यज्ञावां दिनतापि तिरिवेष दिनान्ते । सुदितवक्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्यज्ञावां दिनतापि तिरिवेष दिनान्ते । सुदितवक्र उपयाति दुरन्तं मोचयन् व्यज्ञावां दिनतापि तिरिवेष विष्व ।

#### प्रकाशः ।

ननु विवेकधैर्याभ्यां स्थित्वा मक्तिकरणे भगवानपि वशे भवतीति किमिति दैन्येनाश्रयः प्रार्थ्यते इत्याशङ्कय सर्वपनोरथपूरकत्वात्सर्वफळार्ये काम्यत्वात्कापरूपतं बद्दन्तस्तं प्रार्थयन्ते विवेकिति ।

# विवेकधैर्यभत्तयादिरहितस्य विशेपतः ।

पापासकस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम्।। ९॥

पूर्व प्रभुखरूपिचारेणाश्रयपुत्तवा जीवस्वरूपविचारेणाधुनोच्यते । भगवान् स्वेच्छया सर्व करिष्यति न पार्थनीय इतिनिश्चयो विनेकः। मक्तिविरोधिदुःखनि-ष्ट्युणयाप्रस्णेन त्रिदुःखसहन धैर्यम् । भक्तिः साधनरूपापि । आदिपदात्पुण्यम् । विद्योपत इति । तत्साधनैरपि रहितस्य । यदा, यत्किञ्चित्सचोपि विशेषतो नास्तीति न फलसिद्धिः । किश्च, दीनस्य दरिद्रस्यातः सर्वसाधनरहितस्य । पापे आसक्तः स्येति विपरीतसायनवतो न तु पामादिक्षपापस्य । क्रुच्या एवेति पूर्वपत् । अन्यत्र यत्मि अद्भिष्णेषे वैकल्यादेवताकोपाद निष्ठजननाद्रव्यद्त्वाचेदशस्य विगेकादिकं दत्वा स्वतो वा सर्वफल्दायकः परमकृपालुः कृष्ण एवेति स एवाश्रवणीय इति हृदयम् । नन्यसम्बद्धः इस्योचार्ययम् वाचकत्वाद्राचार्यचरणाना तथात्वाद्विशेषणान्यसङ्गतानीति चेत्, नै, अस्यान्याधितोनान्याधिकारेण मधनाझगवता वेदेषु 'प्रयतपाणि: शरणं प्रप्ये' ' भूषिष्टान्ते नम असि विवेम' 'स्वस्ति मेस्तु वनस्पते ' इत्यादौ यज्ञमानाधिकारेण क्यन इत्रादोपत्वादिति सर्वमनवद्यम् ॥ ९ ॥

न्तु सर्वया निःसाधनस्य शरणागताविष कथ समीहिनसिद्धिः, भगवास्तु तत-रक्रतिसापेशस्तस्मे तस्मे फलं ददाति, प्रत्युत भगवदेकशरणस्य तदेकपनसो देवान्त-रानादरेण ते कृता अपि विज्ञाः स्युः 'श्रेयासि वहुविज्ञानी'तिवाक्यादित्याबहुध मोसमाप्यत्वान्मोसस्पृत्वं विज्ञापनं च बटन्तः समाद्रभते सर्वनामध्यसहित इति।

मर्वसामर्थ्यमहितः सर्वत्रैवाखिलार्थकृत् । शरणस्यसमुद्धारं कृष्णं विज्ञापयाम्यहम् ॥ १० ॥

टिप्पणम् । मोक्ष्याप्यत्वादिति । स्वरूपनाभमाप्यत्वादित्यर्थः । तथाच श्रुतिः 'द्रद्वारि' दामोति परिवेशित । अस्या अर्थः-अक्षरिति परं पुरुषोत्तमं मामोतीति । मोक्षरूष न्यमिति। मतिमार्गस्याय भगवद्भननं सुति स्त्रीयाय सर्वकरदात्तः भगवत एव नियानागाएकण्यानुत्वमपि स्वस्याति तद्वात्वानमोक्षरपत्वभित्यधेः । तथानोक्तं निवन्ये वया मार्था स्था तद्गतःस्थितश्च तथान्तर्याम्यश्चर कृष्णः । एतं सति पुरपी धमारेन सर्गत्र दर्शनं भवति परमधीय तिमकारेण वर्तते इति श्रयो सेटा इति । १ भिंत बहिलान्ति । २ सक्त्रम् आ इत्यपि पाट ।

#### प्रकाशः ।

सर्वे पूर्ण सामध्ये सर्वेषां सर्वेषु वा, तत्सहित इतीच्छ्या स्वतोषि सर्वे करोति । यदि पर्यादां रक्षेत्रदा भगवन्वेन ज्ञानैश्वर्यपर्णादीनां सिद्धत्वात्तत्त्वापि तत्त-त्फलं दद्यात् । कदाचितपूर्वस्थितपृषि स्वस्पिन्नयेत्, सर्वत्र स्वस्यैव सामर्थ्यात् । 'यद्य-द्विभृतिपत् ' भत्तः सर्वे प्रवर्तत ' इत्यादिवान्यैः सर्वे सामर्थ्वे येषां सुदर्शनादीनां तैः सहित इति वा, तैरिष भक्तानिष्टनिवारणात्, 'अव्याहतानि कृष्णस्ये'तिवानयात् । ननु सामध्ये सत्यपि कदाचिदाश्रितं न रक्षेत्, मर्यादयैव वा यदि फलं दद्यात्तदा किमाश्रयेणेत्यत आहु:-सर्वज्ञैव देशेषु वर्णेषु आश्रमेषु कर्मादिषु वाखिलार्थान्करोती-त्यस्विलार्थकृत् ताच्छील्यादौ किप् 'सक्रदेव' 'ये दारागारपुत्राप्ते'त्यादिवाक्यैः सकुद्रि शरणागतं भगवान् रक्षति कि पुनर्भजनः । मर्यादयापि फलदानेन्यनैरपेक्ष्येण भजतो शगवान्मर्याद्वानपेक्षः फलं भयच्छति, बिहितत्वादिना भजतो मर्यादासापेक्षो 'ये यथा मां प्रपद्यन्त ' इति तन्मर्यादाया एव तादशीत्वान क्षतिः । अत एव ' ज्ञज-स्योबाह वे हर्षम् ' ' चिक्रीडे जनयन्मुदम् ' 'मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययुः ' 'मुक्कन्दो मुक्ति द्दातीश्त्यादि 'तथा न ते मावन' 'मत्यों मृत्युव्यालभीतः पलायन्' 'वसति मनसि यस्ये'स्यादिवाक्यैः कालयमादयोपि चेद्रगवदीयानिवर्तन्ते क्षतस्तरां पुनरन्ये विश्वकर्तार इति न किञ्चिद्वणम्। पूर्वोक्तं श्वरणे स्थितं सम्यगनायासेनोद्धरति, सक्रदागतं तु यथाकयञ्चित् । ईदृशं श्रोकुण्णमहमाश्रयं विज्ञापयामि । 'कुण्णे'तिसम्बोधनपाठे शरण-स्थतमुद्धारं विज्ञापयामीत्यन्वयः । अनेनेश्वरं दीनभावः कर्तव्य इति स्चितम्, दीनभान वेन कृतस्यैवेश्वरतोपहेतुत्वात् ॥ १० ॥

#### श्चिपणम् ।

'यद्यद्रा'रभ्य 'अव्याद्रतानी'त्यन्तानि वचनानि 'यद्यद्विभूतिषद् सच्चं श्रीपद् जिन्तमेव वा । तत्तदेवावगन्छ त्वं पम तेजोंदासंभवम् ' 'अहं सर्वस्य पभवो पत्तः सर्व पद्यन्तिते । इति पत्या भनन्ते मां पुधा भावसमन्विताः ' 'अव्याहतानि कृष्णस्य चकादी-व्यापुधानि तम् । रक्षन्ति सक्तव्यापुधानि तम् । रक्षन्ति सक्तव्यापुधानि तम् । रक्षन्ति सक्तव्यापुधानि तम् । रक्षन्ति सक्तव्यापुधानि तम् । 'आहेस्तच्छो उत्तद्धभवत्सापुकारिष्वि'तिस्मरणात् । 'सकृदेवे'त्यारभ्य 'तत्त्या साधियव्यामी'त्यन्तानां वचनानां सङ्घद्धः—'सकृदेव प्रवन्नाय तवास्मीति च याचते । अभयं सर्वभूतेभयो ददाम्येतद्वतं ममः 'ये दारागारपुत्राप्तभाणान् विक्रिमं परम् । हित्वा मां शर्णं याताः कथं तास्यक्तमुत्सहे ' 'ये यया मां मपद्यन्ते तांस्तयैव भनाम्यदम् । मम वर्त्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पाथ सर्वदाः ' 'दर्शयंस्तदिद्रा लोक आत्मनो भृत्यवस्यताम् । अनस्योवाद वै हपं भगवान् वालचेष्टितः ' 'ततस्तु भगवान् कृष्णो

दिप्पणम् ।

वयस्पैर्वजनालकैः। सहरामो व्रजसीणां चिक्रीडे जनयन्मुदम् ' तद्दर्शनाह्नाद्विधृत हुनुजो मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययुः। स्वैहत्तरीयैः कुचकुङ्क माङ्कितरचीक्ळपन्नासनपाल-वन्थवे ' 'राजन् पितर्गुहर्लं भवतां यद्नां देविषयः कुळपितः कच किङ्करो वः। अस्त्वेयमङ्ग भजतां भगवान् मुकुन्दो मुक्तिं ददाति किहिचित् स्म न भक्तियोगम् ' तथा न ते माथव तावकाः कचिद् भ्रव्यन्ति मार्गान्त्वि बद्धसौहृदाः। त्वयाभिगुन्ना विचरन्ति निर्भया विनायकानीकपमूर्धमु मभो ' पत्यों मृत्युव्यालभीतः पल्लायन् सर्वान् लोकान् निर्भयात्वाध्यगच्छत्। त्वत्यादाव्नं प्राप्य यद्दच्छयाद्य स्वस्यः रेते मृत्युरस्माद्वेति ' वसति पनिस यस्य सोव्ययात्मा पुरुषवरस्य न तस्य दृष्टिपातः। गतिरय मम वा तवास्ति चक्रमतिहतवीर्यवलस्य सोन्यलोकः '।। १०॥

प्रकाश: ।

'दश वै पशोः पाणा आत्मैकादश' इतिश्चेतेः प्राणानामित्र सर्वसाधकत्वं इापि पितुं दशिभः श्टोकैः स्तोत्रं निरूप्य फलस्यात्मवदक्षयत्वं इापियतुमेकादशेनात्मरूपेणै-तत्स्तोत्रपाठफलपाहुः—

कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत्कृष्णसन्निधौ । तस्याश्रयो भवेत्कृष्ण इति श्रीवल्लभोऽत्रवीत् ॥ ११ ॥

कृष्ण आ समन्तात् श्रीयते सेन्यतेनेन, कृष्ण आश्रयो येन यसादिति वेति कृष्णाश्रयम्, इद्मेन कृष्णाश्रयं यथार्थनिरूपकत्वाद्यान्यत् । कृष्णसन्निष्यौ तन्निर्मितं वा, इदं यः पटेत् तस्य कृष्ण आश्रयो भवेत् । अत्र 'हेतुहेतुमतोर्छिङ् ' इदं मिति नान्यपोटेनेदं फलं, स्वरूपाद्यानात् । नन्वल्यायासादेवस्तोत्रपाद्यमान्नेण कयमेतः तफलं स्यादित्याशङ्क् चाहुः –श्रीवद्धभ इति । इदमन्नवीत् अवदत् । स्वस्य भगवत्त्वः स्याभिन्नवाद्यगत्ता सर्वोद्धारार्थे मक्तटिनत्वादुद्धारकस्वरूपवाच नात्रामामाण्यशङ्काः, निष्ट भगान् सत्याम् स्वत्याम् स्वत्यामन्यपाक्तोति । यत्र प्रसङ्गान्तारदकृतं 'तत्त्या साधिं पिष्यामि पद्गीतं तन्महान्मने'ति सदनुयहो मगवान् स्वकृतिमव मन्यमानः पुरुषोत्तमः स्वयं तत्र गन्या नन्यस्यमने'ति सदनुयहो मगवान् स्वकृतिमव मन्यमानः पुरुषोत्तमः स्वयं तत्र गन्या नन्यस्यपणोर्भावोद्धारं कृतवान्, तत्र स्वयं सर्वार्थे प्रकृटितस्य स्वस्वरूपयं कृते वाने वा कि कि न करिष्यतीति तत्कृतायां सर्व भवतीति सर्वमनयद्यम् ॥ ११ ॥

टिप्पणम् । 'देवपिमें वियनमा यदिमी धनदात्मजी । तत्त्रया साधिपप्यामि यद्गीतं तन्मद्यान्यनेति' ॥ ११ ॥

१ भूजिरदे स्थिप्रास्ति। २ श्वयथ इति पाटः स्थित्।

## भकाशतद्दिप्पणसहितम् ।

#### प्रकाशः। .

श्रीमद्विष्टसनाथपादकमले संबन्ध भक्त्या भुदा कृष्णेकामधियोथ तातचरणान् तादक्षितृच्यानपि । श्रीकृष्णाश्रयसंज्ञके स्तुतिवरे कल्याणरायाभियः श्रीगोविन्दसुतः मकाशमकरोद्धयान्ध्रदे सद्धियाम् ॥ १ ॥ इति श्रीविद्वलनाथचरणकमलैकतानश्रीकल्याणरायविरचितः

कृष्णाश्रयस्तोत्रप्रकाशः समाप्तः ।

#### टिप्पणम् ।

द्रींकरोति विकटं किल सङ्घानां सङ्घं विशंकटतरं वरसेवकानाम् यत्पद्मरागमणिवर्यविराजमानं तद्वेङ्कटेशमुकुटं पकटं रटामः ॥ १ ॥ निखिलपण्डितमण्डलमण्डितं हसिमुखाब्नसरोहहभास्करम्। अतुलमङ्गलन।पविराजितं जनपनोहररूपपहं भजे ॥ २ ॥

> श्रीमत्करयाणरायाणां नमस्कृत्य पदद्वयम् । कृष्णाश्रयनकाशस्य तत्त्रणीतस्य टिप्पणम् ॥ ३ ॥ गुरुश्रीवास्कृष्णानामारमजेन सतां पतम् । कृतं गोविन्दराजेन नाम्ना तत्त्वनिरूपणम् ॥ ४ ॥

इति श्रीमत्कल्याणरायचरणकोकनद्मधुपायमानान्तःकरणतिगरो-पनामकवालकृष्णभद्दातमजगोविन्द्राजकृतं तत्त्वनिरूपणाभिधं कृष्णाश्रयप्रकाशिटपणं समाप्तिमगमत्।

श्रीरुष्णाय नमः । श्रीगोपीजनबङ्धभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।

श्रीमद्वारिकेश्वरचरणप्रणीतिविद्यतियुतम्।
पशुपतिकृतिभियं श्रंशिता मुश्यचित्तास्तद्नुसतकृतीन् स्वाज्ञानतः पातुमिच्छन्।
अवदद्विकृतं यः स्त्रागमं सर्वभद्रम्
तमहमतिद्यालुं व्रष्ठभारूयं नतोस्मि॥ १॥
विरश्चिकृष्णनारदैर्निकृषितैभृशं सद्दा
चिरन्तनीयसाधनैर्विसम्मतं कलिं विभुः।
विलोक्य सर्वतोधिकं निजागमं ततान यः
सदा सुसंमतं सतां विशेषतः कलौ युगे॥ र॥

नतु साक्षात्परम्परया च भगवत्माप्तिसाधनानां वहूनां विद्यमानत्वात्तानि विहाय किमित्याश्रय एव वोध्यते, किञ्च, क्रमेण नवविधलीलाप्रवेशज्ञानानन्तरं ह्याश्रयस्त उड्डानं वा स्वत एव भविष्यतीति किमिति तत्मतिपादकं स्तोत्रमुच्यते तत्राह-सर्वमार्गेष्विति।

# सर्वमार्गेषु नष्टेषु कलो च खलधर्मिणि । पाषण्डप्रचुरे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १ ॥

तयापि निरोधस्य सर्वापेक्षया वरीयस्त्वान्मक्तरपि लोके तथात्वारिकमिति तौ विहाधाः अप एव निरूप्तते अत्रोच्यते 'आभासश्च निरोधश्च यतश्चाध्यवसीयते । स आश्रयः प्रं ब्रह्म पात्रात्मेति शब्धते ' 'या या साधनसंपत्तिः पुरुपार्थचतुष्ट्ये । तया विना तदाप्नोति नरो नारायणाश्चयः' 'सर्वेभाश्चयतो भने'दिस्यादिवावयराश्चयस्यैव सर्वसाधकत्वेनोक्तत्वा-त्मवसाधनफलरूपाभ्यां स एव परिणत इति तमेवाह-कृष्ण एव गतिर्ममेति ।

गतिशब्दः कियावाचकः, तेन गतिरित्युपलक्षणं किन्तु स एव भक्तिपार्गनिर्वाहः भित्रियानिर्वाहः प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियां प्राप्तिमित्रियान् प्रापति प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान्यान् प्राप्तिमित्रियान् प्राप्तिमित्रियान्यमितिमित्रियान् प्राप्तिमितिमित्रियान्यमितिमित्रियान् प्रापितिमित

श्रय: कर्तन्य इति नार्थः, सर्वतः सर्वोदोन कार्यसिद्धचभावं निश्चित्य स्वस्मिश्च तथात्व-निवयं सत्यस्माकं सर्वया लोकिकालोकिकफलसायकोऽस्मत्क्रतिनिरपेक्षः स भवतु । तयाभवनं तु तदिच्छासाध्यम्। भगवानाश्रयो भवतु मा वा, अस्माभिस्तदाश्रयै: सर्वया भाव्यमेवेति निश्चित्याश्रयः सर्वेधा कार्यः । एवंत्रपन्नानामाश्रयः सर्वेधा भवत्येव, अन्यधा 'अनन्या' इति ' न मे भक्तः प्रणक्यति' इति भगवद्वतं भज्येत । एवं सति सर्वेफळरूपस्त्य-याऽऽश्रयणोत्तया साधनीभूत: क्रियते ततोधिकस्य फलस्याभावात्, मत्युत 'दृश्चिकभिये'-तिन्यायेन स्वरूपहानिषसङ्गः स्यादत्र व्ययः-कृष्ण एव गतिर्ममेति । एवंच परमभक्तिस्त कृष्णैकफलिका तद्मुयहैकलभ्या च, तयासति तत्सिद्धिमतिवन्धनिवृष्कि तत्सिद्धौ तत्साधनादिनिर्वाहकसाधनतामापन्नो न हीनतामापद्यते । यथा-'योगमायामुपाश्रित' इत्यत्र रसमार्गेडन्तरङ्गाश्रयणं न दोपाधायकं तन्मार्गस्यैव तथात्वात् । एवं मक्तिमार्गीयसर्वोश्रसाधने भगवतो न साधनरूपत्वमापद्यत इति सिद्धान्तः । यथा 'भर्ता सन् भ्रियमाणो विभर्ती' त्यत्र भगवतस्तत्सम्बन्धिनां च परस्परमाधाराधैयभावे पोष्यपोपकभावे च नोभयोर्मध्ये कस्यापि हीनत्वं किन्तु तदेकपोषकत्वं तदेकपोष्यत्वं च भगवत छत्कर्पाधायकं. एवं तन्मार्गपक्षपाताद्वक्तिपार्गे सर्वोशेन फल्रत्वमापन्नस्य स्वस्य साधनतास्वीकारो न हीन-त्वसंपादक इत्येवपिमसंघायाचार्येरुक्तपितिभावः । धर्पादीनां च स्वसाधनसहितानामेव फलसायकत्वं, तत्र देशकालादयो धर्मसाधनं तेषापिदानीमतयात्वं सर्वया निरूपयन् पूर्व कालस्यातथात्वमार-सर्वमार्गेषु नष्टेष्विति । कलौ सर्वेषु मार्गेषु नष्टेषु सत्सु देवैः कृष्ण एव गतिर्ममेत्येवंरूप आश्रयः कर्तव्य इति भावः । मार्गोक्त्या तेषां साङ्गानां स्वस्वा-धिकारानुसारेण फलपापकस्वं निरूप्यते । नाशस्तु तेपां सर्वया फलासाधकत्वरूपः । कली तत्तन्मार्गे किञ्चिदुत्तमानां तद्विष्याचर्णेषि तत्फलाभावं दृष्टान्येषामनुपल्धियमगाणेन ततो विश्वासापनमाद्वाद्यतोपि तदाचरणपरम्पराया नाशः स्यादितिभावः। ननु सत्य-युगादीनां यथा धर्मसाधकत्वं वधैतस्यापि तथारो को दोपः काळलस्याविंशेपादित्यव आह खलधर्मिणीति । खलाः सर्वेया वाह्याभ्यन्तरभेदेन धर्पादिकृत्यनुसन्धानरहिताय, अनुसंधानेपि द्वेपार्थमेव तद्वुसन्धानं, न च स्वस्यान्येपां वा विकीर्पावुद्धिजनकत्वेन । अत एव 'शन्ते गोमिधुनं पदे'ति तस्यासाधारणो धर्मो निरूपितः । नतु सर्वया धर्मादि-स्यक्तारः केचन भविष्यन्ति न तु सर्वे तेन तदुक्त्या सर्वे कथं ताहशा भविष्यन्तीत्यत आह पाचण्डप्रचुर इति । येपि छोके सन्मार्गायाचरणं कुर्वन्ति महान्तोपि तेपि प्रधान-मनुस्त्यैव कुर्वन्ति, अन्यया तदा लोके पूज्यत्वं न स्यात्। पूर्वमल्पप्राचुर्ये तत्र श्रद्धा-भावेष्यत्यानुरोधेनाष्यत्यथाचरणे स्वबुद्धिरपि तथैव जातेति तर्र स्वयं श्रद्धालयो भूत्या-न्येपामपि तथात्वं संपाद्यन्तः पश्चान्यक्तर्यो भूत्वा सुखेन तथाकुर्वन्तीति भावः ।

एतेनान्यानुरोधेनापि सन्पार्गत्यागः 'योन्यथा सन्तमात्मानमन्यया प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणे'तिन्यायेन सर्वया स्वनाश्चक इति ज्ञापितं भवति । तेन न मानाहिकभक्तिमार्गापि नष्ट इति ज्ञापितम् । चकारः समुच्यार्थः । तथाहि-मार्गाध्य सर्वे नष्टास्ताहम्यमा किख्याविभूतः, लोके पापण्डश्च प्रचुरः । एवं सर्वथा सर्वनाशोपः स्थितौ विविधशङ्कास्पदीभृतान्तःकरणान् स्वानुपदिश्चान्ति श्रीकृष्टण एव गतिर्ममिति । अवतारान्तरं तु मर्यादारूपमित्येवं निःसाधनानां धर्मादिमतिज्ञ्चसाधनवतां वा सर्वन् भितवन्यनिवृत्तिक् 'तवास्पी'त्युक्तिमात्रेण भक्तपैकलक्यः पुष्टिपुरुषोत्तम एवोद्धारं कर्तं शक्त इत्येवकारेणांशकलावतारच्यवच्छेदपूर्वकं कृष्ण एव गतिर्ममेत्युक्तमेवम्येपि ज्ञेयम् ।

एवं कालस्य धर्मादिविरोधित्वग्रुक्तवा देशस्यापि तथात्वमाइ—म्लेच्छाका-

# म्लेच्छाकान्तेषु देशेषु पाँपैकनिलयेषु च । सत्पीडाव्यत्रलोकेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ २ ॥

यथा काळत्वस्याविशेषेपि सत्यादिरूप एव काळो धर्मसाधको भवति तथा देशत्वस्पाविशेषेषि तीर्यादिरूप एव देशो धर्मादिकरणे साधनीभूतः। तीर्थपपि जल-स्यलमेदेन द्विविषं, तत्र पूर्व पुण्यक्षेत्रादिरूपस्य देशस्य पूर्ववद्तथात्वमाह-म्लेच्छाः फान्तेष्विति । साक्षात्परम्परया च देशाः सर्वे म्लेच्छैः आ-समन्तात्-क्रान्ताः।तत्तत्तु-ण्यसेत्रादिथर्मस्थानेषु तद्धर्मापगमार्थं द्वेपेण विपरीतक्रतिपूर्वकं स्थितिराक्रमणम् । कृत-चित्युण्यादिभूमौ साक्षाचत्रोत्पन्नविषयभोक्तारो भूत्वा तत्रैव तिष्ठन्ति कुत्रचित्तत्सिन् हितेषु । एवं तेषां साक्षात्स्यत्या स्वीत्पन्नविषयाणां तदेकभोग्यत्वेन च सर्वदेशानामध्ये साधनत्वं जातम् । सर्वया म्लेच्छीयत्वात्तेषाम् । म्लेच्छा अनाविष्टाः सन्तः सर्वया धर्मान दिविरोधिनः फलइमियाध ' मनसा वचसा कृत्या सद्धर्मपरिपन्थिनः । क्लेच्छदेशेषु संगाता मस्पामस्यविचारकाः'। ननु तत्रोत्यद्याः सर्वे न तथाभूतास्तद्विपरीतानां बहुनां द्यपमानत्वात्, यथा म्छेच्छसंसर्गात्सर्वोपि देशोऽधर्मजनकतां यात एवं तद्विपरीतधर्मवतां तज्ञातीपानापपि संसगि रसंयोगपृथक्वण्न्यायेन देशव्यवच्छेदेन कियदेशेषु धर्मसाधनता प्यस्तिति चेत्रप्राइ-पापैकनिलयेष्विति । सर्वे एव देशाः पापैकनिलया जाताः पापानामेको निलयः स्थानं तादशा जाताः । तेन कृत्रापि धर्मवार्ता न श्रूयते । यहा पापास्त एव पर्शमोक्तारस्तदेकनिलयत्वात्तथा । येषि तदिपरीतधर्मास्ते तु पूर्वजन्मित वैष्णाम भूता वेदनिन्दां कृतरन्त इति ताहरोषु जन्म माप्तवन्तोषि सत्स्वेव प्रविष्टा नतु तेषु । तेन सतावित्र तेपामि घमादिनियन्त्रत्वामानः स्चितः । ननु तदाका- न्तेष्विप देशेषु चातुर्वर्ण्यस्यापि विश्वमानत्वाङ्गोनवृत्वप्रतियोगित्वेन त एव सतां धर्मादि-प्रवर्तने सहायाः कयं न भवन्तीति चेत्तराह—सत्पीडेति । चित्तस्यये हि सर्वेषां स्वध-पीनुसन्धानं भविन । सतां चकाराचद्रत्वर्तिनां च पीडया सर्व एव लोका व्यप्राः । सतां प्रसङ्गे पीडासंभवाचदभावे धर्मादिसिद्धयभावाद्वयप्रता । तथासति कि कर्तव्यिमत्या-काङ्गायामाह—कृष्ण एवेति । सर्वया साधनाभावाद्धर्माभावेषि भक्तिवत्कल्पतरुस्वभा-वत्वेन सर्वधर्ममार्गीयफलतोष्यिक्षरुष्ठभाषकृत्वेन श्रीकृष्ण एव गतिर्ममेत्येवंरूप आश्रय एव सर्वया कार्य इत्याचार्याणां परमोक्तिरिति भावः ॥ २ ॥

एवं स्थलादिरूपतीर्याणामतथात्वमुक्तः। जलादिरूपाणामपि तेपामतथात्वपाह---

गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टैरेवावतेष्विह् । तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३ ॥

गङ्गादितीर्थवर्येष्विति । ननु 'गङ्गागङ्गेती'स्पाटिनोक्तमाहात्म्यवतां गङ्गादीनां वियमानत्वात् कयं संसर्गदोपा वाधन्ते तत्राह दुष्टिरिति। 'नहि गङ्गासमं तीर्थम्' 'या वै लसदि'त्यादिना च सर्वेभ्यस्तीर्थेभ्यो गङ्गाया एव वरीयस्वस्योक्तत्वादतीर्यानपि तीर्थी-कुर्वन्ती गङ्गैव गच्छति । एवविधान्यतयानातानि । किञ्च, अस्ति गङ्गायां जिरूपत्वमा-धिदैविकादिमेदेन। तत्र तीर्थरूपं तु दुष्टसम्बन्यादेव नष्टं, तयाहि-भगवता 'त्वं च रद्रे'त्या-दिवाक्येजेगन्मोहनार्थे पशुपतेः भवर्तितत्वात्तत्र यथा सर्वे जीवन्तो मुमूर्पवश्च मुम्बा भवन्ति तद्ये सर्वेषा चित्तशुद्धथमावसाधनीभृततीर्थसम्बन्धाभावार्थे शिवेन स्वगणा गङ्गादिषु स्यापितास्ते तु गणशस्तिष्ठन्ति तत्रत्याना माणापगमे यथा तीर्थसम्बन्धो न भवति तथा ते यतन्ते । तरसम्बन्याचीर्यस्यमेव नष्टं, तथाचीकं तैचिरीयके 'ये' तीर्यानि प्रचरन्ती'त्यादिना । अत एव तत्र मृतानामपि न तीर्यमरणफलमन एव तत्र मृताःसन्तो रुद्रविद्याचं ते प्राप्तुवन्ति न दोपादिनिष्टतिः काश्यादिषु मुपूर्णा मनुष्याणा मारभ्य तिरवामपि। नतु तत्र मृतानामपि तारकत्रस्रोपदेशं शिवः करोतीति शृयते तया सित क्यं जडस्यछह्पाणा तेपा न शुद्धिसायकलं, सत्वं, ततु पूर्वोक्तपर्भ-वकालाभावे न तु तद्वति । यदा 'तं चै'तिभगवदुक्तेः पूर्व शिवस्तयाऽकरोचद्वनन्तरं तपाकरणे आज्ञामद्ग एव स्यादिति न तथा कृतवान् । तथापि निदर्शनस्येदानीमपि द्ययमानत्वात्करं न करोतीति तत्र शितोपि वैष्णवताद्रगतसम्बद्धेत भर्वे बरोति। किञ्च, तयोपदेशं दुर्वत्रपि पूर्व वेष्णवन्येष्यमतसङ्गेनापराधादा देलावेशे जावे स्वस्थान-माहातम्यार्थमागन्तुक्दोपपरिहारपूर्वकं पूर्वस्पनासंपादकन्येन भगवद्धमांभिक्षनान्त्रिक

१ वे वीर्यंति प्रारन्ति मुक्तान्तो निर्धात्त । य एतायन्तम भूषाँगम दिसी यहा शिक्षिश ।

एव तारकझहोपदेशं करोतीत्यथः। अत एव 'मायश्चित्तानि चीर्णानि नारायणपराइमुखम्। न निष्ठुनन्ती'त्यादिना भगवद्वहिमुखस्य पिवेत्रीकरणसामध्ये तीर्थादिष्विप
नास्तीति जातेषि तत्सम्बन्धे न कृतार्था भवन्तीत्यर्थः। तथा चोक्तं निवन्धे 'तीर्थादाविष
या मुक्तिः कदाचित्कस्यचिद्वयेत्। कृष्णप्रसादयुक्तस्य नान्यस्येति विनिश्चय ' इत्यादि
सर्वेपनवद्यम्। ननु गङ्गादेराधिदैविकरूपस्य विद्यमानत्वात् कथं तादशैरावरणं तीर्थरूपनाशो वा भवेत्तवाहुः तिरोहितेति। जलस्यल्रक्षेप्य आधिदैविकं तिरोहितं
तस्मादृष्टसंसर्गे अञ्चरात्मकपि तथेव जातम्। एवं सर्वेपां सर्वसाधनापगमे आश्रय एव
साधीयानिति तमेवाहुः—कृष्ण एवेति॥ ३॥

तयाप्यन्तरङ्गवहिरङ्गभेदेन सर्वधर्ममवर्तकानां सतां विद्यमानत्वात्कर्थं धर्मादि-नायाः स्यात्तत्राह--

## अहङ्कारिकमूढेषु सत्सु पाषानुवर्तिषु । लाभप्रजार्थयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ४ ॥

अहङ्कारविम्हेटिवति। यदि तेपि तथाभूता भवेगुस्तदा कार्य सिद्धवेदैव तेपां स्वरूपमाइ-परीक्षिति यस्मिन् विद्यमाने तरङरणागतौ कलेरध्यवसायो जातः स प्वाहद्वार इदानीं सत्य मियष्टः । यथैतत्सम्बन्यात्परमधार्मिकस्यापि विष्णुरातस्य कलेः स्थानदानेन त्रिदोपोत्पत्तौ मोड्याद्राह्मणातिक्रमे बुद्धिर्जातैनं सतामपि तत्सम्बन्धात्त्र-धर्मपरित्यागे बुद्धिर्जातेत्यरङ्कारेण सर्व एव मुख्या जाताः। एतेन कर्तृणामध्यसाधकत्वमुक् भगति । यदि कर्तार एवाहङ्कारेण विमुग्वा जातास्तदा तत्कृती धर्माधकरवं किमाधर्य-मिति कैमुतिकन्याय उक्तो भवति । अस्यमीद्रचे भकारान्तरेणापि तद्यामः स्यात्तद भागार्थं विशेषेण मृदत्वम् । तत्र निदर्शनं पापानुचर्तिष्विति । पापा निपिद्धकृतिभि स्तन्यत्ररूपतां प्राप्तास्तद्दचविषयभोक्तृत्रोनानुवर्तित्वम् । ननु तेषि स्त्रोपजीव्यान् परम-धर्मादिकं बोधयन्त इव दश्यन्ते कर्य ते तादशास्तत्राद लाभेति । लाभार्ध या पूना तस्यामेव कृतवयत्ना म तु भगवत्कीर्तनादी सन्तुष्टाः सन्तः परस्परं पूजयन्ति, तादशी तु नापेशिता । यहा, सन्द्रामार्थ स्वयुक्तार्थं च यत्नो येपामेतेनैतादशकर्नूणां मन्द्रादीना पनस्ताद्रय्याणायप्यसायग्रन्तम् । अत्र पर्नृणां तद्रमुवर्तिनामेव द्रव्यादीनापसायकः सान्पूर्व वर्नुगाममाचरत्वमुख्या पश्चाहृब्याणामुक्तं, निमिचोक्तौ निमिचिकोक्तिरिष सङ्ग ण्डेन । तेन 'स्त्यं नष्टः परामान्ययां'तिन्यायेन सर्ता परम्पराप्येवंरूपैव जाता । यदि तेन राग्य परस्य वामुज्यिकं सिद्धयेचदा ते सन्त एव भर्तेषुः । ष्टस्पर्ध तेषां सत्करणार्व 'भिसाशया प ष्टप्रन्ति मम नामानि चातुन । अमुर्यास्ते जनाः पार्थे द्रतः परिवर्तयेव'

इत्यादिवावयस्तेषामतथात्त्रपतिषादनाद्धर्भध्वजिवत्तत्कृतं सर्वपक्रतप्रायं भवतीत्येर्वरूप-सर्वनात्र उपस्थिते सर्वेषां सर्वकार्यसाधक आश्रय एवाचार्यरूपदिष्ट इति तथाह कृष्ण एयेति ॥ ४ ॥

ं ननु गोपालादितान्त्रिकवैदिकमन्त्रहरिदिनत्रंतादीनां विद्यमानत्यात्तेषां च सर्वथा शोधकत्वात्कथं न तैस्तेषां पूर्वरूपत्वं तत्राह—

#### अपरिज्ञाननप्टेषु मन्त्रेष्वत्रतयोगिषु । - तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ५ ॥

अवरिज्ञाननष्टेष्विति । तेपां परितो ज्ञानमङ्गान्युररीकृत्य फलपर्यन्तं स्वरूपनि-र्धार: । किञ्च, गोपालादिमन्त्राणामपि वाराङ्गनावशीकरणादिकं फलखेन श्रूयत इ'त्यन-र्थोपश्म साक्षाञ्चक्तियोगमधोक्षजे र इतिवचनाञ्चगवन्मन्त्राणां विषयादिपूर्वयोगोऽपरि-ज्ञानादेव भवति तेनानर्थोपशपस्य भक्तियोगस्य विषयाद्यपयोगे जाते नष्टत्वम् । गुरू-कुळावासब्रह्मचर्यभूद्राश्रवणानध्यायराहित्यपूर्वकपठितानां /वेदमन्त्राणां 'अनिच्छयापि संस्रृष्टो दहत्येव हि पावक ' इतिन्यायेन सम्यक्तालर्याज्ञानेष्यध्ययनमात्रेणैव सर्व-साधकत्वात्कथं नष्टत्वं तत्राह-अन्नतयोगिष्टिवति । न्नतेष्वयोगो येषां, न्नतानामयोगो येप्विति वा। 'अधुना बिधिकारास्तु सर्व एव गताः कछौ ' इतिवचनात्कृतानामपि तेपागत्रतयोगित्वम् । ननु किमित्यायासपूर्वकं कर्मत्रतादीनामसाधकत्वं साध्यते, किञ्च, 'दानवततपोहोम ' 'जन्मान्तरसहस्रेष्वि'त्यादिवाचयैः कर्मत्रतादीनां भक्तायपि साध-करवं मन्तव्यं, तेन 'मक्षालनाद्धि पङ्कस्य द्रादस्पर्शनं वरमि'तिन्यायेन पूर्वमेव तेपाम-साधकत्वं न बक्कं शक्यिपिति चेचत्राह-सत्यं, तानि वाक्यानि मावाहिकपक्तिपराणि । नो चे'झ रोधयति मां योगो न साङ्ख्यं घर्षे उद्धव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो नेष्टाप्रति न दक्षिणाः ' 'मां हि पार्थे व्यपाश्रित्य येपि स्युः पापयोनयः । स्त्रियो वैश्यास्तया शृद्रास्तेषि यान्ति परां गतिम् ' 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधवा न बहुना श्रुतेने त्यादिश्रुतिस्मृतयथ न सङ्गच्छेयुः । भक्तौ भगवदिच्छैकसाध्यत्वं धर्माद्यसाध्यत्वं श्रीमत्स्त्रामिचरणैभिक्तिहेतुनिर्णये प्रपश्चितपस्तीति नात्रोच्यते । तेन पुष्टिभक्तौ तु 'न रोधयति मां योगो न साद्धं धर्म एव च । न स्वाध्यायस्तपस्यागो यथा भक्तिममोर्जिता ? 'न दानं न तपो नेज्या न शौधं न ब्रतानि च' शीयतेमलया भक्त्या हरिस्न्यद्विडम्बनम् 'सर्वधर्मान् परित्यवय मामेकं शरणं वन' 'नाइं पेदैने तपसे'त्यादिवानयसहस्त्रीभगवदङ्गी-कुतानामेव तत्पाप्तिः । तस्पाद्मगबदाश्रये कर्पादीन्यपयोजकानि । ननु 'तावत्कर्पाणि कुर्वीत न निर्विचेत यावते 'त्यादिवचनैर्भगवदीयानापि नित्यनैमित्तिकवतादिकरणमावश्यकं

तत्र घेदंसाधकतं वदति भगवान् तदा भगवदीयानामिष नित्यनैमित्तिककर्मादिकरणः मेकादश्वीनन्माप्टमीव्रतादिकरणं च व्यर्थमिति चेत्, न । तत्र पूर्व भगवदीयानां कर्मत्रः तादीनां स्वरूपं वक्तव्यं तदेवाहु:—'यस्ये विभूतीभवतस्तरसंपाद्य नः प्रभो ' 'यस्करोषि यदशासि यज्जुहोषि ददासि यत् ' इति । तेन भगवदीयक्रतकर्मणां 'यस्य स्मृत्ये' त्यादिवावयैः पूर्णत्वमन्येपामपूर्णत्वादसाधकत्वम् । तेन स्वमार्गायाणां तेषां तेभ्यो भेदः मृचितः । वस्तुतस्तु यत्र वियेकपैयम्त्यादिरहितानामिष तत्माप्तिस्तत्राकामतयापि कृतानां कर्मवतादीनामसाधकत्वं किमाश्चर्यम् । एतेन सर्वसाधनरहितानामेव भगवदाश्ये मृख्योधिकार इति होयम् । तेन तेषां सपिरकराणां ज्ञानाभावे त एव नष्टा जाता इत्याह नष्टिवित । नचु तद्धिष्टात्वेयतानां तद्रपसाधनैकलभ्यपसादानां विद्यपानत्वारक्ष्यपर्वितानं नाशो वा भनेत्रत्राह—तिरोहितेति । अर्थरूपा देवास्तेभ्यस्तिरोहिता जातास्तेन गतसासः सन्तस्तेषि तथैव जाता इति भावः ॥ ५ ॥

नमु तान्त्रिकमन्त्राद्यभावेष्यभिद्दोत्रचान्द्रायणकुन्छ्रादिनां विद्यमानस्यास्ययं न कार्यसिद्धिस्तत्राह्—

# नानावादिवनप्टेषु सर्वकर्मत्रतादिषु । पापण्डेकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ६ ॥

नानावाद्विनष्टेिष्वित । जिभिनिक्षणादगौतपाद्यो हि ऋषयस्तापसास्तैः श्रुतिस्म्यथेविचारे क्रियमाणे कालसम्बन्यादुदिकस्वभावाः सन्तः कर्भवतादिशतियादने निरन्तस्तन्त्र्यानपरस्पर्यतिकृत्यास्तर्रेक्ष्टिञ्चतव्यवसाया जाताः । एवं यस्तुनिर्वातः मायं तद्न्तेवासिपरम्पराया अपि पूर्गपेक्षयाप्यधिकदोपयुक्तत्वेन विविधक्कतकोंपेतैः पर स्तरिक्द्रनीनावादरूपंस्तद्वानयेः सर्वाण्येय कर्मवतादीनि विशेषण नष्टानि । फलस्वरू पाम्यां यस्तुनिर्धारामाने तद्रपेण कृत्यकृत्यापं मवतीति तथा । अत एव भगवताि नथेनोक्तः कालाक्षान्या च कर्याणि जनोयपिवितिष्ठति । विद्याः कर्मसिद्धिः स्याचया नाविद्यो भयेत् ' रित । तन्मार्गस्येय तयात्वाद् । नतु साङ्गाप्रदेशव्यनपतिपादकानां श्रुतिरम्वांनां विषयानस्तेन तद्रतुसारेण तरक्षनारोपि द्रयम्ते क्रयं तन्नाच र्वि गम्यार-पापण्टेकोति । परवनारणायं प्रवन्तन्त्रा पर्वातं पापण्टः, माकृतित्यविकृतः साम्यानक्ष्यापापनस्त्राद्वपरिक्षानामाये चिचादिस्तद्वसायक्षरतान् ' अप्रिद्वानं गमान्तम् गंग्यामं पर्वपर्वस्त मुन्ति वस्त्रान्ति कर्ष्यं वस्त्रविवे 'दिस्यादिवायपासेपामिश्चानं निपदन्तान्तरा अप्यामानसम्य मामुक्तिति वस्त्रवेरिव पापण्टार्थमंत्रते यः मक्त्रवेग निपदन्तान्तरा अप्यामानसम्य मामुक्तिति वस्त्रवेरिव पापण्टार्थमंत्रते यः मक्त्रवेग निपदन्तान्तरा अप्यामानसम्य मामुक्तिति वस्त्रवेरिव पापण्टार्थमंत्रते यः मक्त्रवेग

यत्नस्तद्रूपत्वमेव स्यात् । एवमस्तिलक्षभेव्रतानां पापण्डैकपयत्नरूपत्वे जाते व्रह्मक्षत्राणा-मप्याश्रय एव साधीयानित्याइ—कृष्ण इति ॥ ६ ॥

नन्तेवं सर्वथा सदोपाणां हतीयैक्षणार्गप्रवेशयोग्यानां 'गतिर्पमे'त्येवंरूपोक्ति-मात्रेण कथं भगवान् सर्वनिरपेक्ष आश्रयो भवेत्तत्राह—

#### अजामिलादिदोपाणां नाशकोऽनुभवे स्थितः । ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः कृष्ण एव गतिर्मम् ॥ ७॥

अज्ञामिलादिदोषाणां नादाक इति । ब्रह्मवादे भगवतः सर्वाश्रयत्वेपि सर्वार्थे भक्तिमार्गीयाश्रयस्य जीवानां सर्वया कर्तव्यत्वादाश्रयभवने महानुत्साहो भवति । यथा स्वनाममाहात्म्यख्यापनार्थे नामोक्तिमात्रेणैयाजामिलादीनां सर्वदोपनाशको जातः स्वधर्म-पक्षपातादेवं भक्तिमार्गे पक्षपातात्तन्मार्गीयाश्रयमाहात्म्यख्यापनार्थ ताद्युक्तिमात्रेणैव भगवास्त्रधाविधो भवतीति भावः। तथापि क जीवाः क्षुद्रतमाः क वा ब्रह्मादिदुर्लभकथो भगवानित्याश्रयभवननिश्रयाभावे कथं वा तम्रुद्दिश्य तथोक्तौ प्रष्टित्तरिप भवेत्तत्राह-अनुभवे इति । अत्रारमच्छव्दोध्याहर्तव्यः । एतमाश्रयभवनोन्मुखो भगवान् पदनुभवे स्थित इति निर्णीतार्थोहं वदामीत्यज्ञानान्यथाज्ञानम्ति मूलते केर्नान्यथा शङ्कनीयमिति भावः । चित्तस्यातथात्वेषि निरन्तरं तदनुसन्धानपूर्वकमेनदुक्तौ सत्यां मदनुभूतो भग-वानप्यनुभवारूढो भवतीति मदीयैरेतदेव सर्वथा कार्यमित्यलं विस्तरेण । ननु यथा कलौ श्रुरवादिभिर्ज्ञातमाहात्म्या अपि धर्मादयो नष्टाः तथा 'कलौ दशसहस्राणि विष्णुम्तयक्ष्यति मेदिनीम् । तद्र्यं जाह्नवीतोयं तद्र्यं ग्राम्यदेवता' इत्यादिना बाह्यतो भगवत्सानिध्या-भारे तन्माहात्म्यमपि तिरोभूतं भविष्यतीति कथमज्ञातमाहात्म्यास्तदाश्रयोक्तौ भवत्ता भविष्यन्तीति चेत्रत्राह ज्ञापितेति । ज्ञापितमखिलमखिलेभ्यो भक्तेभ्यो वा श्रुतिपुराणश्री-भागवतादिना साक्षात्परमप्रयावा माहात्म्यं यस्य येनेति वा । तथाहि 'तस्माद्दा एतस्मा-दारमनः' इत्यादिनाऽखिलेभ्यः सृष्टिकर्तृत्वयोधिकया श्रुत्या माहातम्यख्यापनम् । पटित्तपराणां कर्ममाहात्म्यरूपमेव भगवन्माहात्म्यज्ञापनं तत्रैव पर्यवसित्तमतित्वाचेपा-मेर्व ज्ञानिनामुपासकानां च । भक्ताना तु साक्षादेव यथा 'जुम्भतो दृहरो इदम् ' यथाच ' गरिमाणं शिशोवोंढुं न सेंहे गिरिक्टवत् ' एवमृद्यमुख्या सर्वत् ॥ ७॥

ननु 'आकाशास्त्रतितं तोयं यथे'स्पादिनोक्तप्रकारेण देवतान्तरं भजतामि सर्व-मुक्तौ भगवस्तम्बन्धो भविष्यतीति किमित्येवं निर्धन्येनाश्रय एवोन्यते तत्राह—

प्राकृताः सकला देवा गणितानन्दकं वृहत् । पूर्णानन्दो हरिस्तस्मात् कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ८ ॥ माकृता इति । ब्रह्माणमारभ्य सर्व एव देवाः प्राकृता आधिभौतिकानतः परितात् । वृहदसरं गणितानन्दकं स्वाधे 'कः' प्रत्ययः । तेन जीवेषु निरानन्दहेत्नाय-गणितानां विद्यमानत्वाद्यव गणितानन्देषि न तेपामानन्दपूर्णता तत्र प्राकृतैः कः पुरुषाधेः सिद्धचेत्। तथापि विरादसरपोरिष तदात्मकत्वाविशेषेण कार्यसिद्धचभावे, कथं मृलाश्रय-णेन सर्वधा तद्भवत्येवेत्येवं निश्चीयते तत्राहुः—पूर्णति। निह् पूर्वोक्तैः करप्यानन्दः पूर्यते । तत्र दुःखापगमाभावे पूरितोष्पपूरित एव स्यान्तन्त्राह—हरिति । यद्य'प्यस्यवानन्दस्यान्यानि भूगानि मात्राष्ठपत्रीवन्ती'त्यादिना देवेष्वपि नद्भवपस्ति तथापि न तथा तेषाम् मन्यपूरकत्वं तद्वधीयस्त्वात् । निरवधिदारिद्यस्य सार्वधिधनेनापगमस्याद्यव्यत्वादेवम-पूर्णानपि प्रतिवन्धनिष्टित्तपूर्वकं कृष्ण एव पूर्णान् करोति । 'तं सत्यमानन्दिनिर्ध भजेते'तिन्यायेन स एव तथाक्तिच्य इति दिक् ॥ ८ ॥

नतु भवद्भिरेव भक्तपुरपत्पर्थं तहाड्यार्थं वा विवेकवैर्याश्रयाणां निरूपितत्वास्कथिन तरिनरपेक्षः स एवोत्त्यते, किञ्च, आश्रयरक्षायाथ तहुभयरक्षानन्तरं च भवद्भिरेवोक्तः त्वात्तर्थं श्रीमतामेव वानयं विसंवादि भवतीति चेत्तत्राह—

# विवेकधैर्यभत्तयादिरहितस्य विशेषतः । पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम् ॥ ९॥

विवेकधेर्यभवस्यादिरहितेति। विवेकः सर्वपर्णार्थनेषि निजेच्छातः करिष्यः तीर्विवेनिययस्यः। निरुचुपायाकरणेन सर्वया दुःखसहनं धेर्यम् । भक्तिः भेणक्षाः सणा तःसाधनस्या वा। आदिशब्देन पर्धादाभक्तिसाधनानां ग्रहणम् । यत्र भक्तिसाध्यं नान्येन सिद्धयस्यन्यसाध्यं तु भक्तेरानुपङ्किः फल्रमेवंस्वपिक्तव्यतिरेकेणापि यत्राः श्रयास्म्यसिद्धस्तत्र विवेकादिनिरपेतः। स तथामवतीति कि वाच्यम् ?। अत एव तत्राः प्यन्ते 'कलो भक्त्यादिमाणां हि दुःसाध्या'ह्रखुक्तम् । किञ्च, विवेकादिस्थितौ तद्यः लम्नेनाश्रयाभावेषि स्थितिभवति तथासस्याश्रयस्त्रस्यं साङ्गं न सिद्ध्येत्, धभेतद्विषः रावादिसायनाभावे न्यययाप्यनुद्धापं एव स्थानेन धर्मिपत्तमवळाव्य धर्मादिविपरीतसाः धनातामा गर्भनः कार्यसिद्धयमावनिश्यये दन्याविभाववतामेच श्ररणागताविवाश्ये सम्यापिकाः इति तथवोक्तं पापामक्तस्य दीनस्येति । आसक्तिः कायेन मनसा वाषा तद्रकाणे स्यातुमशक्तिः। अयमेन विशेष साश्रयविद्यो । एवं सति पर्णादिमतिषो- गर्भा गुरुणा गृत्रवि । नन्ये मित्र सु पापकरणस्याश्रये कारणस्यायाति नि नेचनार रूपार कृत्य गृत्रेति । नन्ये मित्र सु पापकरणस्याश्रये कारणस्यायाति नि नेचनार कृत्य परेति । सर्वे मित्रमान-एवकारेण यत्र विशेक्ष्येपन्तयादिनां भगवद्धर्माः

णामप्यकारणं तत्र तत्करणे तदाश्रयस्य विद्यमानत्वादन्याश्रये जाते भगवदाश्रयातु-त्यत्तिः स्यादतो यया धर्मादित्यागस्तथाऽधर्मस्यापीति भावः । तर्हि पूर्ववाक्यमगुपपत्र-मित चेत् , न, अनववोधात् । तथाहि ' एवं सित धर्मादिमितयोगित्वं कलो सुलभ-मित्याश्रयाधिकारस्य वहुधा विद्यमानत्वा'देतस्यायमर्थः—विवेकपैयमक्यादिसहितास्तु कलो दुर्लभाः पापकर्तारस्तु सुलभा इति तद्धिकारस्य वहुधा विद्यमानत्वम् । नतु धर्मकर्तारस्तु सर्वथा तत्रानधिकारिणः परमधर्माकर्तार एवाधिकारिण इत्यायातिमिति चेत् ? तत्रोच्यते । धर्मादिमतां विषेक्षपैयमक्तिमतां चेत्तस्यागपूर्वकं केत्रलाश्यकर्णं सहसा न मवति तेषु समीचीनत्वत्रद्धेः । यया प्रमुणा सर्वधमत्याग उपदिष्टे पार्यस्य दत्करणे क्षोकोत्वतौ पुनः प्रमुणव 'पापेभ्यो मोक्षयिष्यामी त्युक्तं, नोचेच्छरणधर्मे तद-संभवात्तनोचनकथनमनुपपकं भवति तथैवैतेषापि ज्ञोकसंभवः । परं तदिपरीतवतां तु तेष्यसद्भद्धा निस्साधनेष्वेष श्रीगोक्ठलेशाङ्गीकारमाचुर्यात्रद्धलाच तत्त्यागः सुलभ इति सुष्टुक्तं 'धर्मादिमतियोगित्य'मित्यनेति सर्वमनवद्यम् ॥ ९ ॥

नतु 'श्रेयांसि वहुविद्यानी'तिन्यायेन 'मित्रवन्धंकानां 'हष्टाहर्ष्टभेदाभ्यामुख्या विद्यमानत्वात्कथमुक्तिमात्रेण चाक्किष्टकर्मा भगवानाश्रयो भवेतन्नाह—

### सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रैवाखिलार्थकृत् । शरणस्थसमुद्धारं कृष्णं विज्ञापयाम्यहम् ॥ १० ॥

सर्वसामर्थसहित इति । कर्तुपकर्तुपन्यथाकर्तुमामर्थादिरूपैः सहितः ।
नतु तत्र दृष्टान्तिनद्शेनस्यादृश्यमानत्वात्कथं ज्ञायते तत्राह सर्वन्नेति । सर्वत्र योग्यायोग्यविचारेणाखिलानामिखलान् वार्थान् करोति करिण्यत्यकापीदित्यादिश्मेस्याविनाशित्वेन भगवति सर्वदा विद्यमानत्वाद्।श्रयकरणे कोनध्यवसाय इत्यर्थः। नथापि भगवतः
सर्वसमत्वात्सर्वमृत्तयनवसरेऽपार्थितः कथमुद्धरिष्यतीत्यतः आह शरणस्थेति । ये च
शरणं गत्वा तिस्मन्नेव धर्मे स्थितास्तेपामुद्धरणे अमार्थितोपि भूकृतमयत्नः सर्वदेव वर्तते
कि पुनर्मत्यार्थितः । यथा भूम्युद्धारिक्कीपीयामिष ब्रह्मणा भूम्या दुःखिनवेदनरूपमार्थनानन्तरमेव समार्थौ तिहरः श्रवणानन्तरमेव साक्षाद्धगवानवतीर्यास्मानुद्धरिष्यतीत्येवंनिश्चयो जात एवं मत्मार्थितो मदीयानामाश्रयो भवत्येवेति निश्चित्य मदीर्यः सर्वया सर्व
परित्यज्याश्रय एव कर्तव्यः । एतदेवाभिसंधायाचार्येरुक्तं कृष्णं विज्ञापयाम्यहमिति ।
यद्वा, पदीर्येरंवं स्तुतिरेव कार्या, मत्मार्थितः स्वयमेवाश्रयो भविष्यति नाव युप्मत्कृतिपपेक्षते ।

नवभित्र स्तुतिः पूर्व कर्तव्याश्रयणेपाभिः। दशमे स्वस्य धैर्मस्य साधकं शापयेद्वधः॥ १०॥ प्राक्तता इति । ब्रह्माणमारभ्य सर्व एव देवाः प्राक्तता आधिभौतिकानतःषानित्यात् । वृहद्वसं गणितानन्दकं स्वार्थे 'कः' प्रत्ययः । तेन जीवेषु निरानन्दहेत्नाय-गणितानां विद्यमानत्वाद्यत्र गणितानन्देषि न तेपामानन्दपूर्णता तत्र प्राक्ततेः कः पुरुषार्थः सिद्धयेत्। तथापि विराद्धस्योर्षि तदात्मकत्वाविशेषेण कार्यसिद्ध्यमावे, कथं मूलाश्रय-णेन सर्वथा तद्धवत्येवेत्येवं निश्चीयते तत्राहुः—पूर्णति। निह् पूर्वोक्तैः कैरप्यानन्दः पूर्यते। तत्र दुःखापगमाभावे पूरितोष्पपूरित एव स्यात्तत्राह्नहिरिति। यद्य'ष्यस्यवानन्दस्या-न्यानि भूतानि मात्राष्टुपनीवन्ती'त्यादिना देवेष्विप तद्धव्यमस्ति तथापि न तथा तेपा-मन्यपूरकत्वं तद्द्यीयस्त्वात् । निरविधदारिद्यस्य साविध्यनेनापगमस्याञ्चवयत्वादेवम-पूर्णानिप प्रतिवन्यनिष्टत्तिपूर्वकं कृष्ण एव पूर्णान् करोति। 'तं सत्यमानन्दनिर्धं भजेते'तिन्यायेन स एव तथाक्तिच्य इति दिक् ॥ ८ ॥

ननु भवद्भिरेव भक्तपुत्परपर्थं तहाड्यांधि वा विवेकधैर्याश्रयाणां निरूपितत्वात्कथि। तरिनरपेक्षः स एवोच्यते, किञ्च, आश्रयरक्षायाश्र तदुभयरक्षानन्तरं च भवद्भिरेवोक्तः त्वात्त्रथं श्रीमतामेव वापयं विसंवादि भवतीति चेत्तत्राह—

# विवेकधेर्यभक्तयादिरहितस्य विशेषतः । पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ९ ॥

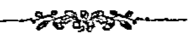
विवेकधेर्यभक्तादिरहितेति। विवेकः सर्वपर्वार्थनेषि निजेच्छातः करिष्यतीर्षेवनिश्यक्यः। निष्टन्युपायाकरणेन सर्वथा दुःखसहनं धेर्यम् । भक्तिः वेषछसणा तःसायनस्या वा। आदिशब्देन पर्यादाभक्तिसाधनानां प्रहणम् । यत्र भक्तिसाध्यं
नान्येन सिद्धयत्यन्यसाध्यं तु भक्तेरानुपिक्तिः फल्रमेवंस्त्यभक्तिन्यतिरेकणापि यताः
श्रयात्मविसिद्धस्तत्र विवेकादिनिरपेतः स तथाभवतिति कि वान्यम् !। अत एव तत्राः
प्यन्ते 'क्लो भक्तादिमाणां हि दुःसाध्या'ह्त्युक्तम् । किञ्च, विवेकादिस्यितौ तद्यत्यन्ते 'क्लो भक्तादिमाणां हि दुःसाध्या'हत्युक्तम् । किञ्च, विवेकादिस्यितौ तद्यत्यन्ते प्रतिभवति तथासत्याश्ययत्वस्यं साङ्गं न सिद्धचेत्, धर्मतिद्धिः
रीकादिसाभनामावे न्यययाप्यनुद्धायं एव स्थानेन धर्मपत्यम्यक्ताव्य धर्मादिविपरीतसाः
पत्रसामेच सर्वतः कार्यसिद्धचमावनिश्यये द्न्याविभाववतामेच द्यरणागताविद्याश्ये
सम्प्योभिकाः इति तथवोक्तं पापामक्तस्य दीनस्येति । आसक्तिः कायेन मनसा
वाषा तद्वराणे स्यात्मवक्तिः । अपमेव विद्येष साश्यविद्यो । एवं सित् धर्मोदिमितियोकृत्यार कृत्या पृत्रमित्यात्रपाधिकारस्य षष्ट्या विद्यमानत्वाद् सर्थये स एव सर्वया कार्य
कृत्यार कृत्या पृत्रमित्वात्रपाधिकारस्य षष्ट्या विद्यमानत्वाद सर्थये स एव सर्वया कार्य
कृत्यार कृत्या पृत्रमित्वात्रपाधिकारस्य पहुषा विद्यमानत्वाद सर्थये स एव सर्वया कार्य
कृत्यार कृत्या पृत्रपेति । सत्रैवं मित्र स प्राप्तः (प्राप्तः । यत्र विद्यमादिनां मगद्धमाः

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनबहुभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।



#### श्रीमहजराजचरणविरचितविचरणविभृपितम्।

यद्वाक्यमात्रकथनात् स्वीयत्वं मनुते हरिः । ते कुष्णवञ्जभाचार्याः प्रसीदन्तु सदा मिय ॥ १॥ तदनुग्रहतः कृष्णाश्रयस्य विष्टतिभया । विधीयते यतः कृष्णाश्रयः फलति सर्वथा ॥ २॥

अय श्रीमदाचार्यचरणा भगवदाज्ञानुसारेण जनानुद्धतुं निवन्थादौ सपरिकरं भक्त्यादिमार्गानुपदिश्य प्रत्यहं कलेराधिवयेन तेषां दुःसाध्यत्वमाफलप्य विवेकपैयश्रिय-ग्रन्थे विषेकपैर्याभ्यां सहितमाश्रयमुपदिष्टवन्तः, तन्त्वरूपं च तत्र सर्वधा सर्वदा भगव-च्छरणगमनात्मकं सिद्धं, तथाच तत् कायिकादिभेदेन त्रिधा भवति, तत्र प्रथमं मानसं शरणं भावनात्मकं भवति, पश्चात् कायिकं तद्धैयेण सिद्धचित, वाचनिकं तु 'पपन्नं पाहि मा प्रभी' इत्यादिपार्थनारूपम् । एतादशस्य भवनेपि कारणं भगवदनुग्रह एवेति 'सोहं तवाङ्ग्री'त्यकूरस्तुतौ 'असतां दुरापं तचाप्यहं भवदनुग्रहमीश मन्य' इति स्वानुभवेन प्रतिपादितम् । शरणागतिलक्षणं च तप्रैवोक्त 'यदि सङ्घातमनुगुणं कुर्यात् त्याजयेद्रा तदा शरणागितः सिद्धेति ज्ञातन्य'मित्यारभ्य 'सत्सेवारुचिभेगवत्सक्ष्पज्ञानेच्छा भगव-च्छास्त्रपत्तं चान्तिमजन्मज्ञापक'मित्यन्तेन । 'अनुगुणपसस्तु सुगम' इति च । एवं सत्ये-तादशी शरणागतिविवेकपैर्याश्रयोक्तरीत्यापि साम्भतं कठिनेति भक्त्यादिमार्गणां दुःसा-ध्यत्वे हेतुरपि तत्र नोक्त इति निवन्यादागुरतोपि दुर्वेय इति तदुक्तिपूर्वकं साङ्गां वाच-निकीं ता सांमतं साधनत्वेन विवक्षन्तः कृष्णाश्रयस्तोत्ररूपेणादुः—सर्वेत्यादि ।

अत्र टीकारम्भे श्रीरघुनाथचरणैर्यन्थावतरणिका कापि नोक्ता परन्तु 'य आविरासीद्धोरेस्मिन् कलौ श्रीवद्धभाभिधः । निजदास्यं स नो देपाद्व्यादपि दुराश्रया-दि'तिमङ्गलवाक्ये कलिस्वरूपस्य श्रीमदाचार्येषु प्रार्थनस्य च कथनेन स्चितेति न विरोधः । एवं कल्याणरायैरपि कृष्णाश्रयस्य सर्वसाधकत्वं सर्वसाधनानामसाधकत्वं चोक्तमिति तेपामप्ययमेवाशय । श्लोकसङ्घ्यातात्पर्य तेरेवमुक्तं 'भक्तानां भगवानेव पाटफलमाइ---

# कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत्कृष्णसन्निधौ । तस्याश्रयो भवेत्कृष्ण इति श्रीवल्लभोऽत्रवीत् ॥ ११ ॥

कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रमिति। कृष्ण आश्रयो भवत्यस्मादिति कृष्णाश्रय इति स्तोत्रस्य नाम। फल्लाधिकारिणां पाठविधि चाइ-सिन्निधौ सेन्यस्य गुरोर्वा। उभयोरभावे स्मरणीयस्य वा। धर्मादिषु सर्वेषु असाधनतानिश्रयः कृतार्थताविपियण्युत्कटेच्ला च पूर्वाः विधः। अल्पे वहु च साध्ये भगवान् स्वतः सर्वसाधको भवतीत्येवं रूप आश्रयसिद्धिकत्तराविधः। तावदिदं पटनीयमिति सिद्धम्। यः पठेत् कृष्णसिन्निधौ । य एव पठेत्ततद्धर्माविष्टान्तः करणः अतथामृतो वा। ततः कि स्यादत आइ तस्याश्रयो भवेत् । क इत्याकाङ्काणं कृष्णइति। कृष्णः सदानन्दः। तेन तदाश्रितानां त्रजस्थानामित्र सर्वथा दुःखात्यन्ताभावः परमानग्दसम्यन्यश्रोक्तौ भवतः। नन्वत्र कि प्रमाणमेतत्स्तोत्रपाटमात्रणैव स तथा भवेत् श्रीवद्धभ इति। यथा श्रिया वद्धभो भगवाँस्तथायमपीति भगवदावयिवास्यापि वावयं वेदात्मकिति मृत्रिं धृत्वा तथैव कर्तव्यमित्यर्थः। किञ्च, भगवद्धर्माणां स्वरूपं तद्धपैनिरता एव जानन्तीति तदुक्तौ न विमतिपन्नैः करिप भावपमिति दिक् ॥ ११॥

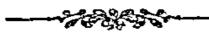
त्रजपित्तिभित्यं यः भदातुं कृपातः
सकलिनगमसारं तत्त्वतः संजगाद ।
स्वजनपरिष्टदो श्रुक् संततेः संज्ञयानाम्
स भवतु मम सर्व विद्रुलेशः सुकेशः ॥ १ ॥
रुचिरचरणयुग्मं हृत्मचेशेतितिगमम्
निजमनिस विद्रारं ध्वस्तगादान्यकारम् ।
व्यजनपनकृदारं मासलोकोपहारम्
सक्तविनमसारं भावयेद्विद्रलेशम् ॥ २ ॥
आश्रयस्तोत्रविद्रति द्वारिकेष्यरग्रद्धभीः ।
आश्रयस्तोत्रविद्रति द्वारिकेष्यरग्रद्धभीः ।
आश्रयस्तोत्रविद्रति द्वारिकेष्यरग्रद्धभीः ।

इति श्रीमद्दोषीजनव्हभन्रणैकनानद्वारिकेश्वरेण विरचिता कृष्णाश्रपविष्टतिः सम्पूर्णा ।

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवहाभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः।

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।



#### श्रीमद्रजराजचरणविरचितविवरणविभूपितम्।

यद्वावयमात्रकथनात् स्वीयत्वं मनुते हरिः । ते कृष्णवञ्जभाचार्याः मसीदन्तु सदा गयि ॥ १ ॥ तदनुत्रहतः कृष्णाश्रयस्य विष्टतिभया । ः विधीयते यतः कृष्णाश्रयः फलति सर्वथा ॥ २ ॥

अय श्रीमदाचार्यचरणा भगवदाज्ञानुसारेण जनानुद्धुं निवन्थादौ सपरिकरं भक्त्यादिमार्गानुपदिश्य प्रत्यहं कलेराधिवयेन तेषां दुःसाध्यत्वमाकलय्य विवेकधेर्याश्रय-प्रत्ये विषेकधेर्याश्रया सहितमाश्रयमुपदिष्टवन्ताः, तत्स्वरूपं च तत्र सर्वथा सर्वदा भगव-च्छरणगमनात्मकं सिद्धं, तथाच तत् कायिकादिभेदेन त्रिया भवति, तत्र प्रयमं मानसं शर्णं भावनात्मकं भवति, पश्चात् कायिकं तद्धेर्येण सिद्ध्यति, वाचनिकं तु 'प्रपत्नं पाहि मां मभो' इत्यादिमार्थनारूपम् । एतादशस्य भवनेपि कारणं मगवदनुयह एवेति 'सोहं तवाद्मी'त्यकृरस्तुतौ 'असतां दुरापं तचाप्यहं भवदनुयहमीश मन्य' इति स्वानुभवेन मित्पादितम् । शरणागतिलक्षणं च तत्रवोक्तं 'यदि सङ्घातमनुगुणं कुर्यात् त्याजयेद्वा तदा शरणागतिः सिद्धेति ज्ञातन्य'मित्यारभ्य 'सत्सेवारुचिभेगवत्स्वरूपज्ञानेच्छा भगवन्त्राह्मी शरणागतिविवेकधेर्याश्रयोक्तरीत्यापि साम्प्रतं कटिनेति मक्यादिमार्गाणां दुःसा-ध्यत्वे हेतुरपि तत्र नोक्त इति निवन्यादानुगतोपि दुईप इति तदुक्तिपूर्वकं साद्वां वाच-निकीं तां सांमतं साधनत्वेन विवसन्तः कृष्णाश्रयस्तोत्ररूपेणादुः—सर्वेत्यादि ।

अत्र टीकारम्मे श्रीरघुनायचरणॅंग्रन्यावतरणिका कापि नोक्ता परनतु 'य आविरासीद्वोरेस्मिन् कहो श्रीवडमाभिधः । निजदास्यं स नो देयाद्व्याद्पि दुराश्रया-दि'तिपह्नस्त्राच्ये कलिस्वरूपस्य श्रीमदाचार्थेषु शार्थनस्य च कयनेन स्चितेति न विरोधः । एवं कल्याणरायरपि कृष्णाश्रयस्य सर्वमायकत्वं सर्वसाधनानामसायकत्वं चोक्तमिति तेपाष्ण्ययमेवाशयः । श्रोकसङ्घादात्यपं तरेवष्ठकं 'मक्तानां भगवानेव पाटफलमाह---

# कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत्कृष्णसन्निघौ । तस्याश्रयो भवेत्कृष्ण इति श्रीवस्त्रभोऽत्रवीत् ॥ ११ ॥

र्कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रमिति। कृष्ण आश्रयो भवत्यस्मादिति कृष्णाश्रय इति स्तोत्रस्य नाम। फद्याधिकारिणां पाठविधि चाह्—सिन्निधौ सैन्यस्य गुरोर्वा। जमयोरमार्वे समरणीयस्य वा। धर्मादिषु सर्वेषु असाधनतानिश्रयः कृतार्थताविपयिष्णुत्कटेच्छा च पूर्वाविधः। अल्पे वहु च साध्ये भगवान् स्वतः सर्वसाधको भवतीत्येवं रूप आश्रयसिद्धिकत्तराविधः। ताविद्दं पठनीयमिति सिद्धम्। यः पठेत् कृष्णसिन्निधौ। य एव पठेत्तत्तद्धमिविष्टान्तः करणः अतथाभूतो वा। ततः कि स्यादत्त आह् तस्याश्रयो भवेत्। क इत्याकाह्यापां कृष्ण इति। कृष्णः सदानन्दः। तेन तदाश्रितानां प्रजस्थानामित्र सर्वया दुःखात्यन्ताभावः परमानग्दसम्बन्ध्योक्तौ मवतः। नन्वत्र कि प्रमाणमेतत्त्तोत्रपाद्यमत्रोणेव स तथा भवेत् श्रीबद्धभ इति। यथा श्रिया वद्धमो भगवास्तथायमपीति भगवद्धावपिवास्यापि वावयं वेदात्मकिति मृत्ति धृत्वा तथेव कर्तव्यमित्ययः। किञ्च, भगवद्धार्मणां स्वरूपं तद्धमिनिता एव जानन्तीति तदुक्तौ न विमतिपन्नः करिपे भाव्यमिति दिक् ॥ ११॥

त्रजपित्तिभित्यं यः मटातुं कृपातः

सक्त जिन्ममारं तस्त्रतः संज्ञमाद् ।
स्वजनपरिवृद्धो श्रुक् संततेः संज्ञयानाम्
स भवतु मम सर्वे विद्युष्ठेशः सुकेशः ॥ १ ॥
रुचिरचरणयुग्मं हृत्यनेशेतितिग्मम्
निजमनिस विद्यारं ध्वस्तगाद्धान्यकारम् ।
अजिनयनकृद्धारं माप्तलोकोपद्दारम्
सम्छिनगममारं भावयेद्विद्युष्ठेशम् ॥ २ ॥
आश्रयस्तोजविद्यति द्वारिकेष्यगुद्धशिः ।
आश्रयस्तोजविद्यति द्वारिकेष्यगुद्धशिः ।
आश्रयस्तोजविद्यति द्वारिकेष्यगुद्धशिः ।

इति श्रीमद्रोपीजनयस्भानर्णैकनानसारिकेम्बरेण विरचिता

कृष्णाश्रयविष्टतिः सम्पूर्णा ।

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।

श्रीमद्रजराजचरणविरचितविवरणविभूपितम्।

यद्वाक्यमात्रक्रयनात् स्वीयत्वं मनुते हरि: । ते कृष्णवञ्जभाचार्याः मसीदन्तु सदा मिय ॥ १॥ तदनुग्रहतः कृष्णाश्रयस्य विष्टतिर्भया । विधीयते यतः कृष्णाश्रयः फलति सर्वया ॥ २॥

अय श्रीमदाचार्यचरणा भगवदाज्ञानुसारेण जनानुद्धतुं निवन्धादौ सपरिकरं भन्यादिमार्गानुपद्दिय पत्यहं कलेराधिवयेन तेपां दुःसाध्यत्वमाकलय्य विरेक्षयाश्रय-प्रत्ये विषेक्षयेपाश्यां सिहतमाश्रयप्रपदिष्टवन्तः, तत्स्वरूपं च तत्र सर्वधा सर्वदा भगव-च्छरणगमनात्मकं सिद्धं, तथाच तत् कायिकादिभेदेन त्रिया भवति, तत्र प्रयमं मानसं शरणं भावनात्मकं भवति, पथात् कायिकं तद्धेर्येण सिद्ध्यति, वाचिनकं तु 'प्रपन्नं पाहि मां प्रमो' इत्यादिप्रार्थनारूपम् । एतादशस्य भवनेपि कारणं भगवदनुप्रह एवेति 'सोहं तवाङ्ग्री'त्यकूरस्तुतौ 'असतां दुरापं तचाप्यहं भवदनुप्रहमीश्र मन्य' इति स्वानुभवेन प्रतिपादितम् । शरणागतिलक्षणं च तत्रवोक्तं 'यदि सङ्घातमनुगुणं कुर्यात् त्यानयेद्वा तदा शरणागतिः सिद्धिति ज्ञावन्य'मित्यारभ्य 'सत्सेवारुचिभेगवत्स्वरूपज्ञानेच्छा भगवन्यलास्त्रत्यात्मत्रापक्षं पित्यारभ्य 'सत्सेवारुचिभेगवत्स्वरूपज्ञानेच्छा भगवन्यलास्त्रत्यात् वान्तिमनन्मज्ञापक्षं पित्यन्तेन । 'अनुगुणपसस्तु सुगम' इति च । एवं सत्ये-तादशी शरणागतिर्विवेकपैर्याश्रयोक्तरीत्यापि साम्मतं किन्वनेति भन्यादिमार्गणां दुःसा-ध्यते हेतुरिष तत्र नोक्त इति निवन्यादानुवतोपि दुर्वेष इति तदुक्तिपूर्वकं साह्रां वाच-सर्वेत्यादि ।

अत्र टीकारम्मे श्रीरघुनायचरणैर्यन्यावतरणिका कापि नोक्ता परन्तु 'य आविरासीद्वोरेस्मिन् कलो श्रीवल्लमाभिधः । निजदास्य स नो देयाद्व्याद्पि दुराश्रया-दि'तिपद्गल्लास्ये कल्लिक्षरूपस्य श्रीमदाचार्षेषु प्रार्थनस्य च कपनेन भूजितित न विरोधः । एवं कल्याणरायरिपि कृष्णाश्रयस्य सर्वमाधस्त्वं सर्वसाधनानामनाधस्त्वं चोक्तमिति तेपामप्ययमेवादायः । श्रीकसद्वयातात्पर्यं तरेवसुक्तं 'मक्तानां न्य देशादिपर्सायनरूपयतुर्विषपुपर्यरूपयेति, दशलीलानिरूप इति, दशविषभक्तसैन्य इति', स्तोत्रार्थरूपे भगवति दशविधाः 'दश वै पशुषु प्राणा'इतिश्रुतेः प्राणानां दशलं, ते यथा साधकास्तया स्तोत्रमपीति शब्दैपि दशविधाः । अतोऽर्थमनुक्छयन् शब्द एवाय साधक इतियोधनाय मार्थनाव्याजेन स्तुवन्तीति । द्वारिकेश्वरैस्तु 'आभासश्च निरोधश्चे'ति वाययद्भित्वनेन 'नच लक्षणलक्षितया यजमानवश्चवा इडां भक्षयन्ती'तिबद्व दशसह्या-पूरकसर्वेफलखपोत्र विवक्षित इत्याशय चढाटितः। तथा च 'या या साधनसंपत्तिः पुरुषा-र्थेचतुष्ट्ये । तथा विना तदामोति नरो नारायणाश्रय रहितवाक्यस्थितनेनाश्रयशब्दः कृष्णाश्रय इति स्तोत्रनामेति तेपामाञ्चयः । मम त्वन्यद्पि प्रतिभाति-यथाकूरेण प्रसन्न-प्रत्यक्षो भगवान् स्वाधिकारानुसारेण शर्णतया पार्थितस्तथाऽऽचार्थेरपि स्वपकटितमक्ति-मार्गफलदानानुकूलः मसन्नः स्वोक्तिपठनमात्रेणाश्रयदानं कर्तुं समयविशेषे पार्थितस्त्री कृतवानिति तज्ज्ञापकिमदं पार्थनाघटितं स्तोत्रमिति । अत्र च भगवान् गतित्वेन प्राध्येते अस्तिवित क्रियाध्याहारेण । तत्र गतिशब्दः फले रूढः, 'सा काष्टा सा परा गति।' 'अन्ते या पतिः सा गतिः' 'नान्या भवेद्गतिरिन्दमें श्वितपुराणादौ तथाप्रसिद्धः। समाप्ती तु 'तस्याश्रयो भवेत्कृष्ण' इत्याश्रयत्वं पाठफलत्वेनोक्तम् । आश्रयशब्दश्र सहाये रूढः, 'सिद्धालिलार्या मधुसूदनाश्रयाः' 'भवद्धिरमृतं भार्त्त नारायणभुजाश्रये 'रित्यादौ तथाप्रसिद्धः । कृष्णग्रब्दश्च परब्रह्मवाचकः 'कृपिर्भूवाचकः शब्दो णश्च निर्वृत्तिवाचकः । तयोरेवयं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते' इतितापनीयश्चते:, 'पापकर्षणो इ वे'ति च। ब्रह्मवै' वर्ते श्रीकृष्णजन्मखण्डे श्रीकविषण्धुदाहोत्तरं श्रीयशोदां प्रति भगवदावयेषि 'कृषिक्तकृष्ट्व-चनो णश्च सङ्गक्तियाचकः । अश्वापि दातृबचनस्तेन कृष्णं विदुर्धेथाः' 'कृषिश्च परमानन्दे णश्च तदास्यक्रमणि । तयोदाता च यो देवस्तेन कृष्णः प्रकीर्तितः' 'कोटिजन्मार्जिते पापे कृषि: क्षेत्री च वर्तते। भक्तानां णश्च निर्वाणे तेन कृष्णः प्रकीर्तितः' इति त्रिधा निरुत्तः। तत्र वृतीयेन 'वापक्रपण' इतितापनीयश्चतिरूपवृद्धिता । गौतमीयतन्त्रे अष्टादशार्णव्या-ख्पायां च 'कृपिशब्द्ध सत्तार्थो णश्चानन्दस्वरूपकः । सुखरूपो भवेदारमा भावानन्दम्प-त्यतं इति । यृहर्गीतमीयेपि 'कृपशन्दो हि सत्तार्थो णश्चानन्दस्वरूपकः । सत्तास्वानन्द योगोगाचित्परं ब्रह्म चोच्यते' इत्येनाभ्यां पूर्वश्चितिरपद्यंहिता। अत्र प्रथमे सर्वशब्दप्रहर्ति' निमित्तम्ता सत्ता भारपदेनारमपदेन च व्याख्याता 'रूपं यत्तरप्राहुरव्यक्तमाद्यं ब्रह्म ह्योति' निगुणं निविकारम्। सत्तामात्रिभि'तिद्श्रमस्यन्ववातयेन भगवत्स्वरूपं तेन सम्बन्धिदानी रसत्तेव भिद्यमाना गवादिषु जातिरित्युच्यते तस्यां सर्वे शब्दा व्यवस्थिताः, तां 'प्रातिष' दिकार्थ च घाल्य च मचक्षते सा जातिः सा महानात्मा तामाहुस्त्वतलाद्य' इति बाक्य-पदीयोक्तरीत्या मूछसद्गाभिक्षानन्दरूपत्येन कृष्णत्वं विष्टतं, द्वितीये च प्रत्याद्वारन्यायेन सदानन्द्योरन्तिश्रतं निवेश्य सिच्दानन्दत्या परव्रहात्येन कृष्णतं विष्टतिपितिभेदाः । अन्या अपि निरुक्तयो व्रह्मवैवर्ते नामकरणप्रसङ्गे गर्गणोक्ताः पश्च सन्ति तास्ततो ज्ञातव्याः । आनन्दे च निरविधत्वमेव परमपालतावच्छेदकिमित्यानन्दमयाधिकरणे स्थितम् । 'यो वै भूमा तत्सुलं नाल्पे सुल्मिस्त भूमैव सुलं भूमा त्वेत्र विजिज्ञासितव्य' इति छन्दोगश्रुते- 'यतो वाचो निवर्तन्ते' इतितित्तिरीयश्रुतेश्च । फलं द्विविधं, साध्यमिभव्यद्भचं च । तत्रायं यथा परशोिष्ण्छदा । द्वितीयं यथा योगादात्मसुख्यम् । तत्र परे ब्रह्मण्यायस्वयत्त्वस्याभावाद्वितीयस्वतेत्र वाच्या । तत्र हेत्वपेक्षायां 'यमेवेष राण्यते तेन छभ्य' इतिश्रुत्या स्त्रीयत्वेन वरणे यत्साक्षाद्दश्चेनं तदेव हेतुः । तथा सित 'नायमात्मा भवचनेने'त्यादिपूर्वार्द्धं चपष्टक्ष-णविधया साधनान्तरिनपेवश्रावणेन वरणद्वारकं स्त्रस्येव साधनत्वसुक्तं भवति । तदेव च ब्रह्मवैवर्तोपग्रुहणेप्विप सिद्धम् । तदेतत् सर्व हदि छत्या मूढानां सन्देहनिवारणापादष्ट-शास्त्रेऽतुरुद्धचमार्गाणां कालादीनां सिन्नपत्याराचीपकारकाणामसाधकत्वं दोषांश्च वदन्त चक्तरीत्या स्वस्मिन् फलस्पत्वपतिरोभावित्ता तत्र साधनस्वपोस्त्रिति गार्थयन्ति—

### सर्वमार्गेषु नष्टेषु कलौ च खलधर्मणि । पापण्डम्च्रे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १ ॥

सर्वे च ते मार्गाश्च । 'मृजूप् शुद्धी' मृज्यन्ते शोध्यन्त इति । 'मृग अन्वेषणे '
मृग्यन्ते तत्तरुक्तार्थिभरिन्विष्यन्त इति मृगाः, र्यार्थेण् त एव मार्गाः 'योगाह्ययो मया
प्रोक्ता नृणां श्रेयोविधित्सया । ज्ञानं कर्ष च भक्तिश्च नोपायोन्योस्ति कथने'त्येकाद्देशे
भगवतोक्ताः स्वप्राप्त्रुपायाः तेषु नष्टेषु अनुशास्तृहोर्लभ्यादिना तिरोहितेषु कृष्णो
न्याख्यातरीतिको भगवानेच मम गतिःसावनफल्रूषोस्त्रिति सम्बन्धः । अत्र 'यस्य च
भारेन भावनक्षणिनित्येनेन भावलक्षणा सप्तमी । अनुशास्तृहोर्लभ्याद्देशे हेतुः—ग्वलधमणि कली लोके पापण्डमचुरे सतीति । चोवपारणे । खलोन्तर्दृष्टो धर्मो यस्मिन्नसौ
खल्पमा 'धर्माद्दानच् केवलादि'त्यनेनानिच् । सल्पर्यत्ते हेतुर्लोकानां पापण्डमाचुर्यम् ।
पापण्ड उपपर्मो जैनद्यादिसदशस्तस्य माचुर्ये वाहुल्पम् । कलावित्यधिकरणे सप्तमी ।
आपार्वे चाप्राभिव्यापकत्या कालिशसम्बन्धेन गोणीपश्चेपिक्तपा वा । तथाचनादशे
कलाविति सप्तमी । हेतुहेतुमद्रावस्त सम्भिन्यादागदेव लभ्यः । तथाचनादशे लोके एवम्मार्गेषु सत्तु कलिमनादत्य तद्वयं त्यस्त्वा तथेत्यर्थः । 'मलेटोपनिधे राजनः' 'मिले
सभाजपन्त्यायां' उत्पादिकारेषु पलिस्तुनेस्तत्र साध्यत्वभ्रमगरणाय वीनिनस्यापि
पपाप्रयक्षित्वस्य न फल्पायक्तिमितिकोपनाय चाप्त पश्चिमयोद्दीपक्रपनम् ।

'कुण्ण'पदा'त्सं'पदाच नैतद्वावयविरोध इति वोध्यम्। तथाच, जलभेदोंक्तरीत्या कीर्तियहृनिश्चित्य भगवानाश्रयणीय इति भावः । यद्वा, ताद्दशे लोके मार्गेषु नष्टेषु 'वादवादांस्यजेक्तर्मन् पक्षं कंच न संश्रयेदि'तिसप्तमस्कन्धीयनारद्वाक्यानुसन्धानेन विवित्तमार्गरयेव दृष्ट्यहणात् कलौ तक्तन्पार्गणां साधकत्वतर्त्तमभावादिकलहे नष्टे । चकारोत्र तन्नाश्वसमुद्यायकः । तथा सति तथेत्यधः । एवपपि वोध्यम् , प्रथमन्याख्यानरीतौ
फलौ सर्वमार्गेषु नष्टेष्टिविषदानां, कलावित्यस्यैव वाग्निमश्लोकपश्चकेनुपङ्गो बोध्यः ।
एतद्रीत्या न्याक्चन्तः प्राश्चः सर्वेषि विशेष्यान्वितस्यैवकारस्यान्ययोगन्यवच्लेदकत्यांशक्तावतार्व्यवच्लेदं तेनाहः, तदस्माकप्रविभेषतम् । श्रीरघुनाथास्तु 'खरधिर्मणी'ति
पाठान्तर्मप्षुपन्यस्य खरश्चासौ धर्मश्चेति कर्मधारयान्मद्वर्थायेन्वत्यपं बहुवीहिवित्रहे
'क'मत्ययापतिभियाहः, चकारं च कल्लिन्यतिरिक्तकालसमुन्नायकपाहः, मायातरणे
पपन्यतिरिक्तसाधनाभावस्य सर्वेकालेषु तौल्यादिति तेपामाश्चयः । प्रार्थना तु सर्वमतेप्यन्यार्था ॥ १ ॥

एवं काळदोषेण सङ्गदोपं मार्गनाशं चोषपाद्य काळस्य साधारणत्वेन देशानाम-साधारणत्वेन तद्पेक्षपान्तरङ्गत्वात्तत्र च 'काश्यादिषुयों यदि सन्ति छोके तासांतु मध्ये मथुरेन घन्या । या जन्मनोङ्गीत्रतमृत्युदाहैर्नुणां चतुर्धा विद्धाति मुक्तिमि'त्यादिभिर्दें-शस्तावक्षवान्यैः साक्षात्सावकत्वस्य 'देशान् पुण्यानाश्रयेत मङ्गक्तैः साधुभिः श्रितानि'-त्यादिभिर्वावयेर्षार्गानुकुलतायात्र मतीतेः मान्नं तथात्वभ्रमं वार्यात्तं कालेन देशदोषा-दिकं वदन्त आहु:—म्लेच्छेत्यादि ।

म्लेच्छाकान्तेषु देशेषु पाँपैकनिलयेषु च । सत्पीडाव्यत्रलोकेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ २ ॥

अत्रापि भावछत्तणा सप्तपी । चोववारणे । कलावित्यनुपञ्यते । देशेषु म्लेच्छे ' येवने: उपग्रहणमेतत् अतिनापसिरिति यावत्, तैराकान्तेषु व्याप्तेषु । व्याप्तिरत्र तदी शायनुस्पितिकत्त्वम् । तदाज्ञानुस्पितिकत्त्वम् । तदाज्ञानुस्पितिकत्त्वम् । तदाज्ञानुस्पितिकत्त्वम् । तदाज्ञानुस्पितिकत्त्वम् । तद्वज्ञानुस्पितिकत्त्वमः । पापानां व्यभिचारचीर्यदौर्जन्यादीनामेक निल्येषु मुल्परपानेषु । ते हि खुच्याः कामिनो हिंसाध्व, ततस्तव व्यभिचारिक द्वित्ति चौपादिकं कारयन्ति च । तद्वज्ञोकलोका अपि पेशुन्पशाम्मरुपादिना तथा विद्यानिकं देशि देश्याः । ननु न सर्वे ताह्या इति नेप दोप इत्यतो दोपान्तरमाहः सार्यादेत्याद् । सनां स्पर्यपतिनां पाद्या पिथ्याभिग्रापदण्डादिस्पत्नेग्रीन ज्यमा विद्या स्थानाः सम्यत्रो जना पेण्यिति । एवं च कल्पिकतास्तेषु चत्वारो दोपा वक्ताः ।

तामसमभुकत्वम्, पापबाहुल्पम्, सत्पीडा, सदुद्देगश्चेत्येतैरुपद्रवेण सम्यक्तुंमशत्त्या, सर्व-मार्गेषु नष्टेषु सत्सु कृष्ण एवेति पूर्ववत् ॥ २ ॥

एवं कालेन देशदोगदिकमुण्याय तेषां बाह्यत्वेन जलस्य चान्तः प्रवेशविः सम्बन्धाभ्यां शोधकत्या देशापेक्षयाप्यन्तरङ्गत्वात्तत्र च 'सद्यः पुनाति गाङ्गेयं दर्शनादेव नार्मदम्' 'कानेरी च महापुण्या प्रतीची च महानदी । ये पिवन्ति जलं तासां मनुजा मनुजेश्वर ' प्रायो भक्ता भगवित वासुदेवेगलाशयाः 'इत्यादिवावयः साधकत्वपार्ग- नुकूलत्वप्रतीतेम्तेषु तथात्वभ्रमं वार्यितं कालेन तत्रापि दोपं वदन्त आहुः गङ्गादि- नीथवर्षेचिवति ।

### गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टेरेवावृतेष्विह । तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३ ॥

इह भारतवर्षे गङ्गादीनि यानि तीर्थश्रेष्टानि तेषु दुष्टैः कर्मणा भावभेदेन च ये द्वितास्तैरेव वेष्टितेषु । अत्रापि भावलक्षणैव सप्तमी । तथाच 'किचाई न भुवं यास्ये नरा मध्यामृजन्त्यचम् । मृजामि तद्यं क्रुत्र राजंस्तत्र विचिन्त्यतामि'तिनवमस्कन्धे भगी-रथं प्रति गङ्गात्रावयाहुष्टावरणेन तेष्वपि शक्तिकौण्ड्यदोप इत्यर्थः । नतु 'साधवो न्यासिनः ज्ञान्ता ब्रह्मिष्ठा लोकपावनाः । इरन्त्यधं तेङ्गसङ्गात्तेष्यास्ते ह्याभिद्धरिरि'ति तत्रैव गङ्गां मित भगीरथवाच्यात्तादशां सङ्गादिना तनिवृत्तेस्तस्य मायिकत्वानायं दोप इत्यत आहुः तिरोहिताधिदैवेष्विति । देवाना समृहोदैवम् , दैवे इत्यिधिदैवं, देव-समृहे विद्यमानं गद्गादेदेवतारूपम्, तिरोहितं अधिदैवं यस्मिस्तत्तिरोहिताधिदैवम् । तथाच देवसंसदि विद्यमानं यहहादेराधिदैविकं रूपं तत्तिरोधानाच्छक्तिकौण्ठयता-द्वस्थ्यमित्यर्थः । यद्रा, तिरोहित आधिर्यस्य तत्तिरोहितायि, तादशं दैवं देवसमूहो येण्विति । 'तसेषां न नियं यन्पनुष्या वियुद्धि'ति 'विमस्य वै संन्यसतो देवा दारादिरू-पिणः । विश्नं कुवन्त्ययं ह्यस्मानाकम्य समियात्यर्गि'ति श्रुतिसमृत्युक्तिदेशा मनुष्यमु-क्तिस्तेषां न त्रियेति तस्तिष्टन्यर्थ वाराहपाद्यादौ मुक्तपभावाय भगवत्नार्थनावद्त्र तीर्थादौ दुष्टेष्वाविषय प्रतिवध्नन्तस्तिरोहिताथयो भवन्त्यतः शक्तिसः दायेपि दोपतादवस्थ्यपतः कुण्ण एवेति पूर्वविदित्यर्थः । एतेन 'तीर्थादाविष या मुक्तिः वदाचित्कस्यचिद् भनेत् । कृष्णमसादयुक्तस्य नान्यस्येति विनिधयं इतिनिधन्योक्तौ युक्तिरपि प्रत्यक्षादि-रूपा दर्शिता ॥ ३ ॥

अतः परं ' न हास्मयानि तीर्यानि न देवा मृच्छिलामयाः । ते पुनन्तयुहरास्त्रेन दर्शनादेव साथव' इतिवादयातद्येक्षयान्तरद्वत्वेन तेपा च सङ्गस्य 'वसङ्गमनरं पात्रमात्मनः कवयो विदुः । स एव साधुषु कृतो मोक्षद्वारमपाद्वतम्' 'सतां प्रसङ्गात्' 'सन्त एतस्य छिन्दन्ति' 'सत्सङ्गेन हि दैतेया' इत्यादिवावयैः साधकत्वमार्गानुकृळत्वपतीतेस्तत्र तयान त्वभ्रमं वार्षितुं काळकृतं सत्सु दोपं वदन्त आहुः अहङ्कारेत्यादि ।

### अहङ्कारविमृदेषु सत्छ पापानुवर्तिषु । लाभप्रजार्थयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ४ ॥

अत्रा'र्हाणां कर्तृत्व'इत्यनेन तद्देपरीत्ये सप्तमी । कलो सत्सु मार्गमचारकेषु पुरुष्णे पेट्वहङ्कारेण स्वपाण्डित्याभिमानेन विद्योपतो सृहेषु सत्सु । तथात्वे गमबद्दयमाहुः पापेत्यादि । पापाः पापकर्तारो राजसास्तामसाथ म्लेच्छाद्यस्तद्वुवर्तिषु तद्दुवनीवि केषु । अक्र्रादेः कंसायनुवृत्तिवदनुवर्तित्वेष्यदोष इति तद्घावृत्यर्थं विशेषणान्तरं लाभेत्यादि । लाभो द्रव्यादेः, पूजा चन्नतिः, अर्थशब्दो द्वन्द्वान्ते श्रुतः प्रत्येकं सम्बद्ध्यते, तेन तद्धं यत्नो वाद्याभ्यन्तर जद्यमो येपामिति । एतद्वयं विमृदत्वज्ञापकम् । तथाच मार्गमचारकेष्येतादशेषु जातेषु सतामभावात्सङ्गो दुरापास्त इति सर्वमार्गेषु नप्टेषु कृष्ण एयेति पूर्ववत् ॥ ४ ॥

अतः परं सतां दुर्विछतया तद्येक्षया मन्त्रसाधनजपादेः स्वमात्रसाध्यतयान्तरः इत्वाचत्र च 'परिद्वाच्यापि वेदांस्त्रीन् कर्माणि विद्वितानि च। गायत्रीमात्रमाश्रित्य द्विजी मन्नति निर्भयः' 'गायत्रीद्दीनवेदास्तु साङ्गा अपि च निष्फलाः' 'सर्वेषु वर्णेषु तथाश्रमेषु नारीषु नानाद्वयजनमभेषु। दाता फलानामभिवाञ्चितानां द्वागेव गोपालकमन्त्र एप' इत्यादिवागेवस्तत्तनमन्त्राणां तथात्वमतीतेस्तेषु तथात्वभ्रमं वारियतुं तन्नापि कालेन दोपं वदन्त आहः-अपरीत्यादि।

# अपरिज्ञाननप्टेषु मन्त्रेप्वव्रतयोगिषु । तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ५ ॥

अपरिक्षाननेष्टेचिति । अत्रापि पूर्ववद्युपद्गो भावलक्षणा सप्तमी च । 'मन्त्रस्य च परिक्षानित'रचेषाद्दौ भगगद्वारपात्परिक्षानेन मन्त्रगुद्धिः । परिक्षानं नाम गुरूपसरपादिता विभागनन्यासपाद्यभितात्पर्यमिनयोगादीनां निर्धारस्तदभावोऽपरिक्षानं, तेन नष्टेषु । स्वरूपस्य आवणन्यपि शुद्ध्यभारेन 'चन त्वः प्रयक्त दद्धि वाचित्रि'तिवद्दद्यपानेषु । इिन्तिः सम्यिक्वित्रानद्धनाद्दोपान्तरमादुः-अञ्चलयोगिद्यिति । 'अञ्चला वद्योऽद्यौचा' रिव्हाद्यस्यन्ये पर्विधेष्येष्टेभेन्द्रोपायस्यवद्यायामेव गुरुक्तस्यास्यस्यवर्याध्ययन्वर्यन् परिवादनामायद्यवेषु योगः सम्यन्त्रो वेषां नाद्योप् । तेन दोषान्तरप्रयादुः निरो-

हिताधिदेवेष्विति । तिरोहितावश्तीयमानी अर्थः प्रयोजनं तात्वर्ये च देवोधिष्ठात्री देवता तौ येपाम् । 'य एनं शुष्के स्थाणौ निषिश्चेड्डायेरश्च्छाखाः परोहेषुः पछाशा-नी'त्यादिश्चतिप्रभृत्युक्तिनिद्शिनव्यभिचारेण तदुभयतिरोभावस्य स्फुटत्वान्न तेपामिदानी साधकत्वं न वा मार्गानुक्ष्टत्वमतः कृष्ण एवेति पूर्ववत् ॥ ५ ॥

अतः परं मन्त्रापेक्षयापि स्वधाणां व्रतानापाचारस्य च पूर्वोक्तदोषाभावेन सुकरत्वेन चान्तरङ्गत्वात्तत्र च 'स्वधार्यशे यजन्यज्ञैरनाज्ञीः काम उद्भव । न याति स्वर्गनरको यद्यन्यन्न समाचरेत्' 'इह छोके वर्तमानः स्वधार्यशे ह्याचिः । ज्ञान विश्वद्धपामोति मद्धिक च यहच्छये' स्वेकाद्यस्कन्धीयः' 'केदारे उद्कं पोत्वा पुनर्जन्म न विद्यते' 'तथा चैकाद्शी होका गर्भवासक्षयङ्करी । एकाद्शीसमं पुण्यं न भूतं न भविष्यती' स्यादिभिः पुराणान्तरी- यैभगवद्यावये 'राचारममने धर्मो धर्मस्य प्रसुरच्युत' इत्यादिभिर्धारतीयेश्व वानये धर्मेव्यता-दीनां साधकत्वादिमतीतेस्तेषु तथात्वस्त्रमं वार्यितुं तेष्वि कालेन दोपं चदन्त आहः नानेत्यादि ।

## नानावादविनष्टेषु सर्वकर्मत्रतादिषु । पाषण्डैकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ६ ॥

नानाप्रकारका ये वादाः स्वरूपकलादिविषयकास्तैर्विद्योपेण स्वरूपेण फलादिना च नप्टेषु तिरोहितेषु । तत्र स्वरूपतो नाशो वेद्राह्याना वादात् । 'पावज्जीयेसुखं जीवेत्' 'अग्निहोतं त्रयीतन्त्रं त्रिश्ण्डं भस्मपुण्ड्कम् । मझापौरपिनःस्वाना
जीवो जल्पति जीविका' इत्यादिरूपत् । फलतो नाशस्तु यथैकादशीत्रतादौ 'शुक्रेण
मोहिता विमा दैत्यानां कारणे भुवि । तृष्ट्यर्थं दशमीविद्धं कुर्वन्ति मम वासरिमंति
माग्ने 'पुरा देवैक्टिपिगणः स्वपदच्युतिशङ्कया । सप्तपीवेधकालेन गोपितं चाष्ट्रपीत्रतः'मिति
मान्ने 'पुरा देवैक्टिपिगणः स्वपदच्युतिशङ्कया । सप्तपीवेधकालेन गोपितं चाष्ट्रपीत्रतः'मिति
सक्तान्देऽन्यत्र च निषेशिनन्दार्देवेशस्वरूपनिर्णयस्य च वित्रमानत्तेषि तदनादृत्य
स्वस्वाग्रहेण वाक्याभासाव्यायाभासाश्र समुदाहृत्य निर्णयन्ति, तादशस्यले चोध्यः । एवं
स्वधर्माचारयोरिप विमित्पत्त्या फलतो नाशो बोध्यः । बादे मयोजकमाहुः पापण्डेति ।
पापण्डेन दम्भेन एकोन्यःमयत्न ज्यमो येपामिति । स च 'वेदपानेश्ममु सीयुगन्तिललनावक्त्रासवामोदितैर्नीत्वा निर्भरमन्ययोत्सवासैक्तिद्रचन्द्रक्षपाः । सर्वेहा इति दीक्षिता
इति चिरात्माप्ताग्रिहोता इति ब्रह्मद्वा इति तापमा इति दिवा धूर्तजनाद्रच्यते'
इतिबद्धोध्यः । अत एवं भूयोदशनात्स्वयभैत्रतादीनापपि न स्वतः साथकत्वं न या
मार्गानुक्न्त्व्वतः छप्ण एवेति पूर्ववत् ॥ ६ ॥

एवं पङ्किभेक्यादिमार्गाणां दुःसाध्यताज्ञापनाय कालकृतसर्वसन्मार्गनाश्चरोधन-मुखेनाश्रयणस्योपायत्वं साधितम् , तदिदं तदा दृढीभवति यदा भगवानाश्चिते स्वपा-इत्म्यमनुभावयति तद्र्थमाहुः अजामिलादीति ।

#### अजामिलादिदोपाणां नाशकोऽनुभवे स्थितः । ज्ञापिताखिलमाहारम्यः कृष्ण एव गतिर्भम् ॥ ७॥

अज्ञामिलादीति। अज्ञामिलः पष्टस्कन्धे प्रसिद्धो दासीपतिर्वह्मवन्धः। अदिः पदेन गजेन्द्राहरयाद्या, नृसिहपुराणे नवमाध्याये मार्कण्डेयमृत्युपसङ्गे एका नारिकण्डा, तेपां ये दोपा इहजन्मनि पूर्वजन्मनि च कृतानि पापानि तेपां नाशकः। एतेन ताहश-माहारम्ये तदसुभावने च शब्दः प्रमाणमुक्तम्। प्रत्यक्षमाहुः अनुभव इत्यादि। अरुः भवेऽस्माकं स्थितो विषयीभूतो हापितसमप्रमाहारम्यः, एतेन प्रपन्नस्य मायातरणे सितं प्रतियन्यकाभावातस्वयमेवापे माहारम्यं गोचरीभवतीति ज्ञापितम् । ततश्च पूर्वपापे शब्दे श्रीमटाचार्यचरणोक्तौ वोभयत्र वा विश्वस्य मगवदाश्रयणे भगवानेव साधनान्तरापेक्षां विना सर्व ज्ञापयंस्तहोचरो भवतीति स्वितम्। कृष्टण एवेति पूर्ववत् ॥ ७ ॥

एवमत्र शब्दमत्यक्षाभ्यां पूर्वोक्तश्रुतित्रसमैवनांदिरीत्या भगवानेव पृष्टिवार्गीः याणां सावनमिति साधितमतः परं पूर्वोक्तश्रुतिगौतमीयतन्त्रोक्तरीतिकं भगवतः कल्तं

साययन्ति प्राकृता इत्यादि ।

## प्राकृताः सकला देवा गणितानन्दकं बृहत् । प्रणीनन्दो हरिस्तस्मात् कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ८॥

देवा-अष्टी वसन, एकादश स्ट्रा, द्वादशादित्या, इन्द्रः, मजापतिश्चेति त्रयहिश्वत् वा, 'अग्नित्यमो देवानां विष्णुः परमस्तद्दन्तरेणान्या देवता'इत्यप्रपादयो विष्णवन्ताः। अन्न निष्णुः कालः, 'स विष्ण्यास्योधियहोसौ कालः कलपतां वर' इतिवाक्याचद्दन्ता वा। अक्षारं मन्नाणं नाभाग्रकारं विष्णुं हृदये मक्षारं स्ट्रं स्नृमध्य इति मणवपात्राधिष्ठातारी निष्पादयो वा पनापन्यन्ताः, स्वानन्दिन्नो वा। ते सक्तलाः कला अंग्रस्तरसहिताः, सर्वे माहताः, महनिर्वाया 'पायां तु महनि विद्यादि'तिश्चतेस्तदधीनाः । कालस्य सीम-कन्या गुणानुरोधियने गुणाधिष्टातृगामिमपानित्येन चनाकृतत्वम्। वृहद्वसं गणिता-नन्द्रां, गणितः 'स पक्तो मानुप आनन्द्र' इत्यारभ्य शतानन्दिनां गणने 'स एको मन्त्रा आनन्द्र' इत्यारभ्य शतानन्दिनां गणने 'स एको मन्त्रा आनन्द्र' इत्यारभ्य शतानन्दिनां गणने 'स एको मन्त्राम् भानन्द्र' इत्यारम्य शतान्द्रां स्त्राम्य आनन्द्र' इत्यारम्य शतानन्दिनां गणने 'स एको मन्त्राम् भानन्द्र' इत्यारम्य शतानन्द्राम गणने 'स एको मन्त्राम भानन्द्र' इत्यारम्य शतानन्द्राम गणने 'स एको मन्त्राम्य भानन्द्र' इत्यारम्य शतानन्द्राम गणने स्त्राम गणितम्, अन एवंपह्राम आनन्द्रो यत्र, स्वार्थ अपनाद्रम्य । तेन तुर्गपरोटिनितिष्टा आकारं सर्थम्य द्वाद्यान्त इत्याद्यका गुणावनारा अपि न्या मनिवन्त्रीतियोधिनम् । हरिः प्रस्पात्तमेऽ'सरात्यर्तः परः' स उत्तरः प्रस्पः।

'अतोऽस्मि लोके वेदे च मधितः पुरुपोत्तमं इत्यादिश्वितिस्मृतिमित्तपाद्यः । पूर्णानन्दः श्वतानन्द्सङ्ख्याने ब्रह्मानन्दस्य सर्वपरत्वेन गणनया पनोवाग्गोचरतामेव मित्रपाद्य तदुत्तरातुवाके 'यतो वाचो निवर्तन्तेऽप्राप्य पनसा सह । आनन्दं ब्रह्मणो विद्यान्न विभेति कुतश्रने'तीतिश्वतावानन्दस्य मनोवागगोचरत्वकयनेन तद्येक्षयाधिवयस्यानवधित्वस्य च वोधनात्तथा । तस्मादानन्दे निरवधित्वस्यैव परमफलतावच्छेदकरवेन तस्य चात्रैव विश्रान्तेः कृष्णः पूर्वोक्तरीतिकः मम परमफलरूपोस्तिवति पूर्ववत् ॥ ८॥

एवमप्टिभिभेगवत्स्वरूपिवचारेणाश्रय एव सर्वथा साधको न त्वन्यः कोपि मार्गः सायक इति साधितम् । अतः परमाश्रयस्यापि साङ्गस्यैव साधकता विवेकशैर्याश्रये सिद्धेति तदङ्गाभावेऽपि यथा स फलं साधयति तमुपायं वदन्त आहुः विवेकेत्यादि ।

#### विवेकधेर्यभक्तयादिरहितस्य विशेषतः । पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्भम ॥ ९ ॥

सर्वेदुःखहर्ता भगवान् स्वेच्छातः सर्वे करिप्यतीत्येतद्विचारपूर्वकमनुसन्धानं विवेकः। साचित्रकादीनां कायिकादीनां भौतिकादीनां त्रिविधदुःखानां पतीकारानाचरणेनोपेक्षणं धेर्यम्। माहात्म्यज्ञानपूर्वकः सुदृढः स्नेहो भक्तिर्नविधा च । आदिपदेन तदङ्गानि । साङ्के हानकभेणी च । ते रहितस्यैतेन यावत्साधनराहित्यं स्चितम् । वाधकसत्तामाहः विद्योपतः पापामक्तस्येति । आसक्तिः सङ्गातिशयोपरिहायःसङ्ग इति यावत् । एता-वता नराणां श्रीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रमायतः इतिवाक्यस्मारणाद्धत्युत्पत्तौ प्रति-वन्यकमि सुचितम् । एवं वाधकद्वयसद्भावेऽपि येनाङ्गेनाश्रयस्य सिद्धिस्तदाहुः दीन-स्येति। एवं सायकाभाववाधकसद्भावाभ्यां जातया ग्लान्या दीनस्य । दौर्गत्यादेरनी-जस्त्वं दैन्यम् । अनोजस एवादृशस्य कृष्ण एवेति पूर्ववत् । एवंपकारिकाया ग्लानेर-सतां दुरायत्वात् सतां मार्यादिकानां ग्लानौ साधनान्तरेषु पष्टेचेरत्र तु तादशम्लानि-प्रपत्तिभ्यां तदुभपविलक्षणतया 'सोहं तवाङ्गी'त्यत्रोक्तातुग्रहस्य स्वस्मिन्कारणतीन सत्ता ज्ञाप्यते । एतादशस्यापि फलसिद्धिर्गीतायां 'मां हि पार्थ व्यपाश्चित्य' 'अपि चेत्सुदारा-चार'इत्यतं भगवताज्ञक्षा । नच पूर्ववावये पापयोनीनां गतिरक्ता न तु पापकर्मणाम्, द्वितीये चानन्यभजनेन पापकर्मणां साथुत्वप्रुक्तं, न त्वाश्रयेणेति नैतद्वयमाश्रयेण सिद्धेर्मय-कमिति शङ्क्षयं, 'सकृदेन प्रपन्नो यस्तवास्मीति च यो बदेत् । अभयं सर्वभूतेभ्यो ददा-त्येतद्वतं इरेरि'तिमारुडात्, 'सकृदेव प्रथनो यस्तवास्मीति च यो बदेत्। अभयं सर्व-भूतेभ्यो ददाम्येतहतं ममे 'तिपुराणान्तरीयभगवहात्रयाच भगवतस्वाहरो बते निश्चिते वतो भगवद्तुप्रहेणीव तत्र महत्तावि माहातम्यज्ञानपूर्वकमोहस्पैत्र द्वारत्वनिधयादनन्य-

भाक्त्वसिद्ध्या, द्वितीयस्या'नित्यमसुखं छोक्तिमं प्राप्य भनस्य पामिशति भननशेपतया निरूपितत्वेन प्रयमस्य चाञ्जस्यात् । अतो नात्र कोऽपि चोद्यावसरः ॥ ९ ॥

एवं नवभिनिवेकपैर्पाश्रयग्रन्थोक्ताङ्गाभावेष्येतदुक्तरीतिकदैन्येनाष्याश्रयसिद्धिरिति वोधितम् । अतःपरमेतस्पाष्यङ्गस्यामावे द्वाभ्यां साधनान्तरमाहुः सर्वसामध्येत्यादि ।

# सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रैवासिलार्थकृत् । शरणस्थसमुद्धारं कृष्णं विज्ञापयाम्यहम् ॥ १० ॥

'परास्य शक्तिविविव श्रूपत' इत्यादिश्रुतिभिः कर्तुमकर्तुमन्ययाकर्तुं च यावन्ति सामध्यानि तत्सिहत्तत्तदुपपादित'मजामिलादी'तिपद्येन । 'एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति' 'एप होवानन्दयाती'त्यादिश्रुतिभिः सर्वन्न देशेषु जीवेषु चासिलायानां कृत् 'आकेस्तन्छीलतद्धमितसाधुकारिष्य'त्यनेन ताच्छील्ये किए कर्ता। एतादशं कृष्णमहं जगदुद्धारार्थमाङ्गप्तो वैश्वानर आचार्यवर्यः द्वारणस्थानां शरणमार्थनितंनां समुद्धारं सम्यक् आङ्गप्तमार्गप्राप्यपरमफल्यपंतमुद्धारं विङ्गापयापि। सामानाधि- करण्यादध्याद्द्वारानाक्रमाच मथमान्तद्वयमदंपदस्यैव विशेषणं वा। तथाच तादशदेन्या- भावेषि मिय विश्वासेनेतच्छरणमार्गरिथतौ श्रीमदाचार्यचरणकृपयैवास्माकमुद्धार इति निश्वयदादध्येषि तत्कृतं साधनान्तरमनपेक्ष्य पदिश्वापनादेवोद्धरिष्यतीत्वर्थः ॥ १०॥

अतः परमेतिनिश्चयदाद्वर्णमकं वदन्तो विज्ञापनमकारं स्वरूपं चाहुः कृष्णाः अपिसत्यादि ।

# कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत् कृष्णसन्तिधौ । तस्याश्रयो भवेत् कृष्ण इति श्रीवस्त्रभोत्रवीत् ॥ ११ ॥

शुष्ण आश्रीयतेनेनेति, कृष्ण आश्रयो विषयो यस्येति वा कृष्णाश्यम्। आश्रपपदस्य विषयवाचकत्वं परदादचित्रे 'यत्तत्र गुरुणा श्रोक्तं श्रश्चवेतुषपाठ च। न सायु पनसा मेने स्वपरासदृद्दाश्रयि ते सप्तमेऽन्यत्र च प्रसिद्धम् । एतद्द्रवर्धनापकः मिद्युक्तं स्नोत्रं यः कृष्णसिद्धिची मगत्रक्तित्रे पठेत् तस्य कृष्ण आश्रयः सद्दायो भयेत् । इनीवपर्धं श्रीवद्धमोऽन्नयीदुक्तवानिति । तथाच्यमेतत्याउ एव पूर्वोक्तनिश्रयः दार्व्यपदः १एवं च विवेक्त्येयांश्रयोक्तरीतिकविवेकादेरभाये देन्यपूर्वकमेवैतत्स्ती-त्रार्थानुसन्वानपूर्वकं मगवस्सित्रवायेवरस्नोत्रपाटः । तत्राप्यनिकत्तरे श्रीवदाचार्यवरण-विश्वासपूर्वकं मगवस्सित्रवायेवरस्नोत्रपाटः । तत्राप्यनिकत्ते श्रीवदाचार्यवरण-विश्वासपूर्वकं मगवस्सित्रवायेवरस्नोत्रपाटः । तत्राप्यनिकत्ते श्रीवदाचार्यवरण-विश्वासपूर्वकं मगवस्सित्रवायेवरस्नोत्रपाटः । तत्राप्यनिकन्वेवस्त्रवायिक्त-दारणा-

ईदं माचां रीतिमनुस्टल न्याख्यातं, मम त्वन्योप्पर्यः स्तोत्रस्य प्रतिभाति । तथाहि-अयं पार्गोऽविद्तिभक्तिरूपः, अत्र भगवान् रसात्मकः प्रतिपन्नः । एवं सति तद्धिकारिष्वेव मन्द्रमध्यमविचारेणात्र साधनोपदेशो वक्तव्यः । अत एव विवेक-वैर्याश्रयसमाप्ती 'भक्तयादिमार्गा' इत्युक्तम् । अन्यवैकादशै 'योगास्त्रयो मये' त्यत्र 'ज्ञानं कमें च मक्तिश्वे'ति त्रितयान्ते निवेशिताया भक्तेरादित्वकथनं विरुद्धं स्थात्। अतोऽत्र भक्तिपदेन तत्परामर्शः किं 'त्वंथैतपरमं गुद्धमि' त्यत्रोक्तायाः । तथासति सा भक्तिरादिर्येपां तादशा ये मार्गा अविहितभक्तेरेव भकारभेदा वालादिभावेन भजनरूपास्ते यतो दुःसाध्या इत्यर्थो भवति । एवं सति तत्र तत्रानधिकारे विवेकवैर्याश्रयोक्तरीतिक आश्रयः, अत एव 'स्वाम्यभिनायसंशयात्' 'गोपभार्यवत्' इति स्वामिपदं तदृष्टान्तश्र सङ्गतौ भवतः। अतः परं तत्राप्यनधिकार इदं स्तोत्रपठनमपि तस्यैवानुकल्पम् । एतन्मार्गपविष्टाना-मतिज्ञचन्यतमाधिकारिणामेतन्मागेफलसम्बन्धो यया प्रणाख्या भवति तामनुसन्धायास्यो-क्तत्वात्। तद्र्थे स्वस्वरूपं भगवत्स्वरूपं च वक्तव्यम् । तत्र भगवत्स्वरूपं तृक्तमेव । किञ्चाभेदवादानुरोधेन रसस्बरूपविचारे रसालम्बनद्वयाभिन्नरसात्मा स्वयं भवति। · उपबृंहितं चेदं ब्रह्मवैवर्तीयश्रीकृष्णजन्मखण्डे गर्गवावयेषु-'वर्धते सा ब्रजे राधा शुक्ते चन्द्रकला यथा। श्रीकृष्णतेजसोधेन सा च मृतिंमती सती' 'एका मृतिर्दिधा भूता भेदो षेदे निरूपितः। इयं स्त्री स पुमान् किं वा सा वा कान्ता पुपानयमि'ति। 'पिताइमस्य जगतो माते'ति गीतायां च । तथासत्याचार्याणामपि 'वैश्वानराद्वावपतेः' 'वस्तुतः कृष्ण एवे'ति च बाक्यद्वयविचारे पूर्वोक्तरीत्योभयमुखारविन्दात्मकत्वमुभयात्पकत्वं च सिद्धयति । किञ्च, सप्तश्लोक्यां सर्वोत्तमे च 'श्रीभागवतप्रतिपदे'त्यादि 'तत्सारभूत-रासस्त्रीभावपूरितविबह'इति चोक्तम्। एवं स्वरूपे निश्चिते यदा यद्वायेन यान् मित यथा षद्नित तद् तद्धिकारिणः भति तानि साधनानीति पुस्तोत्रमप्येवं व्याख्यायते तदापि न दोपः। तथासत्यस्यार्थस्य गुप्ततया भगवतः परोक्षत्रियत्वेन चात्र परोक्षवादाञ्चक्षणा-प्यदुष्टैव । ततथायमर्थः । तयाहि सर्वमार्गेषु सख्यादिमोनतेषु भगवत्मारपुषायेषु नष्टेषु तद्मापकतया स्वान्तःकरणेऽनुपायतया भातेषु । खलोन्तर्दुष्ट ईप्योरूपो धर्मी यस्मिस्तादशे कली कलहे स्वसमानेषु स्वस्मिन् कृपातिशयख्यातिविषयके नष्टे हृद्याद्पयाते । चका-रेण कलहादैरिप नष्टत्वं ज्ञाप्यते । पाचण्डः कलहजननकारणरूपो धर्मः पचुरो यस्मिस्ता-हरो छोके सख्यादौ चाहरवमाने । विरहेण तेषु दोपारीप'स्तस्यावमस्यान्तिकपि'त्यादि-वत, अतो न दोपः । एवं सति दुःखितस्य मम कृष्णाः सदानन्दस्तादशतापे हृदि विभा-च्यमान एव गतिविद्दिःमाप्तौ साधनरूपो भवत्वित्यच्याहृता मार्थना । अत्रैवं सर्वसायन-

१ अतः परं भीननराजपादाः प्रमेयमनुमृत्य विशृष्यन्ति स्तीनमिदम्।

वैफल्यवीधनेन स्वस्पातिखेदः । एवकारेण तादृशसमये 'रुख्दुः सुस्वरं राजिनि'त्यत्र फल्लभकरण इव मगवतः प्राक्तव्यावश्यकरवं च छोत्यते । एवमग्रेपि बोध्यम् ॥ १ ॥

अतः परं भगविन्मलनस्थानभृतानां देशानामप्यनुपायत्वमाहः—म्लेच्छात्रान्ते-त्यादि । म्लाना रसमागिवरोधिनीच्छा येषां ते म्लेच्छा एतद्रसानभिज्ञास्तेदेशेषु हन्दाव-नाटिप्याक्रान्तेषु । किञ्च, पापैकनिल्ध्येषु । पातीति पः स्थायिभावः सः अपः असरको पत्रासौ पापो विरहः सन्तापातिशयननकत्वात् , तदेकनल्थिषु 'सोयं वसन्तसमयो विपिनं तदेतत् सोयं निकुझविटपी निखिलं तदास्ते । हा हन्त हन्त नवनीरदकोमलाङ्गी नालोकि पुष्पथनुपः मयमावतार' इतिवचदुद्रोधकत्वेन तदेकस्थानेषु । चोवधारणे । तेन पूर्वमतथात्वमनभिज्ञसम्बन्धेन तथात्विमिति ज्ञाप्यते । किञ्च, सतः शरीरस्य या पीडा तया च्यप्रा लोकाः स्वीयकान्तमक्ता येषु । एताहशेऽवसरे कृष्ण एवेति पूर्ववत् ॥ २॥

अतः पर ताहशां तीर्थानामण्यसायकत्वपाहः नाङ्गेत्यादि । इह एन्दावनादिदेशे गहा 'सितासिते सिते यत्र सङ्गत' इति श्रुतो तस्याः पूर्व पठितत्वात्सादिर्यस्याः सा गहादिः, यम्रनातत्त्रभृतीनि तीर्थवपाणि यद्दविशेषाश्चन्द्रसरोवरश्रीकुण्डाद्या, 'नद्यस्तदे' त्यतोक्ता नद्यश्च, तेषु दुष्टरेतद्वावराहित्येन दुष्टरेवाञ्चतेषु ज्याप्तेषु । किश्च, तिरोहिन्ताधिदैवेषु । तिरोहितपगोचरमधि जपि देशं 'दैवं दिष्टं भागधेयं भाग्यि।'ति कोशादस्यद्वाग्यं, 'वैशोक्षहस्यकपदं यपुर्द्य'यत्र । यदुपि भगवानिदानीं न दृश्यते विहानि सन्तीति 'श्रीनिभेतैस्तत्पद्कैर्विस्मर्तुं नेत्र शमनुम' इतिवद्धिकतापननके ज्विति भावः । तथाचेतादृशावस्थायां कृष्ण एवेति पूर्वतत् ॥ ३ ॥

अतः परं सत्सङ्गरपाप्यसायकत्वमाहः-अहङ्कारेत्यादि । निन्दायां सर्वत्र तापाधित्रपमेव वीजं नतु तेषु दोषो बीजम्। अहङ्कारेणास्पद्दशो भगवानस्मत्मार्थतं प्यान्यत्र फलिप्यतीत्येवंरूपेण विस्तृदेषु स्तद्दोषु । किश्च, पापानुवर्तिषु पापः पूर्वोत्तः गितिनो विरहस्तमन् लक्षीकृत्य वर्तन्त इति तथा। तथाच पूर्व यद्द्रश्च इटानीं तेरिष सह न भिन्दतीति। तहमकं लाभपृजार्थयत्नेषु । लाभो भगवन्माप्तिस्तद्धा पूजा लाभपृजा तद्धे पतन वयमो येपाम्। पूर्व भगवन्माप्तये कात्यायन्यचिता पुनिद्दानीमिष यत्तः विन्ति तेन क्षापते न मिल्रनीति। लीजानां नित्यत्याचापेनास्वितस्रमत्रचदाविभविति च्यापित्रमिन्यत्याः। सत्सस्त प्तन्यागिगुर्प्यताद्द्रोषु सत्सु कि तत्मक्षेनेति कृष्ण एवेति पूर्वस्त्र ॥ ४॥

भनः परं ननोष्यनिनापेन गुरुणां हार्वे विचार्यन्तो पन्त्राणापसाधकत्वपादः । अपर्राति । अः भगतान् तस्य परिद्यानं स्पायकानं 'न नन्दम्नु'रिनिवस्थानमापः यिकविलापस्यश्लोकोक्तं, तेन नर्ष्टेष्वसायकतया तैर्ज्ञातेषु । अत एव अव्यतयोगिषु हान-गोचरत्वेषि जपादिनियमायोगिषु । तत्रापि हेतु:-तिरोहितार्थदेवेषु तिरोहितः अविषयः अर्थोभिषेयो देवोधिष्ठाता च येषां तांद्रशेषु मन्त्रेषु व्रतचर्यामासङ्गिक-मुख्य-महिपीमासङ्गिक-सपर्पणादिमासङ्गिकेषु सत्सु। कृष्ण एवेति पूर्ववत् ॥ ५ ॥

अतः परं ततोप्पतितापाधिवयेन स्वस्यावित्तं द्योतयन्तः कर्पादिनावपाहःनानेत्यादि । नानापकारका वादा नानावादाः । भगवान् मथुरायामेवं पुरवनितादीनां
कामं वर्षपति, जरामुतादिभिर्युध्यति, द्वारकायामुज्जियन्यां प्राप्त्योतिपपुरे इन्द्रप्रस्थादावेवमेवं करोतीत्यादिलोकोक्तिरूपाः, श्रीमदुद्धवानीतसन्देशादितत्संवादादिरूपा वा,
तैर्विनप्टेषु अक्रियमाणेषु सर्वेषु गृहादिकर्पभगवद्गतादिषु । किञ्च, पापण्डः कापट्यं,
तैर्विनप्टेषु अक्रियमाणेषु सर्वेषु गृहादिकर्पभगवद्गतादिषु । किञ्च, पापण्डः कापट्यं,
तेर्वेको मुख्यः प्रयत्नो वहिष्वमो येषां यत्सम्बन्धो । तथाच तादशेष्वेतद्रोपनाय
लोकिकवैदिकविद्दितमार्यादिककर्पभगवद्गतादीनामुद्यम एव न तु पनस्तस्तत्कृतिरपीति
लादशेषु तेषु सत्सु, 'धारयन्त्यतिकृत्लेष्ण प्रायः प्राणान् कथञ्चने'त्येतादशावस्थायां कृष्ण
एवेति पूर्ववत् ॥ ६ ॥

एवपतिशयिततापे भगवानन्तःपादुरभूततस्तयावस्ययाहुः—अज्ञामिलादीति । जामि आलस्यं 'जामि वैतद्यह्मस्य क्रियते यदन्वज्ञी पुरोडाशावि'त्यादिश्वती तथा-जामि आलस्यं 'जामि वैतद्यह्मस्य क्रियते यदन्वज्ञी पुरोडाशावि'त्यादिश्वती तथा-विद्यतात् 'आत्मा यावत्वपत्रीभूदि'त्यत्रेवात्र परोक्षवादे वैदिकप्रयोगस्यादोपाच । न जामि अज्ञामि अनालस्यं तेन लान्ति गृहत इत्यजामिलाः, आदिपदेन जामिलाश्च । जामि अज्ञामि अनालस्यं तेन लान्ति गृहत्व इत्यजामिलाः, आदिपदेन जामिलाश्च । तृष्णसंविद्यानः । श्रीष्ट्रयेण विल्यन्वेन च भगवद्विपयोजका इति यावत् । तथाच तादशा ये दोपा पानाद्य आज्ञाद्यकरणाद्यश्च तेषां नाशकः । अनुभवे पानसे साक्षिपत्यते च दोपा पानाद्य आज्ञाद्यकरणाद्यश्च तेषां नाशकः । अनुभवे पानसे साक्षिपत्यते च दोपा पानाद्य आज्ञाद्यकरणाद्यश्च तेषां नाशकः । अनुभवे पानसे साक्षिपत्यते स्थितो गोचरीभवन् । ज्ञापिताखिलमाहात्म्यः ज्ञापितमियत्वरूपोद तच्छीलादितात्ययेविपयकं सर्व माहात्म्यप्रतक्षः परोक्षभजना-पशुराद्वारकास्थित्यादि तच्छीलादितात्ययेविपयकं सर्व माहात्म्यप्रतक्षः परोक्षभजना-पशुराद्वारकास्थित्यादि तच्छीलादितात्ययेविपयकं सर्व माहात्म्यप्रतक्षः परोक्षभजना-पशुराद्वारकास्थित्यादि तच्छीलाद्वारा । कृत्या एवेति पूर्ववत् । एतेन योग्यतपानामप्ये-विस्मरणातिवियत्वरूपो येन तादशः। कृत्या एवेति पूर्ववत् । एतेन योग्यतपानामप्ये-विस्मरणातिवियत्वरूपो वेत्र इदशो न त्वन्ययेति । अन्यया त्वन्ययेत्यपि स्वितम् ॥ ७ ॥ तादश्च विस्मरणातिवियत्वरूपो वेत्र विद्याने विस्तययेति । अन्यया त्वन्ययेत्वरूपो स्वितम् ॥ ७ ॥

पाहात्म्यं यज्ञापितं तन्मध्ये यदत्रोपयुज्यते तत्मकटीक्वर्यन आहु:—प्राकृताः । सकलाः, कला भगवदनुरस्तन-इत्यादि । प्रकृते रसमार्गे भवा विद्यमानाः प्राकृताः । सकलाः, कला भगवदनुरस्तन-इत्यादि । प्रकृते रसमार्गे भवा विद्यमानाः प्राकृताः । किन्न, वृहद्सरं गुहायां चातुर्यं तया सह वर्तमानाः । देवा भगवता सह क्रीडापराः । किन्न, वृहद्सरं गुहायां परमे व्योगन्याविभूतं ब्रह्म गणितानन्द्कं, गणितः श्रुतौ सह्यात आनन्दो येपां परमे व्योगन्याविभूतं ब्रह्म गणितानन्द्कं, गणितः श्रुतौ सहयात आनन्दो येपां परमे व्योगन्याविभूतं व्रह्म गणितानन्द्कं समादिति तादशं, न तु स्वस्मिन् स्थिति-मनापत्यन्तानां यतीनां वा, तेपामेव कं सुखं यस्मादिति तादशं, न तु स्वस्मिन् स्थिति-मनापत्यन्तानां सुखदम् । स्था पृणीनन्दः कर्मगरयेण बहुवीहिणा च हरिः मात्रेण सकलदेवानां सुखदम् । स्था पृणीनन्दः कर्मगरयेण बहुवीहिणा च हरिः

देवानन्द्विरोभावहर्ता कृष्ण एव तस्मान्मम् तथेत्वर्थः । तथाचैतन्मार्गीयं फर्ड केवड-परमानुग्रहैकलभ्यमेवेति सपरिकरभगवन्माहात्म्यं यद्भगवज्ञापितं तत्स्चितम् ॥ ८॥

एवमनुप्रहस्य तत्कलस्य स्वकृतसाधनासाध्यत्वेनुसंहिते यावस्था त्याहु:-विवेके त्यादि । विवेकः साधनतारतम्यानुसन्धानं, धेर्य दुःखसहनसामध्ये, भक्तिः स्वश्रीर-सेवा । आदिपदेन तत्तत्साधनानि, ते रहितस्य । विद्योपतोत्यन्तं पापेन पूर्वोक्तविद्दार समेन असक्तस्य ग्रुक्तसमस्तसङ्गस्य, अत एव दीनस्य तत एवानोजसः कृष्ण एवेति पूर्ववत् ॥ ९ ॥

, एवपिततापेन परपदेन्ये भगवान् वहिःभादुभूतस्तदातिसन्तुष्टा जीवेषु पन्दपध्य-भेष्वेवं विल्डम्बाभावाय विद्वापयन्ति सर्वेत्यादि । अयोग्येष्विप योग्यतासम्पाद्तं कर्तुपम्रतुपन्यथामर्तु सपर्यस्येव श्वयपिति तादशः सन् । तादशत्वस्य गमकमौदार्यिभिति सर्वेत्रेवाद्वीकृतपाने अखिलार्थानां पुष्टिपुष्टिमोक्षरूपाणां कृत् ! करणशील ! कृष्ण ! पूर्वोक्तश्रतिषुराणव्याष्ट्यातस्य ! । श्रीरघुनायचरणैः कृष्णपदं सम्बुद्धचन्तत्वेन व्याख्यान् तिमत्यस्पाभिरापि तथोक्तम् । द्वितीयान्तपक्षेपि किवन्तमेव । शरणस्थानामेतन्यार्थन्तियस्पाभिरापि तथोक्तम् । द्वितीयान्तपक्षेपि किवन्तमेव । शरणस्थानामेतन्यार्थन्तियस्पाभिरापि तथोक्तम् । द्वितीयान्तपक्षेपि किवन्तमेव । शरणस्थानामेतन्यार्थन्तियस्पाभिरापि तथोक्तम् । स्वत्यस्य विद्वापन्तिकृत्वार्थन्तस्य विद्वापन्तिकृत्वार्थन्तस्य विद्वापन्तिकृत्वार्थन्तस्य विद्वापन्तिकृत्वार्थन्तस्य विद्वापन्तिकृत्वार्थन्तस्य विद्वापन्तिकृत्वार्थन्तस्य विद्वापन्तिम् भगवतश्य तथोद्वार आवश्यकता सूचिता ।। १० ॥

विद्यापना वदन्ति-कृष्णाश्रयमित्यादि । कृष्णाश्रयं स्तोत्रं श्रोहपः स्वामि नीभावपूरितत्वाद् च्छमो भगवतः मिय आचार्यवयोत्रवीदिति, यः पठेत् एवम्तुसन्दं यानो योस्मद्विषयोगावस्यां हाषयन् कृष्णसिद्धियो व्यक्तं कथ्येत्तस्य कृष्ण आश्रयो भयेदिदं विद्यापनित्यर्थः । स्तोत्रस्य मन्यक्षत्वेनेदमा विनाप्यर्थसिद्धेरिति, शब्दान्तरानं ध्याहाराच, अत्र दुरान्वयोग्यदुष्ट एव । 'विष्ठश्चात्मतत्तुं घोरामित्युक्तो विससर्ज हं'। 'तिससर्ज तनुं तां वे व्योतमा कान्तिपति त्रिया'मित्यादौ भाव एव तनुत्वेन व्यवहाराच श्रीरूपत्रोक्तावि न दोप इति न कोपि श्रद्धालेश इति । यथाधिकारं सर्वा एव दीका छपपुच्यन्त इति न कापि श्रद्धालेश इति । दिक् ॥ ११ ॥

इति श्रीपद्धभाचार्षप्रमिन्धतपद्धतम् । स्तोत्रं कृष्णाश्रयभर् विष्टतं तत्मसादतः ॥ १ ॥

इति धीमहस्भाषार्थेचरणम्मलग्रज्ञरीकश्रीद्यामलात्मजश्रीवर्जः राजिदरिचनं कृष्णाश्रयस्तोत्रविवरणं समाप्तम् । ्रश्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनबहुभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः

# कृष्णाश्रयस्तोत्रम् ।

विवरणसमेतम् । -

यत्कुपादृष्टिमुच्छोकविन्दुस्पर्शे रसार्द्रता ।
कृष्णलीलाविष्ठमा जन्तोने कदापि निवर्तते ॥ १ ॥
तानेव श्रीमदाचार्यचरणानाश्रये मुदा ।
तेनैव मम तद्दाक्यवोधो वोध्यो हि जायते ॥ २ ॥
पुष्टिमार्गादिलीलाभिः स्वानन्दं पुर्यन्तिजम् ।
स्वाश्रयं कुरुते यश्र तमहं कृष्णमाश्रये ॥ ३ ॥

अयात्राश्रयो द्वेया निरूप्यते नर्यादाष्ठिष्टिमेदेन । तत्र मर्याद्या य आश्रयः स तु स्फट एव सर्वत्र व्याख्यातः । पुष्टिमार्गीयस्तु गृदः, स च परोक्षवादेन साधनफलस्वरूपः निरूपणपूर्वकं निरूप्यते । तत्रापि कालादिपद्साधनानां फलासायकः वदन्त आश्रयं निरूप्यते । तत्रापि कालादिपद्साधनानां फलासायकः वदन्त आश्रयं संभावयन्ति । एवं सित याद्याः पुष्टिमार्गीयाणामाश्रयस्ताद्योत्र निरूप्यते प्रकारसित संभावयम्यते । तथादि प्रयमं परमकृपालः साक्षात् भगवान् स्वयं निरूप्यिकरुणावत्वाः एष्टिफलद्गनेच्लया यं दृण्ते तस्य वदारभ्य स्वत एवोद्धतसहजानुरागतो भगवत्सेवादौ एप्रिफलद्गनेच्लया यं दृण्ते तस्य वदारभ्य स्वत एवोद्धतसहजानुरागत्वेकक्तेवादिकरणोद्धिति मद्दित्तिभवित न तु तद्द्यतिरिक्तवर्भेषु । ततस्ताद्यानुरागपूर्वकक्तेवादिकरणोद्धित-प्रमासक्तिजनितपुष्टिमार्गीयभावाङ्कराणां 'भगवता सद संलाय 'इत्याद्यक्तप्रकारक्रमान् भेपासक्तिजनितपुष्टिमार्गीयभावाङ्कराणां 'भगवता सद संलाय 'इत्याद्यक्तप्रकारक्रमान् नाया अवश्यसंभवात्त्र तद्धमेपाठद्ये विज्ञातीयसङ्गानुरोधादन्तःस्वरूपानुभवप्रतिवन्धे स्वति तद्पेक्षाजनितात्यां भगवद्वयितिरक्तस्य तिकृद्दित्तरक्षपत्वाच्छर्णगतिहत्त्यत इति स्वित तद्पेक्षाजनितात्यां भगवद्वयितिरक्षपण्यविकं श्रीकृष्णाश्रयस्तोत्रं निरूपयन्ति सर्वेति । श्रीमदाचार्यवर्णास्तत्त्वरूपिकर्णास्तत्त्वरूपानिकर्णाद्विकं श्रीकृष्णाश्रयस्तोत्रं निरूपयन्ति सर्वेति ।

सर्वमार्गेषु नष्टेषु कलौ च खलधर्मिणि । पापण्डपचुरे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १॥

तादशपुष्टिमार्गीयस्य सर्वे मार्गाः प्रमाणरूपाः कर्मादयो नष्टाः, एक एव प्रमेयमार्ग-रितष्टति, यतस्तेषु फलत्वासाधकत्वबुद्धघाऽकविरेयेति तत्त्वागकरणाद्मष्टा एवेत्वर्थः । अथवा 'णर्चे अद्शेने' इति धात्वर्थविचारेण नष्टा अहाता वा। तेषां दर्शनहानधोरप्येतन्मार्गे मतिबन्यकत्वादितिभावः ! नतु भक्तानां किलकालः साधको भवतीति तिन्षष्टमार्गाणां फयं तयात्विमिति पुष्टिमार्गीयाणां तस्य वाधकत्वमाहुः खलघमिणीति । काइस्त भगाणभूता, भगाणं साक्षातस्वरूपं न कथयतीति तद्वचितिरिक्तस्य सर्वस्य सदीपत्वमेवेति तन्नष्टत्वात् खळो दुष्टो धर्मो धर्मकर्तापि यत्रेति। यद्यपि 'कलेदोपनिधे राजन् ' 'कलि सभाजयन्ती'स्यादिवचनैः कलेभेगवद्भजनानुक्लत्वमुक्तं, न्तथाप्यधुनानवतारसामयिकत्वे-नाधिदैविकरूपत्वाभावात् पुष्टिमार्गीयान् प्रत्यानुकृत्यस्य नप्टत्वमेवेति तथोक्तम्। मौविककाङस्य प्रमाणरूपत्वेन पर्यादोक्तविधिना तेषां भजनं न पुष्टिरीत्या। फलपपि मुक्तिरेव न वर्तोप्रिषकक्षापना। अत एव पायण्डपचुरे लोके इत्युक्तम् । धर्मिव्यतिरेकेण केवलवर्गस्य सोपाधिकत्वात्तयोक्तमितिभावः। तानेव धर्ममार्गानुत्तरस्रोकेष्वसाधकत्वेन षस्यन्ति । एवं सति तत्तत्काले तत्तदर्गानाचरणे तेवां दोवबुद्धिरेवोत्पद्यत इति तत्समर्ल तत्तकाले प्रमाणातिरिक्तं न कर्तुं शक्यत इति कालस्य भावोद्घोधे प्रतिवन्यकत्वादसायः कर्त्वं निरूपितम् । चकारादृहेपि तया । 'गृहे स्थित्वा स्वधमेत' इतिवचनात्तत्रापि सेवा-करणे त्रमेण स्नेदासिकजनितभावनाया जातत्वात्तत्रत्यानां तद्भावात्तत्सङ्गोस्य वापको विजातीयभावतत्त्वादित्यर्थः।अयवा, एवं घुष्टिमार्गीयस्य कालतदुक्तमार्गाणां प्रतिवन्धकत्वं निरुप्य तस्य स्वयमीचरणपकारमाहु:-पापण्डेति । लोके पुष्टिमार्गीये पाषण्डप्रदूर सति तत्संसर्गेण भावापेसया दोपवाहुल्ये सतीत्वर्थः । यदा, पापण्डो नाम स्वान्तर्निष्ठयम्-गोपनेन यहिएन्यपर्मेकरणं तदेव मचुरो यस्मिस्ताहशे सति । यथा न कोपि जानाति तया कर्तव्यमापन्नमितिभावः । एवं सत्येतावत्मतिबन्धके विद्यमाने तत्संसर्गेण पूर्वोक्त-भावानामुच्छिलित्वाभावात्फलाभाव इति तादशस्य प्रतिवन्यनिवर्तकः साझाद्रगवानेव नान्य इति कृष्ण एव गतिर्ममेतिशरणमुपदिष्टम् । शरणं गते कृपया स एव सर्वे करिष्यतीतिभावः ॥ १ ॥

नजु तर्हि भगवलीलामदेशेषु गत्वा स्वधर्मनिर्वाहः कर्तव्य इति चेत्तत्रापि प्रतिवन्यः कवाहुन्येन देशानापसायकत्येन शरणमेव निरूपयति स्लेच्छेति ।

म्छेच्छाकान्तेषु देशेषु पाँपेकनिलयेषु च । सत्पीडाव्यम्रलोकेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ २ ॥

पितपदार्थपेनेन्छन्वीति स्टेन्छा विषयिणो, मन्त्राग्नुपासकाः, कर्ममार्गायाय । यपि तेऽनिषिदं विद्विषेत्र पुनन्ति तथापि स्वार्थपताः 'क्षीणे पुण्ये मर्त्यछोकं विद्यन्ती' त्याग्रुत्या कर्मफ्छं मिलन्मेयेति तत्पराणां तथात्येन निर्देशः कृतः । ताद्यस्ति रात्रान्ताः सर्वे मदेशा, अन एव त्याछीलादीनां विरोमावान ते साधका इतिमावः । स्वष्टदं तु मगादीपत्यादनुरूत्यमेन फिन्तु माने वैनात्यपाधेण तस्य वायकत्वम् । तावतापि

यत्र प्रतिबन्यक्तं तत्र केवलविषया विष्टसम्बन्धिदेशसंसर्गेण भावनारो किष्ठ वक्तत्यपिति केष्ठितिकन्यायेनापि देशस्यासायकत्यं निरूपितम् । किञ्च, न केवल्याकान्तिमात्रं किन्तु तल्ल्मय एव जाता इत्याहुः पापैकनिल्लेयेष्टिवित । कर्षणां हिसामचुरत्वाक्तयोक्तम् । एवं सित भगवतो पतेन तत्र गमनपात्रेण तत्समन्त्र्यात्स्वर्णनाशो भवतीतिभावः । एवं सित भगवतो पन्त्रोपासनाधस्पृष्टत्वेनास्मिञ्च्लक्ष्त्रोके मन्त्रोपासनवैदिकतान्त्रिकदीक्षाचिनानां सङ्ग्रहेणामन्त्रोपासनाधस्पृष्टत्वेनास्मिञ्च्लक्ष्त्रोके मन्त्रोपासनवैदिकतान्त्रिकदीक्षाचिनानां सङ्ग्रहेणासाधकत्वं निरूपितम् । आदिपदेन विहितभत्त्यादीनामपि तथेत्यथः । नतु तत्रापि केचन
साधकत्वं निरूपितम् । आदिपदेन विहितभत्त्यादीनामपि तथेत्यथः । नतु तत्रापि केचन
निर्हित्तपादीनि तेपां पीटा सत्पीदा, तद्देशसम्बन्धे तानि विषयाविष्टान्येव भवन्तीति
देहेन्द्रिपादीनि तेपां पीटा सत्पीदा, तद्देशसम्बन्धे तानि विषयाविष्टान्येव भवन्तीति
देहेन्द्रिपादीनि तेपां पीटा सत्पीदा जायत इति तद्वपैव स्वयमेनाशजनिता पीटा, तया
तिन्न्रह्राश्चयत्वानिष्टित्तपराणां त्येदो जायत इति तद्वपैव स्वयमेनाशजनिता पीटा, तया
विषयाः क्रयमसमाकं परलोकः सेत्त्यतीति व्या लोका धर्मशीला येषु । यत्र स्पूल्टिश्चान्त्रापि न धर्मिनवाहस्तत्रातिस्रह्मेक्षिकाणां ताहशानां भावत्रीथिक्ये किष्ठ वाच्यम् ।
वादशानामग्रेपि स्यातुपशक्तिरितिभावः । तथाचोक्तं 'अस्माहम् तत्पश्चित नान्यसमसमि'वादशानामग्रेपि स्यातुपशक्ति व्याद्राग्ये देहाभिमानी'ति फल्पकरणे । अतस्तद्रावपोपणे पतिव्यत्र वितरणे 'यथा व्याद्राग्वे देहाभिमानी'ति फल्पकरणे । अत प्रात्निक्षेत्रस्य परणमेव भावनीयपिति कृष्ण एव गतिर्ममेत्रसुकम् । अत ए'वालेकिः

प्वं दुःसंसर्गेण देशानामसाधकत्वं निरूप्य तत्र भगवद्गक्ता अपि सन्ति ते सभीचीनास्ते सह सङ्गो न वाधक इत्याशङ्कच द्रव्याणामशुद्धचा पुष्टस्य तेषामपि सङ्गो वाधक इतीतरमार्गीयाणामसाधकत्वमाहुः गङ्गादीति ।

## गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टैरेवार्रतेष्विह् । तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३ ॥ 🕐

गङ्गादितीयवर्ष भक्ताः । अयं भावः - 'अस्ति गङ्गायां त्रिरूपि'ति सिद्धान्तः सक्तावल्यां स्फुटीकृतं, तिष्ठविष्ठत्वमत्रापि द्रेषम् । तेन जळह्यापिभौतिकादिभेदेन मवाइभक्तिमार्गीयज्ञानमार्गीयमर्यादाभक्तिमार्गीया भक्ता निरूपितास्तत्र प्रथमं भवाइ-भक्तिमार्गीयाणामसाधकत्वं निरूपपन्ति। यद्यपि गङ्गापदस्यादौ निरूपणादङ्गाया मर्यादा-भक्तिमार्गीयमक्तत्वाचन्मार्गीयभक्तानामेवादौ निरूपणं संभवति तयाप्याधिभौतिकादि-भक्तिमार्गीयमक्तत्वाचन्मार्गीयभक्तानामेवादौ निरूपणं संभवति तयाप्याधिभौतिकादि-भक्तिमार्गीयमक्तत्वाइजलस्यव प्रयमनिरूपणादत्राप्यादौ भवाइमक्तिमार्गीया एव क्रियाणामुत्तरस्थोकेषु निरूपणम्। तयाच पदसम्बन्यः, गङ्गा देवी आदिर्येषां देवाः । अग्रिमाणामुत्तरस्थोकेषु निरूपणम्। तयाच पदसम्बन्यः, गङ्गा देवी आदिर्येषां विष्याने गङ्गादोनि, तस्या पवाधिदैविकादिरूपाणि, तद्रपा एव 'तीर्थभृता'आदिसाधकवच-नाञ्चकाः, परन्तु दृश्यमानजलादिरूपाकमेण भवाइमार्गीया एव। कर्ममार्गीयापेक्षयोत्तमन्त्र-नाञ्चकाः, परन्तु दृश्यमानजलादिरूपाकमेण भवाइमार्गीया एव। कर्ममार्गीयापेक्षयोत्तमन्त्र-

क्षापनायः 'वये'पदम् । ताहरोष्ट्रिय हु छरेव स्तरूपापेसया तहोपैरित्यथेः । ताहरीपेम्वते प्राच्छादितेषु सत्स, धर्मा एव तेपा धर्मिस्तरूपज्ञाने आवर्का जाताः । नतु भगवद्धः भिनिष्ठेषु कय तद्धर्माणामावरकत्वं तत्राहुः—ितरोहिताधिदैवेष्टिवति । तिरोहितमधिदैवस्तरूपं येषु । यया जलप्रवाहे मूर्तिपत्या गङ्गापास्तिरोधानं तथा प्रवाहमागिपि साक्षाः त्युरुपोचपस्तरूपतिरोधानम् । विभूतिरूपस्यैव तेषां भजन तद्रूपमेव फलं, न तत्राधिदैविः कभजनं फलं चेति द्रव्याञ्चद्र्या पुष्टिपागीयाणां तत्सङ्गो न साधक इति शरणगितिमे वोपदिशन्ति कृष्ण एवेति । अत एवा'धफलाभावे भगवतो दाहत्वं नास्ति सा सेवानाधिदैविकी'त्युक्तं सेवाफले । प्रकृते तु आधिदैविकस्वरूपस्येव सर्वस्य साधकः त्वादाधिदैविकरसात्मकसदानन्दस्वरूपज्ञापककृष्णपद्मेवोक्तं सर्वत्र शरणागतौ । एतेन तद्यितिरक्तस्वरूपस्य शरणमिप न साधकमित्यिष सूच्यत इति सुप्रूक्तम् ॥ ३॥

नतु ज्ञानिनो निर्दोपाः समबुद्धय एकान्तस्यितयः तत्सद्गः साधको भविष्य-वीति तेपापि पायामोहितत्वात्साक्षात्पुरुपोत्तमसम्बन्धामावेनासाधकत्वं निरूपयन्तः कर्तृणा तिन्नरूपयन्ति-अहद्कारिवमृहेष्यिति।

### अहङ्कारविमृदेषु सत्छ पापानुवर्तिषु । लाभपूजार्थयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम् ॥ ४ ॥

ते तु ' अहं ब्रह्मास्मी'त्यहङ्कारेण विशेषेण मूहा, नहि तम साह्मात्युह्णोत्तपसं स्वन्यः, किन्त्वहरमामसम्बन्धेन तन्मामस्यैन परमफल्रत्वं मन्यन्त इति सेन्यसेवकपानं स्यापि गतन्यादृश्येषण मृहास्तादृशेषु सत्स्य । नतु अविद्यानिष्ट्यो अनुमवस्त्ये विद्वाने सम्यन्ने ब्रह्मण ल्यो भवतीति वयं तेषा मोद्दः संभवतीति तमादुः पाषानुवर्ति प्रिति । 'स्वर्णप्रवर्णचेष्यपि तुल्यार्थदृश्चिन' इतिवास्याखुष्टिमार्गायाणां फले प्रति पन्मस्तात्साह्माखुरुपोचपद्मनाभावस्प्य ताद्वश्चानस्य पापत्वात्तद्वनुवर्तिना पापाः तुर्गित्वभयति वयोक्तम् । किञ्च, ताद्वशस्य प्रनरहारसख्यानन्तरं पुष्टिकलसभावति नेन्यपिक्षापनाप पापस्यन्वं निरोषेण मृदत्वं चोक्तम् । नतु तथाप्यानन्दानुभयो भविष्यं तीति तमादुः—लाभपूजार्थयत्नेष्विति । तन्मार्गे न साधनद्वश्चामां न च फल्दशाया वदनुभवः, यतो लाभः सात्मलामः पूजा तत्साधनार्थे मनस्येय कल्पितमूर्तेष्यासनास्या, तद्वपेष यन्त्रो येषा वादरोपः । नद्वात्मन ऐवये सर्गेन्द्रियाणा सार्थकता, नाष्यानन्द्रानु भरानं प, पया जले निममस्य जल्पानम् । विद्रिव पाने तदनुभव इति न तेषामानन्द्रान् तम्योपि । मन्त्रो तु प्रमानापन्तर्यः 'मगतता सद्देश्वादिम्यभावनायापि सर्वेद्रियाणा साक्षा सस्यानुभयो, बिद्धानार्यस्य 'मगतता सद्देश्वादिम्यभावनायापि सर्वेद्रियाणा साक्षा सस्यानुभयो, बिद्धानार्यस्य 'मगतता सद्देश्वादिम्यभावनायापि सर्वेद्रियाणा साक्षा सस्यानुभयो, बिद्धानार्यस्य 'मगतता सद्देश्वादेश्वादाम् । तद्दक्तं 'निरोबवर्णने

'सङ्कल्पाद्पि तत्र हि' 'द्रश्नेनं स्पर्शनं स्पष्टिमि'त्यादिना । एवं सति पुष्टिमार्गीयस्य न तत्सङ्गः साधक इति शरणमेव निर्दिशन्ति कृष्ण एव गतिः ॥ ४॥ 🔭

नतु ज्ञानिष्वपि केचन भक्ता भवन्ति, तत्रापि प्रेमयुक्ताः, ते पुनर्द्विविधाः केचन नामनिष्ठाः केचन सेवैकनिष्ठास्तेषां सङ्गः साधको भविष्यति, तथाचोक्तं 'सङ्गस्तेष्वय ते माध्यः 'सतां प्रसङ्गा'दित्यादिनेत्याशङ्कच तयोरपि साधकत्वामावात्प्रयमं नामनिष्ठा-नामसाधकत्वं वदन्तो मन्त्राणां तन्त्रिरूपयन्ति अपरिज्ञानेति ।

### अपरिज्ञाननप्टेषु मन्त्रेष्वव्रतयोगिषु । , तिरोहितार्थदेवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ५॥

यद्यपि 'एफं शास्त्रं देवकीपुत्रगीत'मित्यत्र 'मन्त्रोप्येकस्तस्य नामानि यानी'-ृत्युक्तया भक्तानां नामैव परो मन्त्रः तत्कीर्तनपराः समीचीना एव तेषां तत्कीर्तने तदा-नन्दानुभवजनिताश्चपुलकादयोपि भवन्ति तथापि तेषां मर्यादामार्गीयत्वातस्वरूपतोऽप-रिज्ञानमेवेति तेषु मन्त्रेषु नामरूपेच्चपरिज्ञानेन नष्टेषु अलक्षितेषु सत्सु। यादवाः कृष्णपदस्य रसात्मकभावरूपोर्थस्तद्परिज्ञानाद् छक्षितत्वमुक्तम् । ननु कथं सोर्थो न छक्षि-त्तत्राहु:-अन्नतयोगिडियति । व्रतं अनन्यत्वं पतित्रतावत्पतिविषयकपरमानुरागन-निवरसात्मकभावेन तदेकनिष्ठारूपं, तद्भावतोऽव्रताः पूर्वोक्ताः, तादशेषु योगः संयोगो येषामिति सथात्वमुक्तम् । नतु तेष्वपि नामधर्माणां दृश्यमानत्वात्मथमेवमुच्यते तत्राहु:-तिरोहितेति । तिरोहितः अर्थो रसात्मकस्वरूपेण यः मकटः स यत ताद्योषु सत्सु । अत एव मुकुन्द! नारायण! यहेश्वर! ज्ञाननिये! वासुदेवेत्यादीनि मोक्षेच्छुमिरुच्यन्ते, निह पुष्टिमार्गीयैरिव 'व्रजजनातिहन वीरयोपिताम्' 'सुरतनाघे'त्यादीनि रसात्मकानि तानि । तेषां मर्यादामार्गानुसारेणैव तदनुभयो भवति न पुष्ट्यतुसारेणैति न तत्सहस्तस्य साधक इति शरणमेवोपदिशन्ति कृष्ण एवेति ॥ ५ ॥

नतु ये सेवापरास्ते तत्सर्वविनियोगेनानन्यत्रतेन सेवां क्वन्तीति न तेपाप-त्रतत्विपिति साधका भविष्यन्तीत्याशङ्क्य तेपापसाधकत्वं वदन्तः कर्पणां तदाहुः—

नानावादेति ।

नानावादविन्छेषु सर्वकर्मव्रतादिषु । पापण्डेकप्रयत्नेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ६ ॥

यद्यपि ते पूर्वोक्तापेसया सर्वोच्चपास्तयापि तेषां मर्यादापिश्रसात्सर्वकर्मत्रता-्दिषु सर्वे पुष्टिमार्गीयं यावलपेयं कमें तन्मार्गाया सेवा 'मगवना सहे'त्यादिरूपा झनं होक्षयेद्वैरपेक्ष्येण केवलस्वरूपमात्रैकनिष्ठत्वं, आदिपदेन तन्मागीयश्रवणकीतेनादीनि क्षेपानि, तेषु नानाचाद्विन छेपु सत्सु । नानाचादां अनेकविधममाणवचनानि मर्पादा-मार्गायाणि आवरणरूपाणि, तेः कृत्वा विद्वेपेणा नष्टा अलक्षितास्तादृशेषु सत्सु । तेषां मर्पादापिश्रत्वेन विद्वितेक्दृष्टित्वात् , न तज्ज्ञानिमितिभावः । अत एव 'मर्पाद्या गुणज्ञाति' इति निरूपितं पुष्टिमवाद्दमर्पादायाम् । ननु तेषि भक्तिमार्गनिष्ठया सेवादिकं कुवैन्तीति क्यं तद्तानं तत्राहु।—पापण्डेकप्रयत्नेप्विति । पापण्डो नामोपाधिस्तद्रूप एवैकः प्रयत्न-स्तद्रकुल्लसायनरूपो येषां ताद्द्येषु । तेषामपि मिश्रत्वेन पुरुपोत्तमसायुज्येकप्रज्ञत्वा तत्रयत्त्वकुल्लसायनरूपो येषां ताद्द्येषु । तेषामपि मिश्रत्वेन पुरुपोत्तमसायुज्येकप्रज्ञत्वा तत्रयत्त्वादीनां पुष्टापेक्षयोपाधिरूपत्वभेवेति तया निरूपितम् । अत एव मध्यमप्रकृत्वं सायुज्यस्य निरूपितं सेवाफ्ले 'सेवायां फल्लव्यिपिश्यनेन । किञ्च, सायुज्यस्य मर्यादाम-किमार्गक्रफल्लं तत्त्वाधिद्यिपे निरूपितं 'सर्वत्यागेनन्यभावेग इत्यनेन । पुष्टिफलं तु केवलं तादशानुप्रक्षरेण सर्वात्मना निरूपिभावेकसाध्यिमिति तादशस्यापि सङ्गो न सायक इति शरणपेव निरूपयन्ति कृष्टण एव गतिभेमेति ॥ ६ ॥

नन्येवं सकछपाणींयसाधनफलानां वाधकत्वेन पुरुषार्थस्वत्वाभावात्पुष्टिमाणींयस्य 'के पुरुषार्थाः ? कीदशया वा कयं वा सिद्धा भविष्यन्तीति प्रश्ने तादशस्य भगवानेव चतुर्विष्युरुषार्थस्यः, तिसद्धौ शरणमेव साधनं नान्यदिति भगवतस्तद्र्पनिरूषणपूर्वकं चतुर्भिः शरोकैः शरणं निरूपयन्ति । तत्र प्रथमं धर्मरूपत्वेन निरूपयन्ति—अज्ञामिला-

दिदोपाणामिति।

अजामिलादिदोपाणां नाशकोनुभवे स्थितः । ज्ञापिताखिलमाहातम्यः कृष्ण एव गतिर्भम ॥ ७ ॥

'प्रिमानं हरेदांस्यं धर्मोथों हरिने हि । कामो हरेदिंहसेन मोसः कृष्णस्य चेन्नुविनंद्यनेकाः पुरुपायां मर्याद्यमानांगिय्यो भिन्ना उपाधिरहिता इति। तम हरेदांस्यं धर्म उक्तः । तच 'पुरुपमूपण वेहि दास्यिनंद्रयम स्वरूपात्मकत्वेन -निरूपितिमिति भन्न भनो धर्मस्यन्वं सिद्ध्य । प्रां सिति धर्मण यया दोपनिष्टतिनिद्दोपतासिद्धिश्च भन्नति तथा मन्नान् स्वरूपेणम् दोपनिवर्नक इष्ट्रमापकोषि भन्नतिति धर्मनिरूपणपूर्वकं आर्ण निरूपयन्ति । तथाहि—अज्ञामिलाद्यः भन्नस्द्रोपदृष्टास्तद्व्या भन्न सकलेन्द्रियमङ्गा नास्त्रेपां दोपाणां नामकः स्वरूपेणम् न साथनेः । अयं भावः, प्रक्रिपानियस्य स्रोहोत्पत्यः नन्तरं स्वरूपसन्नः स्वरूप्यप्रधित्तेन क्रियपाणायां 'भगनता सह संज्ञाप' इत्यापुक्तः महारूपामनायापन्तर्जीन्ताहितसायातस्वरूपमास्यये सिति या सेनोचपपुष्टिस्या तमेन्द्रिः पाणां मास्त्रत्राद्यस्ति।त्रात्मसर्णादिना यः मित्रस्यः सोन दोपस्तसायकः । प्रयान्ताविष्टस्य नापपानेन दोपा द्रशिक्तास्त्रया मस्ते ताहरस्य विषे गुण्मानः प्रयान्ताविष्टस्य नापपानेन दोपा द्रशिक्तास्त्रया मस्ते ताहरस्य विषे गुण्मानः

हक्षणनामात्मकलीलया तत्तदिन्द्रियाणां दोषं नाश्यतीति तथांक्तम् । अनेन दोषिनृष्टित्तिर्धर्मकार्यप्रक्तम् । इष्ट्रमाप्ति निरूपयन्ति अनुभवे स्थितं इति । दोषं दृरीकृत्य तत्तिदिन्द्रयादिषु स्वयं स्थितो भूत्वा स्वरूपानन्दमनुभावयतीतिभावः । अनेनेष्ट्रमाप्तिरूपं धर्मकार्यप्रक्तम् । एतस्तवं निरोधवर्णने 'संसारावेशदृष्टानामि'त्यार्भ्य 'हरिवत्मुलिमं' स्थन्तेन स्फुटोकृतम् । ततोपि विशेषमाहः—ज्ञापितास्विल्माहात्म्य इति । ज्ञापितम् स्थन्तेन स्फुटोकृतम् । ततोपि विशेषमाहः—ज्ञापितास्विल्माहात्म्य इति । ज्ञापितम् सिलं पृष्टिलीलारूपं माहात्म्यं येन । अत एव व्यवस्थितानामपि च लीलानुभवः । पृष्टिम् वाहमर्यादायामपि 'पृष्ट्या विमिश्राः सर्वज्ञा' इत्युक्तम् । भगवित साक्षादन्तः भक्दे तल्ली- वाहमर्यादायामपि 'पृष्ट्या विमिश्राः सर्वज्ञा' इत्युक्तम् । भगवित साक्षादन्तः भक्तदे तल्ली- वाहमर्यावपोषणादौ ईहम्बर्मेक्ष्पो भगवानेव शरणिमिति कृष्टण एव गतिमेमेत्युक्तम् ॥॥॥ ताहम्भावपोषणादौ ईहम्बर्मेक्षपो भगवानेव शरणिमिति कृष्टण एव गतिमेमेत्युक्तम् ॥॥॥

नमु तेपामिन्द्रियादीना माकृतत्वात्तद्धिष्ठातृगां च तथात्वात्कधं दोपनिष्टत्तिरि-त्याशङ्कण तेपां सर्वसङ्घातरूपः कृष्ण एव भवतीति तस्यैवार्थरूपत्वं निरूपयन्तः शरणगतिमाहः—प्राकृता इति ।

### पाकृताः सकला देवा गणितानन्दकं वृहत् । पूर्णानन्दो हरिस्तस्मात्कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ८॥

मपञ्चित्रस्यण्यस्तावे 'जहें सदंशः मक्ट इनरावाच्छक्षों, जीवे आयौ मकटो आनन्दांशस्तिरोहित' इतिनिह्णितम् । पृष्टिमाणियस्य तु साधनद्शायां सेवागुण-आनन्दांशस्तिरोहित' इतिनिह्णितम् । पृष्टिमाणियस्य तु साधनद्शायां सेवागुण-आनन्दांशस्य स्वत एवानन्दाशः मकटो भवति । तथाचोक्तं सिद्धान्तगुक्तावस्यां 'ततः संसारदुःश्वस्ये'ति । तत्रैव प्रनः विवरणे 'यद्यप्यनिष्टिपिते ते तथापि यस्तुस्वमा- 'वतः संसारदुःश्वस्ये'ति । तत्रैव प्रनः विवरणे 'यद्यप्यनिष्टिपिते ते तथापि यस्तुस्वमा- वाद्यत्य' इत्युक्तम् । सिद्धानन्दश्य 'सर्वेषा झहाता ततः' इत्युक्तम् । 'सिद्धानन्दता वाद्यः' इति निरोधविवरणेपुक्तम् । एवं सित् ये पूर्व झाकृता देवा इन्द्रियाधिष्टाता- स्तते सिच्यानन्दर्यास्यास्यक्ता जाताः । करा स्तते सिच्यानन्दर्यास्यास्यक्ता जाताः । करा स्तते सिच्यानन्दर्योक्षयापि महान् जातः । चभयत्र हेतुः तत्योपि चहस्वोतितुच्छो जीवः स वृहज्ञातस्तद्येक्षयापि महान् जातः । चभयत्र हेतुः तत्येषात्मक्ते प्रस्तात्मका भावा चत्यवन्त इति वज्जनितपञ्चरातियान्त्यभगन्तस्तादिन्द्रियादिषु निपरसात्मका भावा चत्यवन्त इति वज्जनितपञ्चरातियान्त्यभगन्तस्तादिन्द्रियादिषु तत्तस्त्रस्ताः स्वयमेव भूत्या सर्वेषु तेषु पूर्णस्वन्यनानन्ददानेन दुःरां इरतीति तथोक्तम् । वत्तस्तकाः स्वयमेव भूत्या सर्वेषु तेषु पूर्णस्वन्यनानन्ददानेन दुःरां इरतीति तथोक्तम् । वत्तस्तकाः स्वयमेव भूत्या सर्वेषु तेषु पूर्णस्वन्तत्र तस्य समस्तमहानः साक्षात्मक्ताः एवं सत्यक्षरात्मव्यनामकृतते कि वाच्यम् । विन्तु तस्य समस्तमहानः साक्षात्मक्ताः एवं सत्यक्षरात्मव्यम् पत्ति इतस्तत्र दोषायकाम इतिमावः । तदेर् भीवदो । ल्लास्त्रम्

कुछजीवांत्मा श्रीमद्रोकुछमानसिमैंत्याद्यक्तम् । यत एवं भगवत एवाधेरूपत्वं तस्मात्तस्य तथात्वसिद्धंय शरणमेवं साधनिमिति तन्निरूपयन्ति कृष्ण एवेति ॥ ८ ॥

एवपर्थरूपं निरूप्यैतादशस्य पञ्चरातिशान्त्यर्थे वहिःगकटस्य कोटिकन्द्पेलाव-र्ण्यसाक्षाद्रगवतः संद्वस्यैवापेक्षितत्वात्कामरूपत्वं निरूपयन्तः शरणं प्रार्थयन्ति विवेकेति।

### विवेकधेर्यभत्तयादिरहितस्य विशेषतः । पापासक्तस्य दीनस्य कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ९ ॥

अत्रेदमाक्तम् । पुष्टिपार्गीयभावाविर्भावानन्तरं विरहानुभवार्थे त्यागस्यावस्यकः त्वास्यागानन्तरं पुनः ऋगेण मिथो गुणानुवादजनितमञ्जरभावानामुच्छितत्वात्तादशस्य देहमाणेन्द्रियान्तः करणादीनि स्वरूपात्मकानि भवन्तीति पूर्वश्लोकद्वयेन निरूपितम् । एतावत्पर्यन्तं विरहानुभवे चक्षुरागादित्रपानाज्ञान्ताः सप्तावस्याः संपन्नाः। अस्पि-ञ्चळलोके खन्मादायवस्थात्रयं निरूष्यते । तथाहि-विवेकः, धैर्य, भक्तवाद्यस्तै रहितस्य । विनेकराहित्ये विकलत्वं भवति यतो वैकल्ये विवेको न तिष्ठति । तचीन्मादावस्थाया भवतीति सा निरूपिता । धैर्यराहित्येनाहर्निशं साक्षात्सङ्गाभावजप्रचुरार्तिननितमः स्वास्थ्यं तिष्ठति। नतु पूर्व गुणगानेंऽन्तः साक्षाद्तुभवस्योक्तत्वात्कथं धैर्यामावेनास्वास्थ्यं तत्राहु:-भक्त्यादिरहितस्येति । गुणगानद्द्यायां पूर्वपन्तःपाकटचे रूपमुखारविन्दसुभास्वादात् । आदिपदैन साक्षाद्धोगः । साक्षाद्धोगस्याप्यनुभवास्त्वास्थ्यं स्थितिमदानीं मुळापाबस्थायां फलअतिबन्यकत्वेन साक्षात्सुधादानतदुवयोगिबाक्याध-फरणादस्वास्थ्यमेव तिष्ठतीति तद्रहितस्येत्युक्तम् । तत्रावि यत्किञ्चित्स्वास्थ्येषि फलप तिरन्यरत्वेन विशेषतो रहित्स्येखुक्तम् । तयाचोक्तं संन्यासनिर्णये ' भगवान् फुलक्ष्य-स्वात् 'स्वास्थ्यवावयं न कर्तव्य'मित्यादि । एवमस्वास्थ्येपि स्वास्थ्यवाययाद्यकर्णे प्रदु रात्यां मुर्च्छायापवित सा दशा निरूपिता । ततः पुनर्जाग्रदवस्थाया स्वरूपस्थितौ सङ्गा-भावेन स्यातुपशक्तं गुणावलम्बित्वित्तं पुनर्भवति तेन च यदिकञ्चित्स्वास्थ्ये तदेव फल मतियन्यकं भवतीति तस्य पापरूपत्विमिति तत्रासक्तस्येत्युक्तम्। अत एवीक्तं ' हानं गुणाय तस्येव वर्तमानस्य वायका 'इति संन्यासनिर्णये। ततः पुनः क्षणानन्तरं स्थितिरैव न भवतीति दशस्यवस्था निरूपिता। एतःसर्वे फलमकरणीयत्तीयाध्यायान्ते स्फुटीकृतम्। तत्र गुणगानानन्तरमनाविमाति मूच्छान्तातस्थानिरूपणपूर्वकं छीलाप्रवेशप्रलापः स्वरूप स्थितौ गुणगानमिति निम्हिपतम् । अमे पुनरतिदैन्ये जाते 'सहदुः सुस्वरं' 'तन्तः पाण' भिरागत'मित्यादिनामिमा सा स्चितिति सर्मपुष्पन्नम् । एतादशस्य पुनः श्रीघ्रमाविभविधि धरणमेव मार्गिपपिति कृष्ण एव गतिर्ममेखुक्तम् । एतद्नन्तरं सर्वाऽऽविभूय परमा- नन्दं ददातीति ज्ञापनाय कृष्णपदं, शरणं निरूपितम्। तथाचीक्तं 'ब्रह्मा विष्णू रुद्धः भूता पुनः कृष्ण एव जात ' इति 'तासामाविरभूत्कृष्ण' इत्यस्याभासे ॥ ९ ॥

एवं दशावस्थाभिः पूर्णिविषयोगानुभवे जाते मितवन्यकदेहनिष्ट्यौ तस्या-चौकिकं रसात्मकं लीलोपयोगिदेहादिकं संपाध स्वयं साक्षात्मकटीभूय विहः स्वरू-पानन्दं ददातीति मोक्षरूपत्वं निरूपयन्ति सवसामर्थ्यसहितः सर्वज्ञेवा-सिलाधेकृदिति।

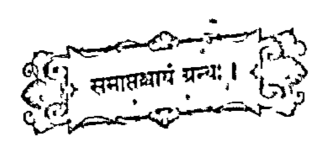
सर्वसामर्थ्यसहितः सर्वत्रैवाखिलार्थकृत् । शाणस्थसमुद्धारं कृष्णं विज्ञापयाम्यहम् ॥ १० ॥ कृष्णाश्रयमिदं स्तोत्रं यः पठेत् कृष्णसन्निधौ । तस्याश्रयो भवेत् कृष्ण इति श्रीवस्त्रभोत्रवीत् ॥ ११ ॥

सर्वे यावदलौकिकै व्यवीर्यादिगुणानां कर्तुमकर्तुमन्ययाकर्तु यत्सामध्ये तत्स-हितः सन् तंत्रति स्वरूपानन्दं दातुं स्थितो भवतीत्यर्थः । एतदेवोक्तं 'भगवानिष ता रात्री'-स्थित्र 'भगव'त्पदेन स्वतन्त्रिखने । ननु प्रभोः सूर्व संभवति परं ताहरोन प्रभुणा सह साम्येन स्वरुपानुभवः कथं सुवचो जीवस्य तराहुः सर्वत्रैवाखिलाधकृदिति। 'पुष्टिं काये-ने तित्राचयात्ताहरां तं भक्तं साक्षाद्रसात्मकस्वचरणारिवन्द्रमकरन्द्रजसाऽछौकिकदेहादि-सम्पत्तिपूर्वकं लीलासमाजे प्रकटीकृत्य सूर्वजैव देइपाणेन्द्रियादिष्यिखलार्थान् रसात्म-कालीकिकवयोगुणादिक्षपानलोकिकेश्वयेगुणादिसामध्येक्षपान करोतीति तथोक्तमव एतालौकिकसामध्ये पुष्टिफलं निरूपितं सेवाफले। एतत्सर्व'ययार्भकः स्वमतिविम्बविश्रम' इत्यस्य विवर्णे स्फुटीकृतं 'स्वसामध्यदियोजने'त्यादि। एवं स्वरूपात्मकतां संपाच स्वरू-पानन्दं ददातीति मोक्षरूपत्वं निरुपितम् । अत एव 'मोक्षः कृष्णस्य चेद्धुव'मिखुक्तम् । न्तु मोक्षे आनन्द्रमप्रता तिष्ठति मक्तनेपि तथैव चेत्स्यात्तदा कथं लीलानुभन इत्याहुः शर-जनात जानन्द्रमञ्जला लिक्षान् नष्ट । अल्लाहिक स्वाद्यमावपरम् । अल्लोकिकस्रष्टिः सर्वेताहम्माव-वत्येवेति शरणस्यस्य-सर्वातमभावस्यस्य-पूर्वोक्तमकतत्त्वङ्गीलानन्द्समुद्रमग्रस्य-वत उद्धारं करोतीति शेषः। अन्यथैकस्यां लीलायां पग्नस्य द्वितीया साननुभूतेत्र तिष्टेन्। एतत्सर्वे 'यत एतद्विमुच्यतं इत्यन्न स्फुटीकृतम् । यद्वा, लीलानुभवदंशायामपि तत्मभावादेव दैन्यभाव प्रमावस्थात इत्याप कारणास्थितिपदम् । अथवा, अतःपरं सर्वारोन शरणस्था जाता उत्पादत इत्यपि ज्ञापनाय कारणास्थितिपदम् । उत्पचत इत्याप शापनाय राज्यस्य उक्तः। तयासित शरणसमाप्तिश्लिपना। किन्न, एवं पूर्ण-राववा वापनाप वारण त्या । सहपानन्दानुभवानन्तरं श्रीमदुद्धवोपदिष्टवानेन यादशो निरोतः सिद्धस्तादशो निरु-रास्पानन्दानुभवागायः सम्यवत्वमुक्तम्। एवं सति सदा फलस्पपूर्णनिरोपस्यित्वनन्दरं पित इति ज्ञापनायोद्धारे सम्यवत्वमुक्तम्। एवं सति सदा फलस्पपूर्णनिरोपस्यित्वनन्दरं तस्य स्वस्पिन् साक्षात्पुरुपोत्तमाभिन्नत्वज्ञानं भवतीति मुक्तिलीला निरूपिता । तत आश्रयलीलां निरूपपन्ति कृष्णमिति । तं पुनः केवलगुद्धभावात्मकत्वेन सङ्घातस्य स्वरूपतायारतोन स्वस्वरूपात्मकं वेवैळानुभवान(?)वाळकभावरूपं कृष्णं करोतीत्याश्रयः छीछा निरूपिता । 'कुष्ण'मित्यत्रापि करोतीतिक्रिया योज्या । अत एव 'तती विमोचनं स्वाश्रयप्रापणं प्रत्यापत्ति'रित्युक्तं 'वर्हापीडे'तिश्लोकविवरणे । एवं सति निरी-थळीळानन्तरं 'मुक्तिर्दित्वान्यथारूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः'। 'मुक्तानामाश्रयः कृष्णः' । इति स्कन्धद्वयार्थरूपं मुक्त्याश्रयस्त्रीसाद्वयं निरूपितं पद्द्वयेन । एतावदेवेप्सिततममितिपद-इयस्य कर्मत्वेन निरूपणम्। पूर्वं सर्वसपर्यत्वेन स्वतन्त्रकर्ता प्रश्चरिति प्रथमान्तपदं दत्तम्। अप्रे स्वेप्सितत्वेन पदद्वयं द्वितीयान्तमुक्तं, तेन तादशः प्रभुरेव स्वेप्सितं करोतीतिक्रियान ध्याहारेण कर्त्वभिक्तियान्ययसम्बन्धोत्र ह्रेय: । एवं यन्यार्थोपि सम्यग्योजितो भवतीति सर्वेमवदातम्। अतः।परं दश्वविधलीलानां पूर्णत्वादाश्रयाय सदा कृत इति कृष्ण एवे-त्यमेणोक्तम् । अत्र कृष्णावतारलीलानां नित्यफलावधित्वमुदेशेन लक्षितमिति स्वरूपा-रमकत्वेपि छीलानां नित्यत्वज्ञापनाय न कण्ठोक्त उपसंदार: कृत इतिभाव: '। । एवं साधनफळस्वरूपविवेकेनाश्रयं निरूप्य तस्य छोभनिष्टसुधैकफळत्वेन तस्याय भगवद्भोग्यैकमोग्यत्वाद्देयतपत्वेन मभोनिवेदनीयमिति तद्ग्रे कृत्वा निवेद्यन्त आहुः विज्ञापयाम्यहमिति । किञ्चिदितिशेषः । कि तदित्याकाङ्कायामाहुः इद्मिति । पद्रमें कृतं तिहनये में मत्यसतोङ्गुरुपा निर्दिष्टम् । कि ते तदपीति तत्राहुः स्तोत्र-मिति । तर्हि समीचीनं कृतं भीतोई किमियद्विद्याप्यत इति चेत्तत्राह कृष्णाश्रयमिति । कृष्ण आश्रयो यस्मिनिति तत्स्वरूपनिवेदनं कृतम्। एतेनाश्रये कृते आश्रितपक्षपातस्य त्यक्तमग्रवयत्वाचित्रवन्येनादेयतममपि पराकाष्टापनं वस्तु तस्मै देयं भवतीति स्वकीयान नामार्तिव भवति अतिविनयेन विज्ञापनमेवोचितिमति श्रीमदाचार्याणां हृदयमिति प्रापितम् । अत एव एवं विद्वाप्य तत्पाउफलं निरूपयन्ति य इति । कृष्णस्य भावात्म-यस्य सिहाची सित पुष्टिमार्गीयस्योद्धतभावाङ्करस्य भावरूपत्वेनान्तस्तत्सान्निध्यं भव तीति तथोक्तम्। तन्सानिच्यार्थं वा पटेत्तस्येताश्रयो भगेदिति। य इति मदतिरिक्तोन्योपि ' स्त्रीकृत इत्यर्थः । इदं त्वितारुण्यपत्यीदार्यं चरित आचार्याणाम् । नन्येतं विद्यापनेपि भगवता तनोरीकृतं चेतदा प्रथं फलसिद्धिस्तत्रोहुः श्रीवहन्तभोववीदिति । इतीति पूर्वोक्तं विज्ञापनं श्रीवरहमः साहाहोपीद्योऽल्लवीत् अङ्गीकृत्याद्वप्तवानित्यर्थः । अयवा श्रीवद्धमः 'स्वयमेत्र श्रीरपाणां स्वामिनीनां च्छभः परमवात्सल्यास्पदीभूतः । अत एव

१ केवटानन्दानुमवारमकमिवि सुक्तं स्यात् । ,

ताः स्वरहस्यं सर्व कथयन्तीति तासां गुरुत्वं निरूपितं संन्यासितिर्णये। अतिप्रियाय '
गुरुः स्वरहस्यं कथयतीत्युक्तत्वात्। एवं सिति तद्दछभत्वेन प्रभोरिप परमप्रेपास्पदीभूत
इति तदुक्तं सर्वमङ्गीकृतं भगवतेति ज्ञापितम्। अत एव यतोङ्गीकृतिमिति हेतोरब्रचीइति तदुक्तं सर्वमङ्गीकृतं भगवतेति ज्ञापितम्। अत एव यतोङ्गीकृतिमिति हेतोरब्रचीइति तदुक्तं सर्वमङ्गीकृतं भगवतेति ज्ञापितम्। अत एव यतोङ्गीकृतिमिति हेतोरब्रचीइतिसाह, फलित्यथः। किश्च तद्दछभत्वेन भगवदुक्ताङ्गीकारः स्वतः सिद्ध एवेति न
इतस्तदुक्तिः कण्ठोक्ता। अनेन फले सर्वयापि निःसन्दिग्धत्वं निरूपितिमिति सर्वमवइतस्तदुक्तिः कण्ठोक्ता। अनेन फले सर्वयापि निःसन्दिग्धत्वं निरूपितिमिति सर्वमवइतस्तदुक्तिः कण्ठोक्ता। अनेन फले सर्वयापि निःसन्दिग्धत्वं निरूपितिमिति सर्वमव-

अतिमिलिनतराशये मदीये किमयमपूर्वतरोदयो विलासः।
निरुपिकरुणैकविभ्रमोपि वितरणशीलविभोरतोद्धतं नः॥ १॥
प्रतवतो मद्दती किल ते कृपा मद्पराधगणा अपि तादशाः।
जमयतौल्यविचारणया विभो विजयते तव सैव गरीयसी॥ २॥
अदेयदानैकपरान् महौदार्यगुणैः स्वकं।
श्रीमदाचार्यचरणान् आश्रये करणानियीन्॥ ३॥
प्रणतालोकसंजातकरुणादृष्टिभिः क्षणात्।
संतापं हरति श्रीमद्विष्टलेशं तमाश्रये॥ ४॥
इति श्रीकृष्णाश्रयस्तोत्रविवरणं समाप्तम्।





| 12029 E2 CO 20 1 CO 20 1 CO 20                                                                                                                                | 27 CGF 1834           | ತಿನವರದ             |                                         |            | y y            |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--------------------|-----------------------------------------|------------|----------------|--|--|--|
| N 5                                                                                                                                                           | át: 11                |                    |                                         |            | Š              |  |  |  |
| * · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                       |                       |                    |                                         |            |                |  |  |  |
| खालवावापन्दिराक्षेत्वरगोरवामिश्रीरणछां इलालजीमहाराजपादानां 👸                                                                                                  |                       |                    |                                         |            |                |  |  |  |
| सभासकेष परिष्कृत्य सन्मुद्रय च प्रकटीकियमाणप्रवन्धावल्यां 🧳                                                                                                   |                       |                    |                                         |            |                |  |  |  |
| क्याय सञ्जीकृतान                                                                                                                                              | វ ១១:មា               | नां नाध            | प्रति ।                                 |            | è              |  |  |  |
|                                                                                                                                                               |                       |                    | 114-1 1                                 |            | X              |  |  |  |
|                                                                                                                                                               | `£ <u>`</u> €-        |                    | <del></del> -                           |            | Ì              |  |  |  |
| र नेपासलं, हादशविषरणसमतम्                                                                                                                                     | •••                   | •••                | (11                                     | •••        | ફ-∞-ο <u>ğ</u> |  |  |  |
| २ निरोधलक्षणं, विजरणपद्कषदितं गु                                                                                                                              | र्जरानुवाद            | (युतं च            | ***                                     | ***        | ₹-0-0 }        |  |  |  |
| ३ सन्यासनिर्णयः अष्टवित्ररणसहितः                                                                                                                              | , 13                  | ···                | ***                                     |            | १-०-० हैं      |  |  |  |
| थ चतुःश्होकी सप्तटीकोपेना                                                                                                                                     | ž1                    | "                  |                                         | ***        | o-८-° %        |  |  |  |
| ५ अन्तःकरणप्रवोधः पञ्चटीकोषेनः                                                                                                                                | 16                    | "                  | 444                                     |            | 0-6-0          |  |  |  |
| र् जलभेदः चतुर्विवरणसमेतः                                                                                                                                     | ٠ <u>″</u>            | "                  |                                         |            | 1 <b>j</b>     |  |  |  |
| ६ पञ्चपद्यानि त्रिवरणद्वयसमेतानि                                                                                                                              | - E                   |                    |                                         |            | 8-0-0 E        |  |  |  |
| सेपाफलं निनरणत्रययुनम्                                                                                                                                        | ſ                     | •••                | •••                                     | •••        | ,—- <u>}</u>   |  |  |  |
| ्र भनित्वर्धिनी चतुर्द्शहीकोपेता                                                                                                                              | ,                     |                    |                                         |            |                |  |  |  |
| १ - ८ शीमहोक्ति ( चन्त्र                                                                                                                                      | 414                   | •••                | •••                                     | •••        | z-0-0 {        |  |  |  |
| है ८ श्रीमुकेधिनी (जन्मप्रकरणीया, अ.<br>१ करमदिना                                                                                                             | १-२ ) १               | <b>टप्प</b> याहि   | (सकलप)                                  | <b>t</b> - |                |  |  |  |
|                                                                                                                                                               | <b>***</b>            |                    | ***                                     | •••        | १-४-० }        |  |  |  |
| हैं ९ थीरुपासुरचतुःश्लोकीविवृतिः थीम<br>हे प्रकारीन गुजरानुवादेन च युता                                                                                       | त्प्रभुचरण            | प्रणाता हि         | प्यणीभ्य                                | t          | 0-20-0         |  |  |  |
| र भिक्तित्विर्णयः गुर्शरामुबाद्युतः                                                                                                                           | ***                   | -+-                | ***                                     | ***        |                |  |  |  |
| ११ मस्यानरसाकरः दशियन्तिवेजेत्य                                                                                                                               | ···                   | ~                  |                                         | ***        | 0-6-0          |  |  |  |
| हा । वर्षा वर्ष                                               |                       |                    | वतः                                     | •••        | e-6-0          |  |  |  |
| पंचलभा                                                                                                                                                        | पानवन्या:             | _                  |                                         |            | į              |  |  |  |
| वियलभा<br>१ विष्णप्रतिकान्दियः यदा दिन्दीमापा<br>२ मृतिपुजा<br>३ अपनारमामाना<br>४ विष्णमंशिमान्दिक गुजराती<br>५ उपदेशमीमांगा<br>६ आरोचनिलंग दोन्दी, गुजराती स | **,                   | • • •              | 444                                     | ***        | ₹-0-0 }        |  |  |  |
| 🐧 २ मृतियुद्धा 🔐                                                                                                                                              | ***                   | •••                | ***                                     |            | 0.70-0         |  |  |  |
| है वे अस्तारमामांना ,,                                                                                                                                        | ***                   | ***                | ***                                     |            | 6.20.0         |  |  |  |
| ध धप्पानंशिमान्दिक गुजराती                                                                                                                                    | ***                   | 444                | ***                                     |            | c-2-0          |  |  |  |
| े उपदेशमीमांगा                                                                                                                                                | 64.6                  | •••                | ***                                     | £          | त्याय छे-      |  |  |  |
| र्ति ६ आसीचनिनंय दोन्दी, गुजराती स                                                                                                                            | तथे                   | • •                | ***                                     | ***        | 0-2-0          |  |  |  |
| $\tilde{a}$                                                                                                                                                   |                       | <u> </u>           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | -          |                |  |  |  |
| l)                                                                                                                                                            | 44                    | मेपणसङ्खे <i>त</i> | 1:                                      |            | į              |  |  |  |
| Ţ.                                                                                                                                                            | ्रि साल्यावामन्दिरम्, |                    |                                         |            |                |  |  |  |
| (t                                                                                                                                                            | 1                     | क्षिक्षाः—         | थाँध्य नं ०                             | ર          | ,              |  |  |  |
| en antenation and enterestation and enterestations.                                                                                                           |                       |                    |                                         |            |                |  |  |  |

#### श्रीकृष्णाय नमः।

#### श्रीमहस्रुभाचार्यचरणप्रणीता ।

#### सप्तभिष्टीकाभिः समञ्जूता ।

| · —                     |         |    |                             |              |    |  |  |  |  |  |
|-------------------------|---------|----|-----------------------------|--------------|----|--|--|--|--|--|
| कर्नुनाम ।              | घुउस् । |    | वर्तृनाम ।                  | <b>व्यम्</b> |    |  |  |  |  |  |
| १ श्रीनंत्रराज्ञानाम् । | ***     | १  | ५ श्रीष्ट्रध्यरायभद्दानाम्। | •••          | २९ |  |  |  |  |  |
| २ श्रीवद्धमानाम् ।      | ***     | \$ | ६ श्रीनाथभट्टानाम्।         |              | ३३ |  |  |  |  |  |
| ३ केपाध्वित्।           | •••     | १२ | ७ श्रीद्वार्वेशानाम्।       | ***          | ₹Ę |  |  |  |  |  |
| ४ श्रीमधुरानाथानाम् ।   |         | १४ |                             |              |    |  |  |  |  |  |

#### गुर्नरभाषातुपादसमेता च।

संयं

विद्यातुरागिगोस्वामिश्रीरणछोडलालचरणानां सम्पूर्णसाहाय्येन

शासी चिमनलाल इरिशद्धरः । शासी इरिक्टप्ण बीरजी.

<sup>11</sup>साहित्यभूषणमः <sup>11</sup>सुद्धादेवस्तमः

" शुद्धादेवविशास्य "

#### इत्येताम्यां संशोध्यानृद्य

श्रीदामपुरीस्यभगवदीय 'सोनी कालिदास मूलशी ' इत्वनेन निजनातृ'(मभावाई' इत्यम्या भगवत्सारणार्थ दत्तद्रव्यती ' गुजरावी ' गुद्रणालये समुद्रा

#### श्रीजीवनाचार्यपुष्टिसिद्धान्तकार्यालयात्रकाशिता।

अनुमाद्या ४३६,

संबद् १९७६

# પારુષં રતા સાની કાલિકાસ મુલજીભાઇએ પોતાનાં માતુશ્રી રંભાખાઇના ભગવતમરણાર્થ આપેલા દ્રવ્યથી આ ગ્રન્થની મુદ્રણયાજના થઇ છે.

भौरमध्यां भणिलाळ इच्छाराम देसाई 'इत्यनेन स्वीये 'गुजराती 'मुद्रणयन्त्रालये मुद्रिता। कोट साम्रनिश्लिण न ८

#### श्रीकृष्णाय नमः ।

#### श्रीमद्वस्रभाचार्यचरणप्रणीता ।

### सप्तिभिष्टीकाभिः समलङ्कृता ।

| कर्तृनस्म ।           |     | पृष्ठम् । | कर्तृनाम ।             | १४म् |    |
|-----------------------|-----|-----------|------------------------|------|----|
| १ श्रीव्रजराजानाम्।   | ••• | 2         | ५ श्रीहरूणरायमहानाम् । | •••  | २९ |
| २ श्रीवहमानाम्।       | ••• |           | ६ श्रीनाथभट्टानाम् ।   |      |    |
| ३ वेपाञ्चित्।         | ••• | १२        | ७ श्रीद्वारकेशानाम्।   | •••  | ३६ |
| ४ श्रीमधुरानाथानाम् । | ••• |           |                        |      |    |

#### गुर्जरभाषानुबादसमेता च ।

सेयं

विद्यानुरागिगोस्वामिश्रीरणछोडलालचरणानां सम्पूर्णसाहाय्येन *~\$683698*~

शासी चिमनलाल इरिसद्धरः | शासी इरिकृष्ण वीरजी.

<sup>4</sup>साहित्यभूपणम<sup>4</sup>सुद्धादेतरतम

"शुद्धादैतविशारद् "

#### इत्येताभ्यां संशोध्यान्ह्य

श्रीदामपुरीस्यभगवदीय 'सोनी फालिदास मूलजी ' इत्यनेन निजमातृ'(स्भावाई' इत्यस्या भगवत्समरणार्थ दत्तद्रव्यक्षो 'गुनरावी ' मुद्रणाल्ये सम्मुद्रा

#### श्रीजीवनाचार्यप्रिष्टिसिद्धान्तकार्यालयात्रकाशिता ।

बह्माना ३४४.

संग्र १९७९

मृत्यम् १-८-०

#### उदाहार.

આપણે અનેક પુરુષસંચયે મતુષ્યાવતારમાં આવ્યા, અત્યાર સુધી બાદયાવસ્થા હેતી વિચાર કરવાની શક્તિ ન હતી. હવે વિચારશક્તિ આવી, વિચાર કરવા જોઇએ કે મારા ખરા પુરુષાર્થ કર્યા! જે ગ્યા વિચાર ન કરીએ તો છવનનાવ કર્ક દિશામાં ુંધાર્થ વિચારતા વહુ છે તે માલૂમ ન પડતાં તેને કુળવાના જ સમય આવે. મનુષ્ય માત્ર ધાતાના છવનના દર્શિબન્દુ તરફ ખેંચાય છે. વસ્તુતઃ તેને જ પુરુષાર્થ માનીને તે 🖁 આવશ્યકેતા સિંદ કરવા મથે છે. અને તે મેળવી પાતાના પ્રયતનને સકુલ માને છે અને તાને કતાર્થ માને છે. આ પ્રાપ્ત થયેલું કુલ ચિરસ્થાયિ છે કે અશ્યિર છે ? તે, અથવા જે માર્ય र्वे इस भेणववा याह्य छुं ते सरस छे हे सडंटड छे तेना वियार 'मनुन्याणां सहसेषु कथियति विद्वये' તું ત્યાય પ્રમાણે કાઇ સુસંસ્કાર વાળાને જ આવી શકે છે. તેમાં પણ જ્યારે માણસ વિચાર ंचा भेरी है भारे। भरे। पुरुषार्थ हवे।? आ वाभते तेनी कितासा सम्पूर्ण उठगा रही है।य રૂ. ત્યારે પાતાના સનાતન શાસને શરણે જાય છે. ત્યાં આગળ તે! અનેક ઝરિયાનિવિચારિત ોદિવચારિત પુરુષાર્થોના જીદા જીદા સ્વરૂપા ભેઈ આ છવ મુઝાય જાય. સર્વ કાઇ ધર્મ અર્થ तम अने मेहि आ यार पुरुषार्थने माने छे परन्तु देशशासनुसार हहे। हे स्वलुद्धिणसानुसार શનેક વ્યાખ્યાએ એ ચારે પુરુષાર્થની કરી દીધી. જે આ છત્ર ઉપર પ્રભુકૃષા કરે અને વખતે ત્રીમદાચાર્ષચરજીના આત્રય નીચે વ્યાવી જાય તો તેના હાય ઝાલી પરમપુરુપાર્થક્લાન્મુખ કરી ै; નહિ તે। જીવ ખરેખર મુઝાય. એવી પુરુષાર્યંત-નની વિવાદાસ્પદ સ્થિતિ થઇ ગઇ છે.

(૧) કેટલાક સારાયતિક મતવાળા માને છે કે આપણે તા જાનેક માળ વિલાસ કરવા. દાન આપતું અને ભાગ ભાગતવા એ છે જ પુરુષાર્થ છે. ખાતું પીતું માજ भाग भारती अ क कर्तव्य है, तेओ हेदात्मवाही है. (२) वणा हैटलाइ ે અનેક વિચારા ઐં થયોદિકને જ પુરુષાર્થ માતે છે. દ્રવ્યસંચય કરવા અને સ્વાર્ય સાધવા भारे च भारे छे. 'तमोख राज्यन्थाय पाइनुच्यनुक्यासिने । सामादिवायनुगाय त्रिवर्गफलदायिने ' ते हिन સંધિ, વિપ્રદ, યાન, ભાસન, દ્રેધ, સ્વાશ્ય, વગેરે વડંગ રાજ્ય પ્રયંચમાં મચ્યા રહે છે. (3) કેટલાક अतिने पुरुषार्धे भाने छे, अने इंडे छे हे 'बावकीर्विमंतुम्यम्य पुष्या छोडेपु गीयते । ताबद्वरंषद्याति इन्यलोके नदीयते '(४) इटमा अभने कर पुरुषार्थ भाने छ ' शरीरियतिवेतुन्यादादारसम्बद्धांची हि कामाः प्रत्मुन्य प्रमार्थयोः सन्ति ' (५) वणी देवसाः स्मार्तधर्मना आधारने क पुरवार्थ भानी से छे. ' वर्माद्रदेव इत्मव स किमर्व न सेथ्यते ' की धर्मथी अर्थ सिद्ध थाय छे, आम प्रकासिद्ध थाय छ, ते। धर्मनुं कर सेचन इम न इर्त्रुं धर्म सतयारथी बाय छ, ते। आएके हेंग्रुव्हा शीयायार्त अ सेवन इरवं, न्याम "शीवाचारविदीनानां समन्ता निष्क्रणः द्विया" पवित्रायार रहितनी सर्वे दिया निष्प्रस भागी देव्या देवस सौबाबारभां क इतार्यना भागे छे. (१) देवसाह नित्य नैभितिह क्रभीने कर धर्म भानीन तेमां कर अवन रही कृतार्थता भाने छे. 'नियनैनिनिके कुर्यान् प्रायवायित्राच्या.' ं (७) रिक्षा अत्येन क पुरुषार्थं भाने छे ' तरवा देश देश्वामय आवन् ' प्रथम देवे। पश्च तप हरीने रैयतापक्षाने आम ध्या है. (८) रेटसार सांभ्यपेश्यवेता सत्य रम राम विशेरे आहे भ्रयन

हरी रहा। छे अने तेओ। 'सरयेन बायुरावाति' 'शमेन शान्ताः शिवमाचरन्ति' इमेन दान्ताः किल्बिपमवधुन्यन्ति' धत्यादि वाहपे। प्रभाशुभां येकि छे.

च्या शिवाय पूर्वेशंडमां पशु डेटसाइ पुरुपार्थवियार धमेक्षा छे. 'क्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत' स्वर्गशामना वाणाच्ये क्योतिष्टाम यह करवा, तेना साधनमां नेहास्त हिन्दिओ 'अहणया एकहायन्या गवा पिङ्गाह्या सोमं कीणाति' साथ रंभनी भीणी आंभ-અલૌકિક પુરુષાર્થ વાળી એક વર્ષની વાછરડી આપી સામવલી લેવી, વિગેર વાક્યોદ્વારા ધર્મનુ વિચાર સસાધન નિરુપણ કર્યું છે. उद्भिश यजते पशुकामः' શ્રુતિથી અર્થસિહિ વર્ણવી છે, તેમ જ છાંદાગ્ય અને ખુડદારણ્યકમાં પંચાસિ ઉપાસનામાં અને રस धालाजुमां કામ પુરુષાર્થની સિદ્ધિ દર્શાની છે. 'ब्रह्मविद् आप्नोति परम्' ઇसाहि श्रुतिथी भेक्ष પણ સ્વાધિકારાનુસાર વર્ણવ્યા છે. આ પુરુષાર્થ સિંહ કરવાને પ્રમેય કેવું હોવું જોઇએ તેના વિચાર શ્રીમદાચાર્યચરણે સ•િન•નિર્વધના આરંભમાં સારી રીતે કર્યો છે. આખા પૂર્વકાંડના નિષ્કર્ય લખતાં જે સાર વ્યાવ્યા તેને શ્રીપુરુધાત્તમછના શળ્દામાં અત્ર રજ્ય કરીએ છીએ. યદ ભગવદાત્મક છે. ક્રિયાત્મક ભગવાનું જ અત્ર પ્રમેય છે. વેદાન્તાક્તનાનસહિત (ઇન્ય ભગ-વહ્સ્વર્પત્તાનસહિત ) કર્મસમુચ્ચય જ અત્ર સાધન છે. મુક્તરુંગ અને અનહેવાદી સાત્વિક જ અત્ર કર્તા છે. આવેા અધિકારી નિષ્કામ સાત્વિક યત્ત કરે તેા સ્વાત્રાથી સંતુષ્ટ લગવાનું આ છવને યત્રદ્રપાલિવ્યક્તિદ્વારા ક્રમમુક્તિ આપે. અતિકૃષા દ્વેષ તા ક્રવચિત્ સઘો-મુક્તિ પણ આપે છે. અત્ર પણ ત્રભુકૃષા દ્વારભૂત છે. આ ઉત્તમાધિકારીને જ (મધ્યમાધમને નહિ) સ્વર્ગ-આત્મમુખ-અને મેહ્સ પુરુષાર્થ થાય છે. આવી રીતે યત્તરવરૂપ સગવાન્થી જે યુરુવાર્થ સિદ્ધ થાય છે, તેને સ્વર્ગ-સ્વાત્મસુખ-સ્વને દુઃખાભાવ એટલે માેક્ષ પદવકે કરીને કહ્યા. भने 'हु:सामाव: मुसं चेति पुरवार्यद्वयं मतम्' भीम साक्षात् भे पुरुषार्थं हता. આ ખન્ने પુરુષार्थनु અંગ ધર્મ છે. અને 'ઘર્મો હાર્ધન શાધિત:' ન્યાય પ્રમાણે અર્થ ધર્મનું સાધન છે, આ પ્રમાણે સાક્ષાત્ પરંપરાયી ચાર પુરવાર્થની ગણના કરી અને પધાદિ અર્થયી યાગ થાય, યાગ એ ધર્મ છે, તેથી કામ હિદ્દ યાય છે. જો ત્રાનસદિત હાય તા માક્ષ સિદ્દિ થાય છે. વેદમાં બે કાંડ છે. પૂર્વકાંડમાં યત્રાત્મક ધર્મ સાક્ષાદાત્મસુખના સાધનરૂપ હેાવાયી પુરુષાર્થ કહેવાય છે. ઉત્તરકાંડમાં દ્યાનાત્મક ભગવાન માેલ આપે છે. પરંતુ દ્યાનની પુરવાર્થમાં ગણત્રી નથી.

પુરાશ એ વેદધમીતિદેશ છે. વેદાપબૃંદક છે. પુરાશમાં કરપાદિનેદવડે સાત્વિકરાજસતા-મસાદિ પુરાશુંમેદા છે. પુરાશોમાં પશુ પુરુષાર્થના વિચાર કરેલા છે. ધર્મ હવિચારિત અર્થ કામ માક્ષ અને બક્તિ એમ પાંચ પુરુષાર્થને નિત્ય અને કામ્ય ઉભય પુરુષાર્થ પ્રકાર વર્ષુંત્યા છે. અને તેનાં દેશ કાલ દ્રવ્ય કર્મ કર્તા મંત્ર આ છ સાધના ક્લાં છે. જેનું વિવેચન સર્ગનિસ્કાર્લ્યના આવરણલંગમાં છે.

भा सर्व संदर्भ हपरथी छ्ववियारित भने ध्विरिवयारित भेवा में भार पाडी शक्षाय. ध्विरिवयारित भे पैहिंड भने छ्ववियारित पौराष्ट्रिङ छे. छ्ववियारितमा धर्मशास्त्र भिरानियारित भे पैहिंड भने छ्ववियारित पौराष्ट्रिङ छे. छ्ववियारितमा धर्मशास्त्र भिराने भनाहिस्मित भने गृहास्त्राने। तेम क नीतिशास्त्र भेटसे शृहरपनि आहिओ भनावेशा सकनीतिशास्त्र तेम क वात्सायनस्त्राहि आमशास्त्र विगेरे अनुक्षि धर्म अर्थ आमने दर्शाव छे. भने तेना केवा काशासनां पण् होसाहि भनेड शास्त्री थ्यां तेमां धर्म अर्थ अने अभने (त्रिवर्शने) छहे छुटे हो हमे दर्शाव छे.

માક્ષની ખાખતમાં આપણા આગળ છવિયારિત શાસો ખે વાત રહ્યુ કરે છે. જે પોતાની મેળ માક્ષ મેલવી હોય તો સાંખ્ય અને યાગશાસ્ત્રાનુસાર અનુસરી માક્ષ લ્યા. જે કાઈ પરતામાક્ષ એટલે દેવતાના અનુસરણથી માક્ષ તેમતો હોય તો વિષ્ણુપી અને શિવથી શશે. પ્રદાને શાપ હોવાથી તે માક્ષ આપી શકતા નથી. આવી રીતે પુરુષાર્થ ઉપર પાછલ કડી ગયા એમ અનેકવિચારશ્રેણી રચાઈ છે. અનેક પ્રકારના પુરુષાર્થ વિકલ્પ થવાના હેતુ લગવાને જ કહી છે. એક વખતે ઉદ્ધવછ જેવા પશુ પાતાનું શ્રેય ખરૂં શું ? એ જાલુવા ગુંચાયા હતા.

ઉદ્ભવજીએ ભગવાનને પુષ્ઠયું કે (મા• ૧૧-૧૪ વરશ્તિ कृष्ण श्रेयांति बहुनि बहारादितः) હું ભગવન્! અનેક પ્રકારનાં શ્રેયસ-પુરુષાર્થ-ને આ વ્યક્તવાદિઓ વર્ણવે યુરુષાર્થમાં 'ભિન્ન છું. મને તેમના વિકલ્પામાં-અનેક ભેદામાં-સમજણ પડની નથી કે મારે મતા થવાનું કું શ્રેય સાધતું ? આવા વિકલ્પ થવાનું શું કારણ ?

ભગવાન्-आ वेदवाशी प्रश्नमां नाश पाभी त्यारे में ध्रक्षाने, ध्रक्षाओं मनुने, मनुने, ल्यु विगेरेने तेमशे तेन पुत्राने, कीम परंपराधी देव दानव मानवा गन्धवों विगेरेने हिंडी. अने ह सात्वित राजस तामसीक वेदवाशी लीधी; अने तेथी तेमना स्वलाव मुल्ल्य तेओ। अर्थ हरवा सात्वित राजस तामसीक वेदवाशी लीधी; अने तेथी तेमना स्वलाव मुल्ल्य तेओ। अर्थ हरवा सात्वा, तेमां हेटसाह पाणंडीओ। ध्या. मारी मायाथी मेहित प्रजेश अमे तेम भासवा साज्या. प्रामिने वश्चान्य कान सत्यं दमे शर्म, अन्ये वर्दित हर्म य्यारुखि पुरुषार्थने मानवा साज्या. प्रमिनेक वश्चान्ये कान सत्यं दमे शर्म, अन्ये वर्दित स्वार्थ वा एक्यं त्यानमोजने हिंडा धर्म, हाई यश्च, हाई हाम, हाई सत्य, हम, श्वम, हाई अर्थ्य, त्याय, हाई यश्चने, तपने, दानने, वेतने, नियमने, यमने, केम अनेह पुरुषार्थ मानी तेने आयर हाई यश्चने, तपने, दानने, वेतने, दिसमने, यमने, केम अनेह पुरुषार्थ मानी तेने आयर है. पुरुषा असर्थ सुदानन्द है. हु: अल्ये तेनुं इस हि. हेटसाह तमे।निष्ठ हे.

ઉદ્ધવજી-ત્યારે મારે શું કરવું?

ભગવાન્-તું મારામાં મન રાખ. મારામાં જેનું મન છે તેને (લોકિક) ઇન્ડ્રાસન સામ્રાજ્ય અને રસાતલનું ઐશ્વર્ય આપે તે પણ તેને નકામું છે, તેમ સિદ્ધાન્ત (વેર્ટિક) મેહ્ય બ્રહ્માસન અને સિદ્ધિઓ આપે તો પણ ન સ્વીકારે. (સા. ૧૧-૧૪-) મને જેટલા મારા લક્ત પ્રિય છે તેટલા બ્રહ્મા શંકર સંકર્ષણ વિગેરે કાઇ પ્રિય નથી. યાગ સાંખ્ય વિગેરે કાઇ સાધતાથી હું મળતા નથી. હું 'मक्तवाहमेड्या प्राचः' હું બક્તિયી જ પ્રહ્યુ થાઉ છું. લક્તિ તે પાપના ૮મને બાળે છે. મારી લક્તિ શ્વપ્યુને પણ પવિત્ર કરે છે; ધર્મ હા સત્ય હા કે ગમે તે હા; તે કાઇ પણ લક્તિ વિના પવિત્ર કરવા સમર્ય નથી. ' मद्रक्तियुक्तो भुवनं पुनाति' મારી લક્તિયુક્ત ભુવનને પવિત્ર કરે છે.

ગ્યા પ્રમાણે ભક્તિ જ પરમપુરુષાર્થકૃષ છે, એમ ભગવાને મુક્તકો કહ્યું, તેમ જ પ્યામાય કાર્યા સર્વાત્મભાવાદિ ભક્તિ જ પરમપુરુષાર્થ છે, એમ સિંદ કર્યું છે.—

્વ આ સર્વ ભુદા ભુદા મહા વાંચી મનુષ્યની ગુંચવલુના પાર ન રહે. જો વેદયી સિંદ ચના ધર્માદિ પુત્ર્યાર્થ કરવા જાય હોા તેવા અધિકાર નથી કર્મનાનનું ક્લ દુાના, વખને તાનવાન સાત્વિક ભક્ત અધિકારી દુાય હોા કાલાદિ મહાપુરુષાર્ધ પૃત્સાધનસંપત્તિ નથી દુાતી, માના કે વૈદિક પુરુષાર્થ યન્નસાધના સર્વ મળી ન કહેવાય. આવે તા પણ તેના ક્લને પરમ પુરુષાર્થ હોા ન જ કઢેવાય. આવા યત્રા કરતારને સુખતી પ્રાપ્તિ અને દુઃખાલાવ એ બેની પ્રાપ્તિ થાય છે. ટુંકામાં કહીએ કે આત્મસુખ અને મોક્ષ એ બેની પ્રાપ્તિ થાય છે.

આ સુખતા વિચાર આપણે સ૦ નિ૦ નવમી અને દશમી કારિકાયી કરીએ. 'આ ઉત્તમાધિકારીને ક્ષ્યું દાન તુરત જ કરતા નથી પરંતુ અચિરાદિ લોક ભાગવ્યા પછી મુક્તિ થાય છે, કારણ કે મર્યાદામાં ક્રમે મુક્તિ છે. આ ઋષિઓ ભક્તિયુક્ત ન દ્વારાયી પ્રેમશુક્ત ન દ્વારાયી પ્રભુના વિશેષ અનુયદને પાત્ર નથી. તેથી તેમની સદ્યોમુક્તિ નથી. સદ્યોમુક્તિ અતિકૃષાથી જ થાય છે. જ્વન્મુક્ત ઋષિઓ જેઓ હ્વસ્તાનયુક્ત દ્વાર્ષ નિષ્કામ કર્મ કરનારા છે, તેમને જ વેદાર્થરંપ ભગવાન છ પ્રકારે પ્રકટ થઇ મેહ્લ આપે છે. માટે આવા ઉત્તમાધિકારીને જ માલ્લ પર્યન્ત ક્ષ્ય મળે; માહ્લાધિક ક્ષ્ય તો ભગવાન જયારે તેનો અશરક્ષ્યલમાંથી ઉદ્ધાર કરી ભક્તિનું દાન કરે ત્યારે જ પ્રાપ્ત થાય છે. અન્યથા આ કર્મકાણીને ઉત્તમ પરમપુરુષાર્થર પુરુષોત્તમની પ્રાપ્તિ થતી નથી જ. એ વાત નિર્વિદ્ધાદ સિદ્ધ થઇ. મુક્તિ થયા પછી ભક્તિરસાનુભવ થાય કે નહિ ? એના ઉત્તરમાં બાદરાયણે ણવ મુક્તિપજ્ઞાનિયમ (૩–૪–૫૧) સૂત્રથી કહ્યું કે—મુક્તિનું કૃષ્ત જે ભક્તિરસાનુભવ છે; તેનો મુકતને મળે કે નદિ ? તેનો નિયમ નથી, એ નિયમ ભગવાનની ઇચ્ઝાને અધીન છે, મુક્તિનું દાન કરે પહ્યું ભક્તિનું દાન કરે. (૫–૬–૧૯) એ તે મુક્ત જી ઉપર કૃષ્ય કરે તેય તેને આ લક્તિનું દાન કરે, માટે એ સ્પષ્ટ નિર્ણય થયા કે સર્વ સાધનાની પરાકાઇ મુક્તિ પર્યન્ત છે. તેથી અધિક પુરુષોત્તમપ્રાપ્તિમાં નિર્દ, પુરુષોત્તમપ્રાપ્તિ તો વેરણકાબ છે એ વાત મુકાવની ન જોઇએ.

દવે દુ:ખાભાવ અને સુખપ્રાપ્તિ રૂપી ક્લ પુષ્ટિમાર્ગીય ક્લ કરતાં કનિષ્ઠ છે, એ દર્શાવવા એક સ્ક્ષેત્રિકા રજી કરીએ. શ્રીપુરુપાત્તમજી (સગ્નિગ્કાગ્ટ ૮૮માં ) કહે છે કે- સચ્ચિદાનન્દ ખે પ્રકારના છે સ્વરૂપાત્મક અને ધર્માત્મક. આ બન્ને આધિદૈવિક આધ્યાત્મિક અને આધિગૌતિક આમ ત્રણ પ્રકારના છે. તેના સ્વરૂપ નીચે મુજબ છે.

- (૧) સ્વરૂપાત્મક આધિદૈવિક સચ્ચિદાનન્દરૂપ ભગવાન્ પુરુષાત્તમ છે.
- (ર) સ્વર્પાત્મક સ્પાધ્યાત્મિક સચ્ચિદાનન્દરૂપ સક્ષર્ છે.
- (३) स्वर्भात्मक व्याधिलोतिक सन्यिदानदृश्य क्षर् छे.
- (૪) ધર્માત્મક આદિદૈવિક સચ્ચિદાનન્દરૂપ લીલાપરિકર છે.
- (૫) ધર્માતમક આપ્યાત્મિક સચ્ચિદાનન્દરૂપ વૈકુણકાદિપરિકર છે.
- (ક) ધર્માત્મક આધિભોતિક સંદેશાત્મક ૨૮ તત્ત્વ છે.
- (७) धमीत्मक आधिलानिक विदशभूत तत्त्वनिष्ठतान छ.
- (૮) ધર્માત્મક આધિઓનિક આનંદરૂપ તત્ત્વનિટ સુખ છે.

ઉપર મુજબ થયાયામ્ય આનંદના તિરાભાવ માનવા; અર્થાત્ જ્યારે સ્વર્ધાત્મક આધિદૈવિક અને આધ્યાત્મિક આનંદના નિરાભાવ કાંઇક થાય ત્યારે તેને આપણે દુ:ખાભાવ એવા શબ્દથી કરી શકીએ, અને તેને કાંકા માશ કહે છે. વૈદિક યોગાનું ક્લ પણ આજ છે. સાર્રાશ કે પ્રત્યોત્તમના સ્વર્ધાત્મક આન-દના તેમાં ઇપત્તિરાભાવ છે. કર્મ અને શાનના ક્લમાં ઉપર મુજબ આનંદના નિરાભાવ છે બહિતક્લમાં આનંદના નિરાભાવ નથી, માટે કર્મજ્ઞાનના કરતાં ભદિવનું ક્લ ઉત્તમ છે. બહિત જ મદાપુરધાર્ય કૃપ ભગવાનને પ્રાપ્ત કરાવનાર છે.

જ્યારે અનેક શાસ્ત્રના પરસ્પર વિરાધ આવે ત્યારે આસ્તિક સામ્પ્રક્ષયિકા શ્રીવેદ્વ્યાસને શરણે જઈ સુત્રવિચાર કરે છે. આપણે પણ બાદરાયણ પાસે જઇએ.

'पुरुषायांतः शन्दादिति वादग्यण.' (३-४-१) देवल सर्वात्मलावधी पुरुषार्थ सिद्ध याय छे.

३१२७, 'शन्दात्' श्रुति सर्वात्मलावधी ज परम पुरुषार्थने आप यथानुं इहे छे.

गुरुषार्थने। नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यः त्यांथी व्यारंशी यमेष यणुते तेन लभ्यः, श्रुति 'ब्रह्म-महानिर्ध्य विदाप्नोति परम् तमेव विद्यानमृत इहं मविते' छंत्याहि श्रुतिथी देवल लगवह्सावज स्वसाधि छे, व्याम हशांने छे. सर्वप्रमाख्य आ ज पीडारे छे हे-परम पुरुषार्थ ३म लगवान् छे.

१ ससाधि छे, व्याम हशांने छे. सर्वप्रमाख्य आ ज पीडारे छे हे-परम पुरुषार्थ ३म लगवान् छे.

१ सेवलेन हि मावन गोष्यो गावः खगा मृगाः, रेन्ये मटिघयो नागा सिद्धा मामीयुरक्रता' छत्याहि व्याने प्रमाख्यी सिद्ध होवाथी लगवान् लाहरायख्य पीततेनुं ज नाम अत्र सूत्रसह थे। जे छे. लगवान् प्रमाख्यी सिद्ध होवाथी लगवान्ते छोडी मुझ्तिने परमपुरुषार्थ हेम इही शहाय. मुझ्ति असे मुझ्तेपस्थ्य छे. ते। पछी लगवान्ते छोडी मुझ्तिने परमपुरुषार्थ हेम इही शहाय. मुझ्ति असे मुझ्तेपस्थ्य छे. ते। पछी लगवान्ते छोडी मुझ्तिने परमपुरुषार्थ हेम इही शहाय छोन्दान सर्वात्मलावधी ज प्राप्त याय छे, त्या स्वाद्य पाणी कैमिनि सामा यथा, परत लाहरायखे ज (३-४-२४) सूत्र सुधीमां ज्ञानक्षितमां सूत्र पणी कैमिनि सामा यथा, परत लाहरायखे ज (३-४-२४) सूत्र सुधीमां ज्ञानक्षितमां स्वादेश व्यादेश व्यादेश स्वादेश स्वादेश हो, पृष्टिमार्गमां व्यागिकृतिने हिमी। त्या वात सर्वादेश व्यादेश व्यादेश छे.

भा भगविधना सर्व पुरुषार्थ लगवान् छे. आने तो धर्म पण लगवान् छे. आ लगविधनो अर्थ पण लगवान् छे, अभ तो अन्न श्रीभाधुसाधिशनी दिदला, ओ ल तेने। अभ छे. आ लगविधना अर्थ पण लगवान् छे, अभ तो अन्न श्रीभाधुसाधिशनी दिदला, ओ ल तेने। अभ छे. आ लगविधना मिलने वर्षान श्रीका करेत्र परमा निर्दृत्वा हापर्योमात्यन्तिक परमपुष्टपार्यमि स्त्रयमासादित नो एवादियन्ते मिलने वर्षान श्रीका करेत्र परमासादित नो एवादियन्ते मिलने वर्षान श्रीका करेत्र परमासादित नो एवादियन्ते भागविधाने स्त्रीविधान परमासादित नो एवादियन्ते भागविधाने स्वर्शनिविधान स्त्रीविधान स्त्रीविधान

ले लेकि सामने पुरुषार्थ माने छे. ते त्याम ते। आ सम्पद्धियने पृष्ठक्षमे छे. (८-३-४३) (स्वामिनः फल्युतिस्यिनेयः) यश्चम्ब्रुवाक्ष तत्र पादतलमस्त्राहम तत्रपति नान्यसमक्ष स्थातु पारयामः (भा० ९०-२९-३६) आपी रीते आ समब्धियने त्याम माटे यत्न करवानी जरूर नथी, अभ (भा० ९०-२९-३६) आपी रीते आ समब्धियने त्याम होवाथी आपणे शत्या असिपन्ध आत्रिय साक्षाद् विष्णुने। अवतार छे; तेमनुं आ वयन होवाथी आपणे शत्या असिपन्ध छे. कार्य के तेमने पुरुषीत्तमनु ज्ञान छे. (साध्यः)

अन्न शम हम सत्याहिने पुरुषार्थ भाननारनं भत विचारीओ. परभ अधापन वरत वेहमां निर्मे अस्वामं आवे छे. अने ते परभाधापन वरत पुरुषात्तम क छे. अने सर्वात्मकावधी निर्मे अस्वान आवे छे. अने ते परभाधापन वरत पुरुषात्म क छे. अने सर्वात्मकावधी क प्राप्त छे. सर्वात्मकाव प्रहानवत् छे. (काष्म उ उ ४३) प्रभु क प्राप्त छे. सर्वात्मकाव प्रहानवत् छे. (काष्म उ उ ४३) प्रभु तेनं होन करे तेन हेने वर्षाधीन, वरे अनुभद करी काम्यान पुष्टिमार्थन हिन्छाधीन छे. अस कितिहेतुमां छे, ढवे के कानता अपर अनुभद करी काम्यान पृष्टिमार्थन वरे के तेन स्वाह करे, अदेशे तेन स्वेहनुं हान प्रभु क करे छे तेना ते ते साधनक्ष्म काम्यान क यर्ध भावरे करे, अदेशे तेन स्वेहनुं हान प्रभु क क्ष्म क्ष्म हमार्थ तेने सु अस्व प्रदेश होष ! 'किमलम्यं काम छे, अने वात क्ष्माववी न कार्य क्षम अने अन्य श्रमहमाहि सत्याहि अने क्ष्मांहि सर्व भावति प्रमुप्त श्रीविकेतने' ज्ञानभागंक भागंनुं इस अने अन्य श्रमहमाहि सत्याहि अने क्षमांहि सर्व क्षम प्रभावति प्रमुप्त श्रीकाम अस्व अक्षम हमार्थ क्षम हमार्थ हमार्थ के विन क्षमार्थ क्षम स्वाह प्रभाव प्रभाव क्षम हमार्थ क्षम स्वाह प्रभाव सन्त क्षम स्वाह स

सत्यादिसर्वसाधनस्यां 'तस्या सत्या सत्यादयो ये ज्ञानमार्गे निद्दितत्वात् कष्टनं कियन्ते मुमुक्षिभिः ते भत्तह्रि भगवत्प्रादुर्भावात् स्वत एव भवन्तीति न विधिमपेक्षन्ते, (भाष्यम् )

આ પ્રકારે મહાપુરવાર્ય પ્રાપ્ત કરતારને શમદમાદિ સહજ સિદ્ધ થાય છે. આ લક્તને માટે તો શ્રોતરમાર્તધમાંની ગૃઠાસિસન્ધિ સ્ત્રકારને કહેવી પડી. શ્રોતત્વમગવસંવંધિત્વચોરિવશેવાત્ હતમો गरियान्; આ શંકા દૂર કરવાને ( ઉવવન ) તેજ યાગ્ય છે ( तहश्रणोर्थोपल्ड्घेः) ભગવત્સ્વર્પાત્મક સ્વન્તંત્ર પુરુષાર્થને (ભગવાન્તે) સ્વાધીત કર્યો છે, માટે મુમુશ્ન કરતાં તે લક્ત ઉત્તમ છે. આ પરમ પુરુષાર્થને શ્રહ્યુ કર્યો પછી બીજ ન્યૂન પુરુષાર્થને શ્રહ્યુ કરવાની આ લક્તની ઇચ્છા જ થતી નધી. દુનિયામાં પછુ એ જ રીતિ છે કે 'ન્યૂનાયેનિક્યુક્ષો: સહાશાન્ પૂર્ણાયેનાન્ મहાન્' માવ્યમ્ (ર-ર-ર-૧) સ્ત્રકાર લેવકનું દુશન્ત આપી સમજાવે છે 'જેમ સ્વાધીનભર્તૃકાનાયિકા પતિવતાભાવમાં રહેતી હોય તેને કાઈ ગૃહિનત્તાદિક અપં, તે તા પતિવતા સ્ત્રીને પાતિવત્તમમાં અવશુયુ કરનાર હોવાયી જેમ કઇપણ નથી સ્વીકારતી, તેમ આ લગતાન્ રૂપી પુરુષાર્થ મેળવનારને ઇતર ઐશ્યોન્દિક કે મુકિત ભાવમાં બાધક હોવાયી તે કેમ સ્ત્રીકારે ! માટે જ ભાષ્યકાર આજ્ઞા કરે છે કે, 'લ મળવાને જ્લળમસાધારળો ધર્મો વસ્ય સ તાલક્ષળ હદ્ધરમત્તિમાવ: સ ણ્લાર્થઃ સ્વત્રત્રપુદ્ધાર્યદ્ધ. જે ઉદ્દુભટ લક્તિભાવ જ સ્વતંત્ર પુરુષાર્થરૂપે મળ્યા પંજી અન્ય કાઇની અપેક્ષા આ લક્તને નથી.

સારાંશ ક્રે-પુરુષાર્થ એનું નામ કે જે સર્વથી નિરપેક્ષ હોય; જેનાથી સર્વ કંઈ સસર શમદમાદિ, લાંકિક વૈદિક, અને માક્ષાન્ત સુખ આનુષંગિક પ્રાપ્ત થાય, જેની ઉપલબ્ધિ પછી જીવ કંઈ પણ સ્વીકારવાને ન ઇચ્છે, નિરવધિ આનન્દ હોય એવા તા, પરમપુરુષાર્થ ભગવાન જ છે. અન્ય નથી. ભગવાન ભક્તિનું દાન કરે છે. ભક્તિને જ વશ છે. ભક્તપ્રિય છે. તેથી સર્વાતમભાવપૂર્વક ભગવદ્ભક્તિ એ જ ધર્મ, મન પ્રાણનાથના ગુણાને સંભાર; વાણી તે ગુણાને પ્રહણ કરે, કાયા તે પરમપુરુષાર્થની જ સેવા કરે એ જ ધર્મ, આ ભક્તને 'અતોર્થો મગવાનેવ' ભગવાન અર્થ રૂપ થઈ નાય, તે તો એવર્યોદિ વડ્યુણસંપન્ન ભગવાન પોતે અર્થ રૂપ થયા પછી તે અન્ય અર્થને કેમ ઇચ્છે કે આ ભક્તને મનાર્થ પ્રભુના દર્શનની તીત્ર લાલસામાં જ હાય છે. વચર પાંખનાં પક્ષી માતાને મળવા તલ્પે, શુધાર્ત વાછરહું માને ધાવવા તલ્પે, વિરહી પ્રિયા પ્રિયને મળવા તલ્પે, એમ જ આ ભક્ત પ્રભુ વિના તલસે એ જ તેના કામ છે. પ્રભુના સ્મરણ ભજન કરવાને ભગવદીયના ગહરયાત્રમને આ ભક્ત માક્ષયી અધિક માને છે. પ્રભુના સ્મરણ ભજન કરવાને ભગવદીયના ગહરયાત્રમને આ ભક્ત માક્ષયી અધિક માને છે. પ્રેણના સ્મરણ ભજન કરવાને ભગવદીયના ગહરયાત્રમને આ ભક્ત માક્ષયી અધિક માને છે. પ્રેણની અધિક સુખ તેમાં મેળવે છે. બ્રહ્માનંદ તેના આગળ તુચ્છ છે. માટે છીમદાવાર્યવર્ષ સાફા કરી કે—

पुष्टिमार्गे होर्दास्यं धर्मोयों हरिरेव हि । रामो हरिदिद्दीव मोक्षः कृष्णस्य चेद भुवम् ।

ચીમનશાસ્ત્રી 'શદાદેવસન સાદિસગૃપજુ'.

હરિકૃષ્ણુશાસ્ત્રી. 'શહાદ્રેતવિશારદ'

પવિત્રેકાદશી | સં. ૧૯૭૬, મુંગઈ.

#### श्रीकृष्णाय नमः।

### चतुःश्लोकी ।

—÷⊃@e∻—

#### श्रीमदाचार्यप्रकटिता ।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः।
स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः कापि कदाचन ॥ १ ॥
एवं सैदा स्मै क्रिक्यं स्वयमेव करिष्यति।
प्रमुः सर्वममर्थो हि नैतो निश्चिन्ततां ब्रजेत् ॥ २ ॥
यदि श्रीगोक्तलाधीशां घृतः सर्वात्मना हृदि।
ततः किर्मेपरं बृहि लोकिकैर्वेदिकैरिष ॥ ३ ॥
अतः सर्वात्मना अध्वद्धोक्तलेश्वरपादयोः।
स्मरणं भजनं चापि न त्यास्यमिति मे मितः ॥ ४॥

टिन श्रीमद्रहभावार्विदरियता चतुःश्रांकी सम्पूर्णा ।

१ सत्राधिति सत्रीति श्रापात् । अस्यस्तरपदिति पाट । ३ तेतेति पाट । अभर्षरित्यपि पार । ५ तत रस्यपि पार ।

श्रीहष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवहामाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

## चतुःश्लोकी।

### श्रीमद्भजराजचरणविरचितविवृतियुता ।

श्रीमद्रासरसामृताब्धिविलसहोपीशपादाम्बुज-दृन्दूस्नेइविलासदानकरणे श्रीपारिजातोपमः ॥ स्फूर्जहोपकदम्बिनीविलसितप्रेमाख्यवर्त्माकरो भूयान्मे हृदि सन्ततं दुरितहुच्छीविद्वलो वाल्लभिः॥१॥

भगवदीयानां धर्माद्चितुष्ट्यं भगवानेवेति स्वीयेषु कृपया श्रीपदाचार्यचरणाश्च-तुर्भिः श्लोकैस्तदेव तज्ज्ञापनार्थ विष्टष्यन्ति सर्वदा सर्वभावेनेति ।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो व्रजाधिपः। स्वस्यायमेव घर्मो हि नान्यः कापि कदाचन ॥ १ ॥

स्वभावेन सर्वात्मावेन सर्वदा व्रजाधियो भजनीय इति सम्बन्धः। स्वैतिति शेषः। स्वस्यायमेव धर्मान्यो न । कापि कुत्रचित् । कदाचन कस्मिन्नपि काले इत्यर्थः। हीति युक्तश्रायमथः। सहजदासत्वेन जीवस्य यतोयमेवार्थः श्रुत्या प्रतिपान्काले इत्यर्थः। हीति युक्तश्रायमथः। सहजदासत्वेन जीवस्य यतोयमेवार्थः श्रुत्या प्रतिपान्यते । अत एवास्मत्येयुचरणे निजनिस्तर्पत्रश्रीगोञ्जलनाथचरणकपलदास्यमेव स्वधमे इति व्यत्पापि । स्ववेदेतिपदेन नात्र कालादिनियम इति ज्ञापितम्। धर्मशास्त्रादिषु धर्मकरणे कालादिनियम उक्तस्तेन तत्र धर्मजनितकलस्यापि कालाधीनत्वेन सयिष्णुत्वमेव। अत्र कालादिनियम उक्तस्तेन तत्र धर्मजनितकलस्यापि कालाधीनत्वेन सयिष्णुत्वमेव। अत्र कालादिनियम सर्वदेत्युक्तं भवति। कित्र, सर्वदेतिपदेन सणमात्रपत्यन्यधर्मकरणेऽनन्यत्व-तद्भावाय सर्वदेत्युक्तं भवति। कित्रा, सर्वदेतिपदेन सणमात्रपत्यन्यपर्मकरणेऽनन्यत्व-तद्भावाय सर्वदेत्युक्तं भवति। काष्मवते जीवानां पतित्विनरूपणात्। यथा पतित्रतायाः भक्षणमप्यन्यत्र मनश्रालनेन व्रतभङ्गस्तथात्र।पीति ज्ञापनाय सर्वदेत्युक्तिपितभावः। सर्व-

१ विद्वनमण्डने—तथा वाणुपरिमाणस्येत जीतस्य पूर्वोकन्यायेन वज्रणः सकाणितिर्गतस्य वज्ञणाः स्वसेवार्थमेत्र निर्जिथयेस्य निर्विपयस्वपरिहाराय च तथा प्रकटीहतस्यात एव महज्ञहरिहासस्य सद्धत्येन वज्ञ-स्वसेवार्थमेत्र निर्जिथयेस्य निर्विपयस्वपरिहाराय च तथा प्रकटीहतस्यात एव महज्ञहरिहासस्य सद्धारेन वज्ञ-स्पस्य च निज्ञनिसर्गप्रमुश्रीगोञ्जलनाथचरणकमण्डास्यमेत्र स्वयमंः । तेन चात्रिसंतुष्टः स्वयं प्रकटीमूय निज-स्पस्य च निज्ञनिसर्गप्रमुश्रीगोञ्जलनाथचरणकमण्डास्यमेत्र स्वयमंः । गुणांस्तस्मे दत्या स्वस्मिनप्रवेशपनि स्वस्पानन्दातुमात्रार्थमित्याहि निस्नितम् ।

भावनिति । सर्वो भगवति यो भावस्तेन तथा । पतिपुत्रादिभावेनापि तथेत्वर्थः । एतदै-बोक्तमाचाँयरेव 'ताद्वीं भावनां कुर्यां'दित्यादि । यदा, सर्वभावपदेन स्त्रीभाव उच्यते। सर्वपद्स्यक्रस्मिन्यमें तंत्रव राक्तेः । अत एव अजमण्डनाभिरुक्तं, 'सन्त्यज्य सर्वविषयां-स्तव पाद्मृल'भिति । तत्रैकस्मिन्सवेपद्राशक्तेरिति भावः । यद्वा, सर्वो भगवति यो भावः र्खाभाव इति यावत् । भगवति स एव भावः मयोजक इति श्रीमत्स्वामिनीकृतस्व-शृहारादिमकारयुक्ते भगवति यो भावः स तथा । अत एवास्मत्वभुचर्णरुकं ' येद्यपि सुवतिवेप' इत्यारभ्य 'धुंसामपि सुवतीभाव स्ट्रेस्ट' इत्यन्तं पद्यद्वयेन । अत एवास्पत्मभुवर्णः श्रीमदावार्येश्रोक्तं 'एतस्य द्वीने तु स्यात्मदामाव एव ही'ति, ' स्त्रीमावा गृह' इत्यादि च । ननु सर्वेषां तद्भावायोग्यत्वादेतद्वोचनमनुषपन्नमाभा-तीति चेत्? सर्वेपां तद्योग्यत्वं ब्रह्मणा बृहद्दामने 'स्त्रियो वा पुरुषा वापि मर्तुभावन केशव'मित्यादिनोक्तम् । यदा, सर्वशब्देन मञ्जोवात्रोच्यते, यतः सर्वशब्दस्य वजून शक्तिः तदात्मल्पा स्वामिनी, तत्र भावेन दासीभावेन प्रभुषु तत्सन्देशादिकथन-पूर्वकसर्वसामग्रीसम्पादनेनेतिभावहृद्यम् । ब्रजाधिपपदेन पूर्णप्रस्पोत्तमत्वं ज्ञाप्यते । यथा कृपया तेषु स्वीयत्वं प्रकटीकृत्य स्वस्मित्र तदाधिपत्यं प्रकटीकृत्य रमते, तथेव सर्वात्यमायेन भजने सर्वेषामेव करिष्यतीति बजाधिपनाम्ना द्योत्यते । तेषु स्वाधिपत्यं तु श्रीगोक्तजनसमदानेच्छाजनिनवामकरशिखरिवस्वारणप्रोद्यदुत्साहोङ्कसितहृद्येन श्री-गोक्छनायेनवोक्तं 'मञार्थ मन्यस्त्रिह'मिन्यादिना । एवं भगवतः स्वस्याविपतं हृदि कुला भजनीय इति मातः । स्वस्य तद्ंशस्येनायमेव धर्मो नाम्य इत्यर्थः । अत एव स्पर्यते 'यो प्रदेश: स तं भने दित्यादि । अस्य स्वयमन्त्रोक्त्यान्यवर्भकरणे वायकत्व-मेन स्यादित्यर्थः । जत एव श्रीदेवकीभाग्योदयाचलभूपणेन श्रीगीतास्वपि उक्तं 'स्वयर्भे नियनं श्रेयः परवर्षौ मयावहं इति। अस्य स्ववर्षन्त्रोक्तयाऽन्यत्र तद्भावः स्वतः सिद्ध एव, तथापि नान्य इति यदुक्तं तद्वभैशासादिष्वन्यत्र स्वयमेपद्कयनेन तद्दर्शनेनापि चिचे-ञ्चया न विचारणीयमिति भावः । यतस्ते बहिर्मुखा देहवर्षमेव स्ववर्षत्वेन वहन्ति, न तु भगाइमेंपिति। वर्ममालस्य तेरुदेशेन्य प्रकृतेस्तेद्रिनस्यणं युक्तमेत्र। अन एव युथिष्टि-रेण 'को धर्मः सर्वयमाणां भवतः परमो मत 'इति पृष्टो भीष्मः प्रश्नसहस्रकामस्तवनं भक्त्या वत्सेवनं च परमवर्गत्वेनोक्तवान् । नेन्वयं कर्तव्य एव तत्क्रयं सर्वया निषिध्यते । उत्यते। सत्यमस्य देहमम्बन्धित्वेन कर्णीयत्वमायाति, परमन्यमृष्टिवद्यदि भक्तानां देही मौतिको भनेत्, भगवद्रकानां तु भगवत्पाद्पधरेणुसम्यादिवदेहत्वात्तद्रजनकरणमेव स्वथमी नान्य इति मर्बमादानम् । अत एव श्रीवराहरूकं, 'अन्यव काचिन्सा सृष्टिविधातुर्व्यतिरेकिणी'-

१ श्रद्भागरममण्डतं दशमोदासे. ३ देहोरेणेत. ६ अगवदमांनिस्पणम् ४ अतु स्मानां एव ते

त्यादि । सा स्टिर्भगवता स्वसेवार्थमेबोत्पादितेति तत्सेवनमेव धर्म इति भावः । तैत्र देशादिसाधनस्योक्तत्वाद्धर्माभास एव न तु धर्मोपि, स्वतो दुर्वस्त्वाद्व्यसापेक्षणमध्येत एव ) अत्र तद्भावपाहुः कापीति । अस्य धर्मिमार्गत्वात्मवल्लेन कुत्रापि करोतु न देशा-दिनियमो, यतो देशाद्याधिदैविकसम्पादनं भगवतैव । अत एवोक्तं श्रीभागवते 'तीर्थी-क्वीन्त तीर्यानि स्वान्त:स्थेन गदाभृते'ति । तेन अन्य: कापि न । अयं तु धर्मिरूपत्वा-दतिप्रवलत्वादतिरोहितत्वात्कापि भवत्विति भावः। धर्मिधर्मयोरमेदाद्धमौक्तिरिति भावः। कदाचन कस्मिन्नपि कालेऽन्यधर्मः स्वधर्मा नेत्यर्थः । भक्तानां धर्मरूपोपि भगवानेव । तस्याद्धर्मादिषु मनोगमनेपि तत आकृष्य भगवत एव धर्मरूपतां झात्वा सर्वात्मभावेन भगवानेव भजनीय इति भावः। किञ्च, धर्मेणैवेष्टसिद्धिः; यतो निगमे तथैव प्रतिपाद्यते। 'धर्मेण पापमयनुद्ती'त्यादिना पापस्यैयेष्ट्रपाप्तिपतिबन्धकत्येन श्रवणात् । सर्वे साङ्गवि-धिना कृतेन धर्मेण पार्यनिष्टचिस्ततः पुनस्तत्करणेन फलपाप्तिः। सा चातिद्रतरा, यतः साङ्गकरणं न सम्भवति । अतः समर्थते, 'यस्य सम्रत्ये'त्यारभ्य 'न्यूनं सम्पूर्णतां याती'-त्यन्तेन भगवत्स्मरणेनैव तत्र पूर्णता । अन्यथा विधिशेषत्वं भवत्येव । अत्र विधेरेवा-भावेन भजनस्यैत्र भावात्मकत्वेन प्रलस्यैव धर्मोत्तया भजनानन्द एव फलाप्तिरिति भाव:। अत एव यहुकुलामृताव्धिसुधादीधितिनाजादि 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तॉस्त्यैव भजा-म्यइ'मित्यादिना। विधिद्दीनानां धर्मादीनामसाधकत्वं योगियाज्ञवरूक्येन स्पर्यते 'विधि-हीनं भावदुष्टं कृतमश्रद्धया च यत् । तद्धरन्त्यसुरास्तस्य सुमूद्धस्याकृतात्मन ' इति । किञ्च, भक्तानां भगवानेवेष्टस्तत्माप्तिथ नान्यधर्मेभेवति, विना तत्सेवनम् । तस्पात्तद्विप-योगतापे सति तत्पाध्यर्थ च यद्भगवत्सेवनं तद्धपेरूपमेवेति भावः । अत एव खुकवागम्-तान्त्री 'भक्तया सञ्जातया भक्तया' 'भक्तया तुतोष भगवान् गजयूथपाय' 'पीयतेऽम-लया भत्तया इरिरन्यद्दिडम्बनम् ' भत्तयाह्मेकया ब्रात्यः' 'श्रद्धयात्मा त्रियः सताम् ' ' पतिष्ठया सार्वभौम'मित्यारभ्य, ' मामेव नैरपेक्ष्येण भक्तियोगेन विन्दति' इत्युन्तेनैवं वाक्यसहस्रैभेक्तीवरसाधनासाध्यत्वं निश्रीयते भगवतः। तत्रैव पुनर्भगवता सर्वधर्मा-श्विरूपयता श्रीमदुद्धवं भत्युक्तं 'सर्वेषा मदुपासन'मित्यारभ्य, 'इति मां यः स्वधर्मेण भजित्यपनन्यभाक् रद्यन्तेनानन्यभजनस्यैव स्वपर्मत्वम् । तस्याद्धर्याज्ञायां भगवदीयानां धर्मरूपो भगवानेव भजनीय इति भाव: । किञ्च, अन्यधर्माणामधिकारि-परत्वमुक्तं, प्रभुचरणैः स्वभजनस्य च सर्वेषामधिकारित्वम् । तेन सर्वेषापशोधकनिर्मल-वस्तुनो नाधिकारादिकमपेक्षितम् । तस्पाद्धपेपदस्य भगवद्भजन एव दक्तिः । तथा च तेजवस्वन्यत्रापि दश्यते । अतिरोहिताधिदैविकगङ्गामाने पापनिवर्तकत्वं, अमेश्र दाइ-करणेऽविचारस्तथान्यधर्पादिषु धर्मत्वं चेत्स्यात्तदेष्टरूपभगत्रमाप्तिर्पि स्यादेव, सर्वेपां च

१ स्मातं धर्मे. २ दुर्बष्टत्यादेव ३ तरमायार्थमिति ४ घर्मेणेष्टतिद्वी

तत्करणेऽधिकारोऽपि स्यात्परं तद्यावे तत्र धर्मपदमयोगो गौण एवेति भावः । हीति युक्तश्रायमर्थः, सर्वात्मकस्य भगवत एव सेवनपात्मधर्म इति । यद्वा, हीति युक्तश्रायमर्थः, यदन्यसम्बन्धरहितस्यैव भगवद्भजनस्यैव धर्मत्वम् । यतो भगवताष्युक्तं 'भक्तया त्वनन्यया श्राहाः' 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मा'मित्यादिनेति भक्तानां भगवद्भजनमेव स्वधर्म इति स्वधर्मत्वेन भगवानेव सेव्यो नत्वन्यधर्मेषु मनो निवेशनीयमिति भावः ॥ १ ॥

एवं धर्मरूपमुक्त्वा अर्थस्वरूपमाहुः एवमिति ।

एवं सदा रम कर्तव्यं स्वयमेव करिष्यति । प्रभुः सर्वसमर्थो हि ततो निश्चिन्ततां वजेत् ॥ २ ॥

सदा एवं कर्तव्यं यथाग्रे निरूप्यते। तदेवाहुः प्रभुरिति। प्रभुः स्वामी
भक्तानाम्। सर्वरूपथासौ सम्यार्थरूपथ यतः, तस्मात्स्ययमेव करिष्यति ततः कारणान्निश्चिन्तनां निश्चिन्तस्य भावं व्रजेदित्यर्थः। एवमेव कर्षव्यमिति। स्मेति प्रसिदिष्कता। अर्थः सर्वदा गोप्यो भवति, तद्रूपमेव गोपायति। प्रभुः सर्वसमर्थस्ततः स्वयं
कर्तव्यं रक्षणादिकं प्रभुरेव करिष्यति। एवं सदा निश्चिन्ततां व्रजेदित्यर्थः। यथार्थस्य रक्षार्थं स्वयं यत्नः क्रियते तस्य जडत्वादत्र प्रभोरेव तदुत्त्या यो गोप्योशस्तं
प्रभुरेव भावादिक्ष्यं गोप्यं करिष्यतीति स्वयं निश्चिन्ततो भवेदितिभावः। अत एवाचार्येन्वरत्ने उक्तं, 'चिन्ता कापी'त्यादि। यथार्थस्य सम्यग्गोपने कृत एव निश्चिनतता भवेत्तथात्र तं भावमर्थरूपं वहिमुखादिचौरेभ्यो भगवान स्वयमेव गोपायतीति सिद्धवत्कारेण निश्चिन्ततां व्रजेदित्यक्तम् । यथार्थस्य गोपनं सर्वभ्यः क्रियते
तथास्यापि भावस्यातिगोप्यत्वावोक्तं, परं निश्चिन्ततोक्तया गुन्नत्वेनोक्तमिति भावः।

यद्वा, प्रभुः सर्वसमर्थस्ततः स्वयमेव कर्तव्यं करिष्यति, सदैवं द्वाला निश्चिन्ततां ब्रजेदित्यर्थः। यथार्थनैव सर्वसामम्यादिकं भवति तथात्र प्रभुः स्वभीग-योग्यदेह्यीवनादिसामग्रीसम्पादनं कर्तव्यत्येनोच्यते तत्त्वयमेव करिष्यति। यतः सर्व-पदेन भक्तानां सर्वेषां सम्यगर्थः स एवेति सदैवं तथा भवेदिति भावः। अयमेवार्थो स्ताब्विसुषाकस्त्रीमत्त्रभुचरणे स्तसर्वस्ये निर्णातः। विनेव समयक्रमं सखि तदा यदासीदितस्कृटं नवलयीवनं त्रिदशमोदिनीमोहनम्। तदङ्गगगुणो न तहतकृतोष्ट्रयदी-योपि वा विचित्रस्तभावितित्रयक्ष्टाक्षगोयं परम् वय एव यदीदशं तदीयं किम् वाच्यं सिख विमदादशिषम्। स्तरूपितीन्दिरादुरापं स्त्रमापुर्यदुदारतो स्ताब्ये'रित्या-दिना। तेनार्थस्यार्थिद्वरूपायास्तिस्या यदुरापं तदर्यासाध्यं तु भवत्येव, भगवता च स्त्रियेषु तन्संपायने। तस्माद्रगवानेवास्माक्ष्मर्थरूपोऽस्ति, स एव सर्व करिष्यतीति झात्वा,

<sup>?</sup> ERREGI'.

एवं पूर्वोक्तसर्वातमभावेन सदा भजनं कर्तव्यम् । ततः प्रभुरपि सर्वसमर्थस्तथैव करिष्य-तीति भावः । नतु तथाकरणं त्रजनरकुपारिकास्येव संभवति, तासां योग्यत्वादन्येपा-मयोग्यत्वात्कथमेवं बोधनमिति चेत्? सत्यं, तद्योग्यत्वं जीवानां, तथापि सर्वात्मभावेन तथा चेद्रजेत्तदा भगवदनुष्रहेण तथा भवेत्तदा भगवानिष कुर्यादेवेति भावः । अत एव पुष्टिसरसिजमार्तण्डायितचरणाचार्यरेव भ्रमरगीतविवरणे मकटीकृतं 'तहुरापत्वेपि तदाशया तद्भजनमेव कार्य'मित्युक्तम् । तद्भाप्तिश्वेतस्याचदा 'तदाशयें ति नोक्तं स्थात् । तथा च श्रीगोपीजनपेमकुष्टुदवन्धुश्रीविद्वलनाथैरपि विदृन्मण्डने रससर्वस्ये चालेखि, 'सर्वात्मभावेन चेत्तथा भजनं करोति तदा भगवानप्यङ्गीकरोत्येवे'ति। 'यद्गानज्ञे'त्यस्मि-न्पद्येषि 'यस्मिन्महानुग्रहस्तिस्मन्योपनितिन्वनीत्वमिचरात्कर्ता नियः प्रायशः इति । तस्मात्तदनुग्रहेण तथाभवतीति भावः। अत एव यदुकुलरत्नाकरेन्दुना ' ये यथा मां प्रपद्य-न्ते' इत्युक्तम् । यद्रा, स्वयं कर्तव्यं भजनादिकं व्रजसुन्दरीषु समर्थो हि प्रभुः करिष्य-त्येवास्मद्दर्शनार्थम् । सदा एवं निश्चिन्ततां ब्रजेत् तत्मकारकभगवल्लीलाद्दर्शनार्थे चिन्ता न कार्या । प्रभुः स्वत एव करिष्यतीति भावः । स्मेति प्रसिद्धिः । यतः प्रभुणैवोक्तं 'अई भक्तपराधीन' इति । तद्धीनत्वेन तन्मनोभिल्धितकरणं स्वत एव सिद्धम् । हीति निश्च-येन युक्तश्रायमर्थः । यतो भगवदर्थे 'सन्त्यच्य सर्वविषया'नित्यादिवद्ये त्यजन्ति तेषां मनोर्थपूरणं च भगवता कर्तव्यमेव । अत एव भगवतैवोक्तं 'ये त्यक्तलोक्षधर्माध मद्रें तान्विभर्म्यहम्' इत्यतेन । भरणकरणोत्तया यथा तेषां स्वलीलादर्शनं भवति तथैव कृत्वा स्वलीलायामेव स्वरूपात्मिकायां स्वस्मिनेव स्थापयामीति भावः । अर्थेनेव स्वमनोर्थामि-लापो भवति, अन्यया तु जलतरङ्गवदुङ्गूतदीनमनोरयापूर्तिरेव सदा, तथात्र श्रीमत्मभ्रचर-णसेवनेतैव भक्तमनोरथपूर्तिरिति भक्तानामर्थरूपोपि भगवानेव सेव्य इति भावः। यथार्थ विना छौकिकरमणादिकं भोगश्र न सिध्यति तथात्रार्थाधिदैविकलक्ष्मीमवैशं विना भगवद्रम-णभोगौ च न सम्भवतः। सा सम्पत्तिरिष स्वस्मिन् स्वत एव सेवनसन्तुष्टः करिप्यत्येव म-भुस्तदा श्रीमद्नुग्रहेण तत्नाप्तिस्तेन च तौ संभवेताम्। भगवदाइयैव भगवदेकशरणायास्त-स्याः प्राप्तिरिति भगवानेवार्थस्यः। अत एव श्रीगोङ्गलनाथवागिथपतिश्रीमत्याणेश्वरैः फल-प्रकरणे 'सर्वत्र तासु सा भगवदाइया निविष्टे'ति । अस्यार्थस्यात्यन्तं गोप्यत्वातसर्वसमर्थ इतिपदेन परोक्षेणैव गुप्ततथा प्रभुचरणैः मकटीकृतमित्यलं लेखनेन। तचरणाञ्जमकरन्द्पा-नमत्तानां हृदि प्रभुपुर्वेन्दृद्येन स्वत एव भावाश्यिवीचिषचारो भविष्यतीति भावः ॥२॥

एवमर्थस्वरूपमुक्ता कामस्वरूपं निरूपयन्ति यदि श्रीमोक्कलाधीशेति ।

यदि श्रीगोकुलाधीशो धृतः सर्वात्मना हदि । ततः किमपरं ब्रूहि लौकिकैवैदिकैरपि ॥ ३ ॥

श्रीगोकुलाधीशः सर्वोत्मना यदि हृदि घृतस्ततो लौकिकैः लोकः सम्बन्धिसुखै: वैदिकैरिव वेदोक्तर्राजन्यै: स्वर्गादिसुखैरिव किमपरमस्ति ? न किम-पीत्यर्थः। त्वं ब्रूहि । स्वं मानसमेव साक्षीकृत्योच्यते । यदीतिपदेन कस्यचिदेव परमभाग्यवतः कृतपुण्यपुज्जस्यात्रिकुपारीणामिव भावो भवतीति दुर्लभत्वं ज्ञाप्यते । गोकुलाधीदानाम्ना भगवतस्तद्धीनत्वं ज्ञाप्यते । अत एव स्वःस्वामित्वाभिमानिभि-रपीन्द्रादिभिर्भगवान् तत्पतित्वेनाभिषिक्तो, भगवन्मनोनुष्टितिज्ञानेन । एतदेवोक्तं 'इति गोगोकुलपति गोविन्दमभिषिच्य सं' इति। गोगोकुलोक्तया गोप्यो, गोपा, गावश्रोच्यन्त इति भाव: । तेन तासामधीशोतिरसिक: प्रेमरसङ्घ । अन्यथा पूर्णपुरुपोत्तम: कयं गोपीनां पशुतुल्याना स्वयं प्रशुत्वपद्गीकुर्यात् । तासां केवछं भेम्णैवाद्गीकारात्स चेढ्रदि तयोग्य-स्त्ररूपभावेन धृतस्तद्। तथैवाङ्गीकुपदिवेति गोकुलाधीशनाम्ना द्योत्यते ! सर्वातमना सर्वधा सर्वभाषेन कामभाषेनेति यावत् । अत्र सर्वात्मपदं कामपरमेव । यथा ब्रजभाग्य-रूपाणां सर्वात्मभावः कामभावात्मक एव, अत एवोक्तं 'गोप्यः कामा'दिति । तथा-रिमदाचार्यमफटितपुष्टिमार्गे ताहक्याप्तिरेबोच्यते । स एव भाव उपदिश्यते । ता एव च गुरव इत्याचाँवरैवोक्त संन्यासवकरणे 'गोविका: प्रोक्ता गुरव: साधनं च तदि'ति । तेन सर्वात्मना कामभावेनेति भावः । अस्यात्यन्तं गोष्यत्वातस्पष्टतया नोक्तम् । एवं प्रकारेण चेद्धदि स्वयं धृतः। स्वधारणोक्तया बलारकारेणैव 'मैवं विभोऽईती'त्यादिरीत्येति भारः। तथा चेद्धतस्तदा लोकिकैः पतिभिः चैदिकैः स्वर्गादिभिः, प्रत्नादिभिन्रीऽपरं कि? न किमपोत्यर्थः । अत एव छौकिकवैदिकस्यागपूर्वकं कामभावेन भजनं श्रीवजन नाथपाणवङ्गभाभिरेवोक्तं 'सन्त्यव्य सर्वविषयास्त्रने'ति, 'पतिसुतादिभिरार्तिदैः किस्' इत्यादिभिस्त्यागप्रुक्वा पश्चान्द्रजनार्थमुक्तं 'तन्नो निवेही'त्यारभ्य 'तप्तस्तनेषु च निरस्स च किङ्करीणा'मित्यादिना । भगवतापि तथैवाङ्गीकाराज्ज्ञायते चास्यैव भावस्य प्रावस्यम् । तस्मादपरं न किमपीति भावः । त्वया चेज्ज्ञायते वा किमप्यपरं तदा झृहि । यदा, गोपटमिन्द्रियवाचर्क, तेर्नोन्द्रपञ्चलस्य प्रशुः सर्वात्मना पूर्वोक्तकामभावेन हृदि मनसि संबंदियाधिष्टातरि यदि धृतस्ततो स्रोक्तिकः पतिभिः कि ? न किमपीत्यर्थः । अत्रायं मातः । यदि भगतान् धृतस्तदा सर्वाणीन्द्रियाणि भगवत्यराणि भवन्ति, तदैव च जन्मेन न्द्रियमाफन्यम् । तदेशोक्त बन्नतरपरणीयाभि'रक्षण्यतां फल'मितिपत्रे । श्रीमदुद्धरेश्च 'कि ब्रह्मजन्मिभु'रिति तासां भावदर्शनेनान्यजनमविष्ठत्वमुक्तम् । तस्मादेवं यदि मशुर्रेतस्त-दाप्परं लेक्ट्रिः पतिभिः कि भनिष्यति न किपपीति भानः । वैदिकेरिति पति-निमेपणम्। पेटोत्तरिष लिक्तिः किमिति। अयमर्थः। वेदे पतिभननेन मोक्षः म्यादित्युकं, तमु संवाप्तदेहेन्द्रियाणामसम्बद्धतसम् । जन एबोक्तमाचार्यः 'इदमेपेन्द्रिय-यतां पन्तं मोशोपि नान्यया । ययान्यकारे नियता स्थितिर्नाक्ष्णोः फलं भनेत् । एवं मोक्षोपीन्द्रियादियुक्तानां सर्वथा न हि'। तस्मानै: किं बृहि ? पूर्वपक्षिणं प्रत्युच्यते—अपरमपि किं तैरिति जानासि चेनदा बृहि । ननु भगवदमाप्तिसमये लौकिकेप्वेय संबन्धात्कामस्य च विष्ठप्रत्वात्कदाचिन्तेषु मनश्रलति तदा तत्कृतपप्यकृतं भवति ततो वेदानुसारेणैव करणप्रचिततरमिति चेत्। न। भगविष्ठवेशितमनसां सर्वथान्यत्र ततो वेदानुसारेणैव करणप्रचिततरमिति चेत्। न। भगविष्ठवेशितमनसां सर्वथान्यत्र कामो न संभवत्येवेति श्रीव्रजकुमारिकाकामपूरणपारिजातचरणेन श्रीनन्दकुमारेणवोक्तं कामो न संभवत्येवेति श्रीव्रजकुमारिकाकामपूरणपारिजातचरणेन श्रीनन्दकुमारेणवोक्तं काम्ययावेशितिधयां कामः कामाय कल्पते' इति । यहा, लौकिकैरिप दृश्यादिगुणैरिप, सर्वात्मना कामभावेन वा चैदिकैर्वजेन्द्रदिद्युखालङ्करणप्रखचन्द्राभिकक्तवर्मैः 'चूतप्र- वालवईस्तवकोत्पलाब्जे'त्यादिभिर्यदि श्रीगोक्जलाधीशो घृतस्ततोऽपरं किं, न किम- पीति भावः । एवं सर्वपकारैरिप कामभावेन प्रभुरेव सेव्य इति भावः ॥ ३॥

कामस्वरूपमुक्त्वा मोक्षस्वरूपमाहुः ततः सर्वात्मनेति । ततः सर्वात्मना शश्वद् गोकुलेश्वरपादयोः । स्मरणं भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मतिः ॥ ४ ॥

ततः कामभावात्मकभत्त्वयनन्तरम्, पुनः सर्वात्मना सर्वात्मभावेन, दाश्वत् निरन्तरं, गोकुलेश्वरपाद्योः समर्णं तथैव भजनमपि न त्याज्यमिति मे मम मदीया मतिरित्यर्थः । अत्रायमाशयः । कामभावेन भगवत्सम्बन्धानन्तरं तत्सवन्धस्य-भावमर्यादाजनिततुल्यत्वप्रमदात्वमदेनान्यथाभावे सति मानादिना दोपभावेन तद्भावा-इयुति: स्यात् । ततः सर्वात्मभावेन भजनमेव कार्यमिति भावः । श्रश्विदितिपदेन क्षण-मप्यन्ययाकरणे सर्वधाऽसुरमवेशः स्यादिति ज्ञाप्यते । गोकुलेश्वरनाम्ना यथा तेषां सर्व-भावपपरया सन्तुष्टश्चातुर्यादिरहितेष्विष स्वामित्वमङ्गीकृतवान्, तथात्रापि तत्रापि करिष्य-तीति ध्वन्यते । पादेषु द्वन्द्वकथनेन श्रीस्वामिनीपादसाहित्यं ज्ञाप्यते । स्मरणपदेन स्मरणं चेतसो धर्म इति चित्ते भगवद्विपयोगसमये स्मरणिमिति भावः । अन्यथा तद्विपयोगस्या-तितीक्ष्णत्वेन जीवनमेव न स्यादिति भावः। अजनं सेवा, सापि निरन्तरं तथैवैति भावः । चकारेण भजनं चित्तपूर्वकमेव कर्तव्यमिति भावः । अविशब्देन भगवान् भजतु वा मा भजतु, स्वस्य भजनीय एवेति भावः । अत एव श्रीगोक्तलाधीशरतिमार्गाञ्जपार्त-ण्डायितपादपद्मैः श्रीविट्टलनाथैरगादि, 'मारणे वरणे वापि दासीनां नापश्चर्गतिरि'ति। अयमेवार्थः स्वयं न त्याज्यमिति खकरणकात्यागोत्तवा ज्ञाप्यते इति भावः । मे मिति-रिति स्वमतिकथनेन स्वानुभवः प्रदर्शितः । भक्तियांगे भक्तिरेव परमपुरुषार्थः । मोक्षाद-ध्यधिकत्वं भक्तेः सिद्धमेव । तस्मात्युष्टिमार्गे मोक्षरूपत्वं च भजनस्येनेति भजनमेव निरू-पितम् । भक्तेमीक्षाधिकत्वं तु श्रीभागवते वहुँधवोक्तम् । तथा हि 'सालोक्यसार्ष्टिसा-

१ भजतु वा मा भजतु इति ।

मीष्यसारूप्ये'त्यारभ्य 'विना मत्सेवनं जना' इत्यन्तं; 'स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थ-दर्शिन' इति च । 'वीक्ष्यालकाव्यते'त्यारभ्य 'भवाम दास्य' इत्यन्तेन पद्येन च । तेन भजनं सेवा मोक्षाधिका सेव कर्त्तव्येति भावः । मोक्षानिरूपणे भजनस्य स्वकरणका-त्यागोत्त्या पूर्वोक्तधर्मादित्रयकरणेन भगवान् स्ववशे भवतीति ज्ञाप्यत इति भावः । एवं मोक्षस्वरूपनिरूपणे स्वमतित्वकथनेन स्वीयानामेव कर्तव्यमिति भावो ज्ञापितः ॥ ४ ॥

इति श्रीगोकुलाघीशवागधीशमुखच्युतम् ।
स्यार्गधर्मार्थकाममोक्षाणां रूपमद्भुतम् ॥ १ ॥
तत्पाद्पद्मकृपया विष्टतं हि यथामित ।
तेनाचार्यः मिय ज्ञात्वा स्वीयतां कृपयन्तु वै ॥ २ ॥
यत्पद्गज्जमरन्दालिभावस्तुच्छीकरोति वे ।
स्रीकं तचरणाम्भोजग्रेणुमेशं प्रसीदतु ॥ ३ ॥
श्रीविद्वलपदाम्भोजरेणुसङ्गाङ्किणा मया ।
स्वाचार्योक्ता चतुःश्लोकी निर्णितियं यथामित ॥ ४ ॥
इति श्रीवजवयूप्राणेशपादपद्मात्मकपुष्टिमार्गचकोरनेज्ञानन्दश्रीवलः
भाचार्योक्तचतुःश्लोकीविवृतिर्भावरसदीपिका
श्रीद्यामलतनुज्ञव्यज्ञराजकृता
सम्पूर्णतामगात् ॥

श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवहाभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमहेभ्यो नमः ।

### चतुःश्लोकी ।

#### श्रीवहरमप्रकटितप्रकाशसमेता।

---

श्रीमद्रह्मसाथचरणसरोहहरेणुस्यो नमो नमः ।
श्रीकृष्णाऽऽस्याचार्यस्यिहिपद्ररेणुनत्वा भक्तितो यहचोर्थाः ।
द्रुविहेषा यत्मसादं विनातस्तद्वानयार्थं तत्मसादाद्विवे ॥१॥
लोके पदार्थाश्वत्वारो धर्मार्थस्मरमुक्तयः ।
समृत्युक्तसायनैर्लभ्याः पूजामार्गानुसारतः ॥ २ ॥
तत्र मित्रहा नो मुक्तिर्विना ब्राह्मणदेहतः ।
भ्तशुद्ध्या विनिर्वाहः साङ्गोपाङ्गः स्वमन्त्रतः ॥ ३ ॥
चेचदाष्पसरमाप्तिष्णा मुक्तिर्भवेत् कचित् ।
अतो निःसाधनानां यदृधा जन्म तदा भवेत् ॥ ४ ॥
तद्र्यं श्रीहरिः साक्षात्स्वास्यविहं स्ववावपतिम् ।
चकार मक्टं लोके श्रीवह्मभिद्यातले ॥ ५ ॥
तैरेव श्रीमदाचार्वेः पृष्टिमार्गानुगामिनाम् ।
स्विसद्धान्ताववोधार्था चतुःश्लोकी निरूपिता ॥ ६ ॥
यस्याः पृत्रपद्धिभ्यः पृथ्यभ्यतिहृद्धिकम् ।
सत्तरं बुध्यते तस्या विद्वतिः कियते मपा ॥ ७ ॥

श्रीमदाचार्यचरणाः स्वीयानां स्वमागींयपुरुषार्थचतुष्टयज्ञापनार्थे स्वसिद्धान्तचतुः-श्लोकीं निरूपितुकामास्तत्र मयमं स्वधमीचरणरूपं मयमं पुरुपार्थमनुष्टुण्डन्द्साहुः सर्वदा सर्वभावेनेत्यादि ।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो व्रजाधिप: । स्वरयायमेव धर्मो हि नान्यः कापि कदाचन ॥ ९ ॥

व्रजाधिपः पूर्णपुरुषोत्तमः सचिदानन्दो भजनीयः सेवनीय इत्यर्थः । प्रृष्टि-मार्गीयैरित्यध्याहार्यम् । तदेवोक्तं श्रीमदाचार्यवरणेः श्रीभागवतह्वामस्यन्वे जन्मवकः- रणविवरणे 'निःसाधनफलात्मायं मादुर्भृतोस्ति गोकुले । अतो वयं सुनिश्चिन्ता जाताः सर्वत एव ही'त्युक्तेनिःसाधनानां कृते भगवतः पुरुषोत्तमस्य मादुर्भावः सिद्धः । स एव निःसाधनेजीवैदेंवसृष्ट्युत्पन्नैः सेव्य इतिमावः । अथ स तैः क्यं सेवनीय इत्याद्धः सर्वभा-वेनित । सँवेदेंहिन्द्रयमाणान्तःकरणादिभिः कृतो यो भावः सर्वात्ममावस्तेन सेव्यः । एत-दुक्तं भवति । देहेन्द्रियमाणान्तःकरणादिभिः कृतो यो भावः सर्वात्ममावस्तेन सेव्यः । एत-दुक्तं भवति । देहेन्द्रियमाणान्तःकरणादिभिः कृतो यो भावः सर्वात्ममावस्तेन सेव्यः । एत-दुक्तं भवति । तद्कतं मक्तिविद्धन्यां ' पृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च मासते । यदा स्याद्धसनं कृष्णे कृतार्थः स्याचदैव हि' । तेन सर्वात्मभावोद्यमेव देवजीवस्य सुख्यो धर्मः कर्तव्य इत्यर्थः । तदुक्तं श्रीमागवते एकादशस्कन्ये 'केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येन्ये मृद्धियो नागाः तिद्धा मामीयुर्द्धसा' । नन्वयमि सर्वथा धर्मान्तर-वदेककालीनो वैकदेशीयो धर्मो भविष्यतीत्याशङ्कानिरासायादुः नान्यः कापि कदा-चनिते । अन्योस्पदुपदिष्टधर्मात्पुष्टिमार्गीयादिरुद्धः पूजामार्गीयो यो धर्मः स न वैष्णवानां कार्यसायकः, किन्तु वाधकः विश्वतिपयवसायित्वात् । कञ्चवेन देशकालयोरिप धर्मिष्किन्यांसो दृष्टा तत्राप्ययमेव धर्म आत्मीय इति मन्तव्यम् । कदाचनित्वव्देन कालान्तरेष्यस्य धर्मस्य त्यागो न विधेय इतिमावः । सर्वदेति सर्वकालं निरन्तरं भजनीय इत्यर्थः ॥१॥

एवं मथमपुरुषार्थं पुरुषोत्तमसेवनरूपं पुष्टिमार्गानुसारिधर्मे निरूप्यातः परं द्विती-

यपुरुपार्थमर्थरूपं निरूपयन्तीत्याहुरेविमिति।

एवं सतां सम कर्तव्यं स्वयमेव करिष्यति ।

प्रभुः सर्वसमर्थो हि तेन निश्चिन्ततां व्रजेत् ॥ २ ॥

ग्वममुना प्रकारेण स्वयमंचरणस्पे प्रथमपुरुपार्थे सम्यक्तया निर्णिते तदनन्तरं विश्वासयुक्तह्वयेन स्वनुष्टिते च सति, कालानवच्छेदेन स्मर्तव्यः । वैष्णविरिति शेषः । हीति निश्चितम् । सतां वेष्णवानांमहिकं पारलीकिकं च सर्वकार्यं स्वयमेव विनैव प्रार्थनेन करिष्यति, सर्वथा सम्याद्विष्यति स्म । इतः स प्रभुरिति । यतोसौ सर्वसमर्थः स्वतन्त्रयः । यत्निमर्त्तुमन्यथाकर्तुं समर्थो हरिरेव । अतो वेष्णवानां चिन्ताकरणं व्यथमेन येतिमावः । उक्तं च भोजने छादने चिन्तां हथा कुर्वन्ति चेष्णवाः । योसौ विश्वम्भरो देवः स कि भक्तानुपेक्ष्यतं इति । अतोत्र भगवद्रतिमानामहिकामुप्मिकमन्नोरथानां भगवतः स्वयमेव कर्तव्यक्ष्पेण हेतुना निश्चिन्ततां द्वाजेत् प्रामुपादित्यर्थः । यंभोक्तं द्वामस्कर्चे तथा न ते माध्य तावकाः कचिद् भ्रद्वयन्ति मार्गान्विय यदसौ-हराः । त्वपाभिगुप्ता विचरन्ति निर्भया विनायकानीकपमूर्थस् प्रभो' इति ॥ २ ॥

एरं भगरत्रमेयत्र वेष्णतानां समस्तकार्यसायकमधेरूपं द्वितीयं पुरुषार्थं निरू-

प्यातः परं भागरुपं तृतीयं पुरपार्थं निरूपयन्ति चदीति ।

यदि श्रीगोकुलाधीशो धृतः सर्वात्मना हदि । ततः किमपरं ब्रूहि स्टैकिकैवैदिकैरपि ॥ ३ ॥

है मनुज यदि स्वहृद्यन्तःकरणे सर्वात्मना सर्वात्मभावेन श्रीगोकुलाघीशः प्रशुः स्यापितस्तदा ततः श्रीगोकुलाघीशात्पूर्णपुरुपोत्तमाद्परमन्यत्सवस्मादत्युत्कृष्टं भक्तान्यां सर्वकामपूरकं वस्तु किमप्यस्ति तिई बृहि कयय। लौकिकैलोंकिकसाधनसिद्धियुक्तेन्वनेस्तया वैदिकैवैदिकयागादिसाधकवचनैनिर्द्धारितफलं मुक्तिसाधकं मुम्रुशूणां कामपूरकमपीदमेवेतिभावः। उक्तं च श्रीमदाचार्यचरणेरन्तःकरणमवोधे 'अन्तःकरण मद्रावयं सावधानतया शृणु। कृष्णात्परं नास्ति दैवं वस्तुतो दोपवर्जितम्'। किञ्च। 'एकं शास्त्रं देवकीपुत्रगीतमेको देवो देवकीपुत्र एव। मन्त्रोप्येकस्तस्य नामानि यानि कर्माप्यकं तस्य देवकीपुत्रगीतमेको देवो देवकीपुत्र एव। मन्त्रोप्येकस्तस्य नामानि यानि कर्माप्यकं तस्य देवस्य सेवे'ति। अर्थाद्रगवत्प्राप्तर्यं मगवदीयानां भगवत्स्वरूपसेवनमुपदिष्टं प्राचीनैर्भन्यदिपिर्नारदाधिनिभः। यदि स एव हृद्ये स्यापितो निविष्टस्तदा तस्य वैष्णवस्य सेवाफलं किमपरमन्यदृष्टिमान्यं, न किमपरमन्यद्पीति सिद्धान्तः॥ ३॥ एवं काम-स्यं वृतीयं पुरुपार्थं निरूप्यातः परं चतुर्थं मुक्तिरूपं पुरुपार्थमृतिहन्त-अत इति।

अतः सर्वात्मना शश्वद् गोकुलेश्वरपादयोः । स्मरणं भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मतिः ॥ ४ ॥

अतः परं श्रीगोकुलेश्वरस्य स्वहृदि स्यापनानन्तरं मुक्तिसायनं निर्देशन्त आहुः श्रीगोकुलेश्वरपाद्योः स्मरणं भजनं चापि न त्याज्यम् । इतीति समाप्तौ । यथा औपधसेवनात्सुलीभूतस्यापि पुनरीपधसेवनं पुनर्व्याध्यनुत्यचिकरं भवति, तद्वर्व्यापि भगवत्याप्तौ सत्यागपि पाञ्चभौतिकदेहमृतो जीवस्यासुरादिसद्गादास्ररावेशसम्भावनायां तदनुत्यादकं साधनं कर्तव्यमेव वैष्णयेनत्ययः । अतोवेदमौपधवत्सविया न त्याज्यं भगवतः स्मरणं तथा भजनं चेत्यथः । स्मरणं त्वन्ताःकरणमळापहारकं जीवस्य । भजनं भगवतः स्मरणं तथा भजनं चेत्यथः । स्मरणं त्वन्ताःकरणमळापहारकं जीवस्य । भजनं भगवत्सेवाक्त्यं श्रीराङ्गीकारङ्गापनार्यम् । यद्यपि शरीरत्यागानन्तरमन्यशरीरं माप्य भजनानन्दमाप्तिक्षं स्रक्तिकर्वं भविष्यति परन्तु तद्पि फल्यमनेन देहेन भगवत्सेवाकरणादुन्त्यन्तमित तेनास्यैव रक्षायं निरूपितम् । भगवता द्वजीवोद्धारार्थं स्वतागीशस्यः पक्षटीकृत्यमिति तेनास्यैव रक्षायं निरूपितम् । भगवता द्वजीवोद्धारार्थं स्वतागीशस्यः पक्षटीकृत्वस्तेनोक्तं श्रीमदाचार्यचरणेमं मतिरिति। भगवदीयेषु स्वकृपाख्यापनार्थमिति दिक्॥।।।

इति श्रीकृष्णवागीशसिद्धान्तस्य मकाशिका । चतुःश्रोकी मसादेन तस्येव विष्टता मया ॥ १ ॥ इति श्रीमयिद्यस्पैकतानश्रीयहम्यविरचितः चतुःश्लोकीमकाशः समाप्तः ।

## चतुःश्लोकी ।

#### विवृतिसमेता ।

नमः श्रीवल्लभाचार्यचरणाञ्जनखेन्दवे । धर्मार्थकाममोक्षार्थ सेन्याय स्वजनैः सदा ॥ १॥

अय श्रीमद्रल्लभाचार्यचरणाः कृष्णाश्रयप्रन्थे शरणागति निरूप्य शरणागतानां स्वमार्गीयममाणादीन धर्मादींश्रोपदेष्ठं पूर्वे धर्म निरूपयन्ति सर्वदेति ।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः।

स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः कापि कदाचन ॥ १ ॥

सर्वदा सर्वस्मिन्काले । एतेन निरोधलक्षणोच्यमाना सर्वेन्द्रियैः सेवा स्विता । फल्ल्या मानसी वा, अन्यया कालापरिच्छेदनासम्भवात् । सर्वभावेनेति । सर्वेषापिन्द्रियाणामद्दमद्दिमकया प्रदृत्तिः सर्वभावः । 'तन्मनस्कास्तदालापास्तद्विचेष्टास्तदास्मिका' इतिश्लोकोक्तवत् । 'तस्मारसर्वात्मना निर्यंभिति नवरत्नवावयाच । यद्वा, पतिपुत्रादिमायेन । ब्रज्जस्य निःसाधनस्यानन्यस्वापिनः अधिपः । अत एवावश्यं सेवनीयः । स्वस्यारमनो जीवमात्रस्य अयं मुख्यो धर्मः । अन्ये त्वेतदङ्गभूता इत्येवकारः । धर्म इति
'पुष्टिमागं हरेद्दियं धर्म' इतिकारिकोक्तो विध्युक्तः । विधिस्तु नारदीये 'प्रावमेध्यन्दिने
सायं विष्णुपूजां समाचरेत् । यथा सन्ध्या तथा नित्या विष्णुपूजा स्मृता बुधैः'। एतदेवोक्तं भक्तिहंसे 'स्नियाः स्वपतिभजनव'दित्यादि । होति युक्तोयमर्थः । अन्यो देवतान्तरभजनस्यो धर्मः, कापि कस्मिन्नपि देशे, कदाचन कस्मिन्नपि काले न भवति ।
एवकारस्तु अयोगव्यवन्छेदयः । अग्निमे 'ब्रुही'तिषदादत्र हे अन्तःकरण हे भक्त इति
वाऽध्याद्दार्यम् ॥ १ ॥ एवं ब्रमाधिपतिभजनरूपं 'पुष्टिमागें हरेद्दियं धर्मः इतिवाक्योक्तं
धर्म सम्भाणं निरूप्य प्रमेयपर्थर्षं भगवन्तं निरूपयन्ति एविमिति ।

एवं सतां रम कर्तव्यं स्वयमेव करिप्याते ।

प्रभुः सर्वसमर्थे हि तेन निश्चिन्ततां वजेत् ॥ २ ॥

देशतान्तरभननंनिर्श्तिपूर्वतं भगगद्धननं कुर्वतां प्रसां, समेति प्रसिद्धौ । यत्क-तव्यमयादिसम्पादनं तत्सर्वे प्रमुः स्वयमेव करिष्यति । स्वकर्तव्यमिति पाटे स्वैः पर्नव्यम् । रोपं पूर्वतन् । भगवतः स्वयमेव फर्तव्यत्वे प्रकारवोधनायादुः प्रसुरिति । प्रकर्पण भवति, स्वयमेव भक्ताभिलिपितवस्तुरूपो भवति । यथा मैथिलश्रुतदेवयोर्गृहयोर्ऋण्यादिवा-हनादिसर्वरूपो भूत्वा विवेश । अत एव 'यद्यद्धिये'तिवावयम् । नतु सर्ववेदमितपाद्यो भगवान्भक्ताभिलिपितरूपमुचावचत्वं कयं भजत इत्यत आहुः सर्वसमर्थ इति । सर्वेपृचा-वचभावेषु समस्तुरूपोऽथों भावो यस्य । 'सर्वे खिल्वदं ब्रह्मे'तिश्रुत्या वस्तुतः सर्वस्य भगव-चात्। हि युक्तोयपर्थः । तेन भगवतः सर्वसमर्थत्वेन निश्चिन्ततां ब्रजेत्माप्नुयात् । विधौ लिङ् ॥ २ ॥ एवंभर्यो इरिरेव हि' 'ममेयं इरिरेवैक "" ममेयं हरि निरूप्य सकामं साधनदश्चां प्राप्तं हरि निरूपयन्ति यदीति ।

> यदि श्रीगोकुलाधीशो धृत: सर्वातमना हृदि । ततः किमपरं बृहि लौकिकैवैदिकैरापि ॥ ३ ॥

एतेन दुर्लमत्वमुक्तम् । अत एव दिइसा । श्रीयुक्तो गोक्तलाधीशः। 'कामः स्नीपु मितप्रित' इतिवावयात्तामिर्युक्तः कामरूपः हृदि घृतः, हृच्लयः कृतः । तत्रापि सर्वातमना
सर्वेन्द्रियैः 'एकादशेन्द्रियैः काम' इतिनिवन्यवावयात् । यद्वा, श्रीभिगोंपिकाभिर्युक्त इत्युत्तया साथनं निरूपितम् । 'कौण्डिन्यो गोपिकाः भोका गुरवः साधनं चत'दितिवावयात्।
सतः साधनसदितकामरूपहरेहृदि धारणाद्परमुक्तृष्टं स्वस्तिपरं कि स्यात् । एतादशं किमित न । बस्ति चेद्रुहि । लौकिकेरित्युद्यमादिभिः । चेदिकेरिति यहादिभिः साधनेरिप ॥ ३ ॥ एवं इरेदिंदसारूपं कामं साधनं निरूप्य फलं मोसं निरूपयन्त्यत इति ।

अतः सर्वात्मना शश्वहोकुलेश्वरपादयोः ।

रमरणं भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मतिः ॥ ४॥

यतो हृदये श्रीगोक्कलाधीशयारणादन्यत्साधनं नास्ति, अतः सर्वात्मना देहे-न्द्रियमाणान्तःकरणैः शम्बिल्स्तरं, गोक्तलेश्वरपाद्योः गवां कुलस्य कुल संस्त्याने वन्धुषु चे ति धात्त्यारसमृहस्य, गोवन्धूनां गोपगोपीनां, गोक्कल्यामस्य वा ईश्वरस्य नि-यामकस्य, पाद्योः स्मरणमाध्यानं अजनं सेवनं तनुजवित्तजमानसमकारैः परिचरणं न त्याज्यं, अन्यत्यागपूर्वकं साद्रं सर्वया विधेयम् । चकारः अयोगव्यवच्छेदकः, अनुक्तः श्रवणकीतेनसमुचायकथ । अपिः संभावनायाम् । त्यागसम्भावनेव नास्ति। इति एवंद-कारिका सम मितः । मन्मतेः पर्यवसानपत्रेव । द्वमेव फलम् । मोक्षथायम् । भोक्षः कृष्ण-स्य चेद् श्रवमि तित्रावयात् । भगोत्तपश्लोकननेषु सम्यिष ति हत्रामुरोक्तियेति दिक् ॥४॥

प्वै श्रीवहभाषायां धर्मार्येच्छाञ्मृतासिनान्। होके मद्दीयामासुः भगाणादीं य येद्यनः ॥ १ ॥ दति विकृतिः समाप्ताः। श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवहाभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

### चतुःश्लोकी।

### श्रीमद्रोस्वामिश्रीमञ्जरानाथकृतव्याख्यानान्विता ।

श्रीहरिवागीशो विजयतेतराम्।

नत्वा श्रीवल्लभाधीशपादाब्जयुगलं मया । क्रियते तच्चतुःश्लोकीव्याख्यानं विदुषां मुदे ॥ १ ॥

अथ श्रीपुरूपोत्तममुखारिवन्दाधिदैविकानन्दमयाप्तिस्वरूपश्रीवष्टभाचार्यचरणाः परमकारुणिकाः स्वान्तः करणोपदेशद्वारा स्वसमीपस्थान्तरङ्गभक्तोपदेशव्याजेन वाखिल्स्वकीयनिरूपिदुः खप्रहरणेच्छ्या स्वप्रकटितभक्तिमार्गे श्रीकृष्ण एव धर्मादिचतुष्टयपुरूपार्थरूप इति तानुपदेष्टुं शिक्षितुं च तावच्छ्कोकैरेवैतद्धर्मादीनुपदिशन्तस्तन्नापि 'तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् 'धर्मेण पापमपनुद्ति' 'धर्मे सर्व प्रतिष्टितं तस्माद्धमे परमं वदन्ति।'त्यादिश्रुतिभिर्मर्यादायामपि तत्परमोत्कपित्वं यत्र, तत्र फल्रमार्गीयभक्तिमार्गतत्परमोन्त्कपत्ते कि वाच्यमिति केष्ठतिकन्यायमतमपि सुचयन्तो, भजनरूपे धर्मे क्रियमाण एव तद-धादित्रितयं सेत्स्यतीति न तद्धं पृथगायासः कार्य इति मार्यादिकतचतुष्ट्यतो भक्ति-मार्गीयतचतुष्ट्ये वेलक्षण्यमितिसौख्यमिति च ध्वनयन्तस्तचतुष्ट्यं च सर्वत्र प्रथमं धर्म एवो-दिष्ट इत्यत्रापि तावदादौ तमेव दृढयन्तो निरूपयन्ति सर्वदेति।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो वजाधिपः।

स्वस्यायमेव धर्मों हि नान्यः कापि कदाचन ॥ १ ॥

सावधानतया अवणार्थमाभिमुखीकरणेन हे अन्तःकरण! हे भक्त! इति वा सम्बोध्य सर्वदा सर्वस्मिन्काले सर्वभावेन ब्रजाधियो भजनीय इत्यन्वयः। भग-वदीयेन त्वयेति रोपः। उपदेवयोदेशाश्रवणतस्त्वयासम्बोधनं वक्तव्यमन्ययोत्तरे 'ब्र्ही'ति पदं न सङ्घटेत । आसुरमवेशाभावाय सर्वदेति कालापरिच्छेद उक्तः । सर्वभावः मर्वेषां भावः पतिपुत्रधनादि सर्व प्रभुरेवेति। अत एव पुष्टिश्चतिक्त्याभिस्तामसमकरणी-पफलपत्राणे 'अस्त्वेवमेतदि'त्यत्र तथव गीतं 'मेष्टो भवांस्तनुभृतां किल वन्धुरात्मे'ति। पनदर्थस्तु 'तन्कस्यचितिययो देह' इत्यारम्य 'भगवत्सेववोचिते'त्यन्तं तद्वाक्याशयेन मभु-

चरणैस्तथैव निरणायीति तत एव विभावनीयः । यद्वा, सर्वेषु पदार्थेषु भावो भगवत्स-म्बन्धित्वभावनं, तेनेत्यर्थः । अत एव द्वत्रासुरेणापि तथा प्रार्थितं 'त्वन्याययात्मात्मज-दारगेहेप्वासक्तिचत्तस्य न नाथ भूयादि'ति । अथवा सर्वभावः सर्वात्मभावः, तेन तथैत्यर्थः । आत्मपद्मन्तरेण कथनं तु 'परोक्षत्रिया इत हि देवाः' 'परोक्षं च मम त्रिय-मि'तिव्याहारतः परोक्षकथनाभिपायेण । स्वरूपं तु सर्वेषामिन्द्रियाणामहमहिमकया निरुपधिभगवत्प्रष्टत्तिः । विशेषतो जिज्ञासायां तु विवैचितोस्मत्प्रश्चरणैरणुभाष्यतृती-याध्यायतृतीयचरण इति सुधीभिस्तत एव परिभावनीयः । तद्धिकरणरूपास्तु ब्रजे रासमण्डलमण्डना एवेति न तद्भावाधिष्ठानान्वेपणभयासः। सर्वभावेनेत्यत्र हि करणे वृतीया, तद्धि व्यापार्वत्कारणं, व्यापार्स्तु 'तज्जन्यत्वे सति तज्जन्यजनकत्वम्'। तथा च सर्वोत्मभावजन्यफलं भजनानन्दानुभवस्यरूपं, तत्तु रसात्मकमभुस्यरूपात्मकमेव । 'रसो वे स' इतिश्रुतेः । मध्ये रमणमवान्तरच्यापारः । अत एवोक्तं फलमकरणारम्भे तथैत प्रभुचरणोक्तिरुभयत्र । 'पञ्चधा रमणं मतं' 'ततो रूपं मतिष्ठितम्' । 'हरिमियास्त्रि-ति शेप' इति । अत एतद्रमणस्य तज्जनकत्वम् । एवं चोक्तमकारेण भजने फलाभाव-शङ्का निराकृता। करणं तु फलवन तु फलात्मकं, तेनास्य साधनत्वं न तु फलस्पत्व-मिति पूर्वपक्षिमनः कलिलतां ब्रजाधिपपदेन निरस्यन्ति। व्रजस्य 'अह्रधापृतं निशि शयानमतिश्रमेणे'तिवाक्याक्षिःसाधनस्याधिषः मभू राजवित्रयामकः, 'अनन्यगोकुलस्वा-मिफलदाता फलात्मक'श्चात एव 'निःसाधनफलात्मायं 'भादुर्भृतोऽस्ति गोकुल' इति श्री-. • मदाचार्यचरणोक्तिरपि । स एव भजनीयः सेन्यो नान्यस्तदंशः कलादिवेत्यर्थः । एवश्च सतीदं भजनं फलरूपं साधनरूपं च । यथा चाखण्डभूमण्डलाखण्डलस्य हि हेममणि-माणिययमयुरुचिरपात्राणि, कोशविशेषे सङ्गाह्याणि व्यवहार्याणि च तान्येव । यतस्तस्यव सर्वाधिकै वर्यत्वात् । तेपामपि तत्तज्ञातीये भ्यस्तथात्वात्तयात्रापि । न हि ततोपि जीवमात्र-नियामकोऽपरोऽस्ति येन सोपि नियम्यः स्यात् । अतो भक्तिमार्गे सकलसाधनमूर्धन्यमेव साधनं सकलफलमृद्धन्यमेव फलमिति नानुपपत्तिः काचित् । किञ्च, शामाण्यापेक्षाया-माप्तवावयं शब्द एव प्रमाणम्। आप्तवं सु यथाभूतायोपदेशकर्तृत्वम्। प्रकृते तादद्महा-नुभावाः श्रीमदाचार्यचरणा एवेति नेतरममाणाकाङ्का । युक्तं चैतत् । न हि साक्षात्पुरु-पोत्तममुखारविन्दाधिष्ठातृरूपानन्दमयाप्रिस्वरूपादितरः कथन तयाभवितुपर्दतीत्यलं वि-द्येपजल्पनेन । अत एवा चार्य मां विजानीयादि ति भगवदुक्तिरिप । वस्तुतः पुरुपोत्त-मा एव श्रीमदाचार्याः, तत्तं च कस्यचिद्रक्तविरोपस्य वद्भवसुद्रेकद्शायामेवातुभूनं भवति, अनुभूतं चासकृताद्दीः । अत एव बहुभाष्टके 'अनुभवनिगमायुक्तमाने'रित्यत्र श्रीगोरुखनायचरणविविच्य तेषु तयात्वं निरणायि । एवझ ताद्याचार्यवचनानि श्रुतिह-पाण्येव । 'निः असिनपस्य येदा' इतिश्रुत्या भगवित्रशासरूपस्य तस्योक्तईनोस्तर्वेव संभ-

वान तच्छङ्कागन्य इति दिक्। मस्तुतं वदामः । व्रजपदं तन्निष्ठपदार्थमात्रोपलक्षकपिति तत्रत्याः सर्वे एव भूषियमुनाषुलिनाद्रिनिकुञ्जगहरृहक्षलतापक्षिगोगोपालगोपीजनमृगादयो लक्षिताः । अत एव 'धन्येयमद्य धरणी'त्यादि भगवता गीतम् । किञ्चात्र भजनीय इति विविध्तत्राप्यपूर्वनियमविधी तु न सम्भवतस्तत्त्वञ्चक्षणाभावात् । तथा हि नहीश्वरभज-नममाप्तं, न वा तद्धजनं पाक्षिकमिति नोभयलक्षणावसरः । अत'स्तत्र चान्यत्र च प्राप्त' इतिलक्षणः परिसंख्याविधिरेवायं पारिशेष्यादिति सिद्धम् । एवं च तदकरणेऽपराध-रूपमत्यवायोपि सचितः। यथा पर्यादायां तदकर्णे प्रत्यवायस्तन्मार्गीयफलाभावश्र, तथात्रापि पुष्टिमार्गीयाचार्यनिदेशोङ्घनेऽपराध एतन्मार्गीयफ्लाभावश्रेतिभावः । नतु यत्र रागतः प्रवृत्तिस्तत्रैव स, अत एवं 'पञ्च पञ्चनखा भक्ष्या' इति तार्किका इति चेत्, न । तथालक्षणस्यानुपलन्धेर्विनिगमकाभावाच । यद्वा, मास्त्वयं प्रमाणवृत्तान्तः, प्रमेयप-द्वतौ विधेरनियामकत्वात् । वस्तुतस्तु आवश्यकार्थेऽनीय 'आवश्यकाधमण्ययोः' 'कृत्या-श्रे'त्यनुशासनात् । तेन सदानन्दरूपत्वाच्छ्रीगोकुलाधिपतिरवश्यमेव भजनीय इति भावः । अपरश्च, व्रजधातोर्गमनार्थकत्वेन व्रजतीति व्रज इतिब्युत्पत्त्वा पचाद्यच् । भगव-तस्तस्याधिपत्येन सोपि व्यापिवैकुण्ठात्मक इत्यस्चि । तेन भक्तहृद्यप्रदेशादौ भगवदावि-र्भावयोग्यतायां तदिच्छया ततः पूर्वमेव तदाविर्भाव इत्युक्तं भवति। अन्यथा तस्य तद-थिष्टानता न स्यात्। न वा भगवतः साधारणवद्यत्र कुत्रचित्तमन्तरेणाविर्भावः । इतरथा निखिलजीवनियामकस्यानन्दरूपफलात्मकस्य त्रैलोक्यस्याधिपतेस्तदाधिपत्यमात्रकथनेन को वा तदुत्कर्षः स्यात् , प्रत्युतापकर्षाथायकश्च भवेत्। न चैन्द्रादिलोकवत्तस्योत्कर्षः क्षुत्रचि-रपुराणाटौ मख्यातो येन तद्धिपतित्येन ताष्ट्रस्थापि ताहङ्माहात्म्यं, यतस्तथात्वं वर्देयुः। कदाचित्तादशश्रवणमपि भूलोक एव न स्वर्गादियु, कचिच्छूयतेऽपि न तादशः, सोपि तत्तादशलीलाद्शेनानन्तरमेव, न तदर्वारु । तादगपि न सर्वजनावच्छेदैन किन्तु केपा-ज्ञिदेव भूरिभाग्यभाजां तथात्वं भासते, सोपि भगवतः सकाशादेतस्यैव, नापि ततो भग-वतः । कि बहुना तादशस्यापि प्रादुर्भावोपि माहात्म्याच्छादक एव । अत एव कचित्सु-राणापपि तनावयोषः । अत एव श्रीभागवते पुराणान्तरीयप्रक्षिप्ताध्यायत्रयकथा । तत्रैव श्रीगोवर्द्धनोद्धरणमस्तावे पुरन्दरगर्वेश । सोपि तत्र तज्जनगदिश्चमहेतुक एव नान्यथा । नन्येवं चैत्तर्दि तत्रेव स एव तेपामेव कथं स्तुत्यो जात इति चेत्, सत्यम् । परं सा स्तुतिः पूर्व तन्मादातम्यज्ञानत एत । यतस्ततस्वरूपज्ञानं, तनापि गर्भ एव ज्ञानादेव तादक्तन्मादा-त्म्याववोधनं, ब्रह्मणो भगवदवतरणसम्बन्धिनिखिल्यस्तान्तापवोधात् । अत एव जुन्मम-वरणीयम्पमाध्याये राजम् शाभिनन्दनानन्तरं 'भूमिर्देशतृपव्याजे'त्यादिना श्रीशुकैस्तत्र त्तकानं निरुपिनम् । न चैर्वं वन्सचारणचरित्रे तस्य तद्धरणमशक्यवचनं. स्यात्तन्त्रोहा-सम्भगदिहासम्भवादिति याच्यं, सर्गेनदस्मत्त्रशुचर्णस्तागसमकर्णीयममाणवकरण-

चरमाध्यायसपारयनन्तरमेव 'कथापाँत्रं हरेर्वाच्य'मित्यादिना संमाहितं । श्रीविद्वलचर-णैरपि तद्यीविवरणे विविच्य निरणायीति नात्रानुद्यते विस्तरभीतित इति नात्र पूर्वप-क्षावसरः । अतो व्यापिवैक्कण्डात्मको व्रज इति व्रजाधिपतत्पदेन ध्वनितम् । अत एवाथ-वेणे कृष्णोपनिपदि 'बैकुण्डं गोकुलवनं सापसास्तत्र ते हुमाः'। तैस्तिरीयश्चतावपि 'ते ते धामान्युप्पत्ति गमध्यै गावो यत्र भूरिश्वक्षा अयासः । अत्राह तदुरुगायस्य विष्णोः परमं पद्मवभाति भूरे:'। 'विष्णो: कर्पाणि पश्यत, यतो व्रतानि परपरी । इन्द्रस्य युज्य: सखा । तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः । दिवीव चक्षुरातत'मिति । एतदर्थः पपश्चितः श्रीविद्दलवरैर्विद्दाभरण इति नास्माभिरत्र विस्तरणीयस्तथापि तद्ध्ययनपाधुनिकानां सर्वेपां दुर्घटिमिति तत एव तमेवार्थमल्पतोऽनुबूमः। तथा हि हे भगवन् ते तव ते तानि 'सुप्तिङ्गपग्रहलिङ्गनराणा'मित्यनुशासनाछिङ्गव्यत्ययः । घामानि क्रीडास्यानानि । गमध्ये माप्तुं । उप्पत्ति कामयामहे । तानि कानीत्याकाङ्क्षायां मुदाभिसन्धिमुद्धाटयति श्रुति:। यत्र श्रीगोकुले भूरिशृङ्का दीर्घशृङ्का गावो वसन्तीति शेप: ।. अथवाऽऽरण्य-ग्राम्यपशुपलक्षणार्थम्। भूरिश्वङ्गा बहुश्वङ्गा रुख्यभृतयो मृगा गावश्च तथा। कीदशाः ? अयास: शुभा: शोभावहा: शोभाधायका इति यावत् । तस्येति शेप: । अत्र स्थाने भूमौ । तथापि स्वस्य ताद्यभाग्याभावाद्यगोचरो न भवतीति खेदैनाहेत्याह श्रुतिः। तल्लोकवेदमसिद्धम् । जरुगायस्योरुकीतेभगवतो, विष्णोर्व्यापकस्य । अत एव भूरेर्व-हुरूपस्य, रासोत्सवादौ तथा शाकव्यात् । तच्छीगोकुलं परमं पदं, स्थानं वैकुण्डं पदं, तस्माद्य्यधिकं परमं पदं, शक्कतिभियत्येनापि परमं ताद्दशं पद्मत्रभाति भकाशते । अत्र स्वयं नित्या श्रुतिः अवभाती'ति वदन्ती स्वभानविषयस्य श्रीगोक्तलस्यापि नित्य-त्वमेव ब्रुते । अन्येषामनवभानपक्षेषि वर्तमानप्रयोगतो विषयस्यापि तत्त्वमेवायातीति भाव: । एतदनन्तरमेव च 'विष्णो: कर्माणी'ति पड्यते । तथा पूर्वस्मिन्मन्त्रे 'यत्र मृरिश्टङ्गा अयासस्तत्तस्य परमं पद'मित्युक्ता, तत्र तदनन्तरं कृतानि विष्णोः कर्माणि यशो-दास्तनपानपूतनासुपपःपानरिङ्गणादीनि पश्यत, यूयमिति शेपः। यतः कर्पभ्यो हेतु-भूतेभ्यो वतानि कात्यायन्यचनादीनि, साम्निध्याद्विष्णुरेव परपरी रपृष्टवान् । अयं भावः। तत्फलत्वेन तत्कश्रीष्याविभूप नासु सर्यो लीलां कृतवानिति । 'स्परा वाधनस्पर्शयो'रिति धातोर्लिटि रूपम् । यद्वा, अयं धातुरुभयार्थकस्तेन बनानि छोकपर्यादाबतानि पाति-व्रत्यादीनि बवाये । अयमप्यर्थः । वदमर्यादात्यानकानां कर्मणां सदीपत्वज्ञद्धापरि-हाराय 'यत' इत्यव्ययमयोगः। तथा चतरकर्पणामविकृतत्वमुक्तम्। किञ्च, स्वत्रतानि आत्मारामत्वपूर्णकामत्वादिनियमस्याणि बवाये । अस्मिक्यें नत्र्मश्रेपेऽत्रवानि स्पृष्टवा-नित्यप्ययों युज्यते तदा, तानि कर्माणि गोपीमिः सह रमणस्पाणि पत्यतत्युपदेशः। अत्र कथनार्थविशेषस्तत्रैवोषपादित इति तत एव परिभावनीयो, विस्तरभयतो नात्र

वितन्यते । इन्द्रस्य युज्यो योज्योतुकूलः सखा। अयमाशयः । प्रभुणा इन्द्रयागभङ्गे कृते वहुवलाहकासाधारणवर्षणेन्द्रेण तहोहे कृतेपि सर्वसम्योपित देतुकतन्मद्मेव दूरीकृतवान्, न तु तं तद्धिकारं वैति तथा । तद्नन्तरिमन्द्राभिषेकगोविन्दनामधारणादिभिस्तत्समान-धर्मेंस्तथा। एवं निरूष्य तत्पूर्वोक्तं विष्णोः छीलास्थानं परमं पदं सूरयो विद्वांसः, तत्त्वं च अब्दब्रह्मपरब्रह्मस्वरूपविकाम् । तत्र परब्रह्मयोधस्तु भक्तयैवेति सिद्धान्तः, भक्तया मामभिजानाति' भक्तवाहमेकया ब्राह्य' इत्यादिवाक्यैः सूर्यो भक्ता एव । न'न्वत्राह तदुरुगायस्ये'ति 'सूर्यः सदा पश्यन्ती'तिवाक्यैकवाक्यतायां भूमौ तत्परमं पदं भक्ता एव सदा पश्यन्तीत्यर्थोऽवसीयते, एवश्च काननकालिन्दीतत्पुलिनगिरिवरगहराद्यात्पकत्वे-नोद्भृतरूपवन्महत्त्व । तदेव हि द्रव्यं यचाक्षुषं, यन्महत्त्वे सति उद्भतरूपवदिति तर्कोक्तिः । तचाक्षुपं द्रव्यात्मकं च तत् परमं पदं कथं भक्तैकदृश्यमेव, न साधारणजनगोचरिमत्या-शङ्कायां दृष्टान्तपाह-दिवीव चक्षराततम् । दिवि स्वर्गे यथा आ समन्तात् ततं न्याप्तं 'यत्र दु:खेन संभित्र'मितिवाक्यात्सुखैकसाधनतद्र्वं तत्पदार्थ तत्रस्थानामेव चक्षुः प्रयति नान्येपाम्, तथैतङ्कीलामध्यवर्त्तिनामेव तहुर्रेयमित्यर्थः। शास्त्रान्तरेपि, 'ता वां वास्तृत्युष्पसि गपन्यै यत्र गावो भूरिशृङ्का अवासः । अत्राह तदुरुगायस्य रूष्णः पुरमं पदमवभाति भूरि' । अर्थस्तु, ता तानि, वां युवयोः कृष्णरामयोः गोपीमाधवयोः, वास्त्नि अनेकविधकु झाढीन्येव वस्तुनि, गमध्ये प्राप्तं 'तुमर्थ से स' इत्यनुशासना-देवत् साधु । रूप्णः कामान् वर्षतीति रूपा, तस्य।गोपिकासु कामवर्षकस्य। भूरि बहुरूपं, पदविशेषणम् । अग्रिपार्थस्तुक्त एव । परमपदा'द्धिकं तत्रानुपविष्टिमितिन्यायो ध्वनितः अन्यथा तरादमित्येव श्रुतिबदेत् । एवश्च, लक्ष्मीतुरुयतायामपि यथा भक्तेपु तत उत्कृष्टर्व 'गोप्योन्तरेण अजयारिष यरस्पृहा श्री'रितिवाववात् । अत एव 'स्वानन्दानुभवार्थ'मिन त्यस्य विवरणे श्रीविद्दलवरे 'स्तया च स्वपदस्य स्वामिनीवाचकस्ये 'त्यादि व्याख्यानं कृतम् । तथा च प्रसिद्धतद्पेक्षया मभो रतिप्रीतिसाधकत्वेनानिर्वचनीयच्छविविधाय-फत्वेन च तस्य तयात्विमितिभावः । 'न श्चियो ब्रजसुन्दर्य' इत्यादि तत्रस्यबृहद्वामनपुरा-णीयकथाप्युक्तार्थेऽनुसन्धेयेत्यलं विस्तरेण । प्रस्तुतपनुसरामः । एतादशस्याधिपो भज-भीधः सेव्य इत्यर्थः । सेवा हि सेवकस्यैव धर्मः। 'भज' धातोः स एवार्थो निरुद्धः । तथा चारोपनीवानां सहजदासत्वपम्चि । तद्करणे तदण्डयोग्याश्च त इत्यपि । उक्तमेवो-ढाटपन्ति स्वस्पेति । स्वस्य भगवदीयस्यायमेव भजनाख्य एव धर्मी न तु मार्या-दिकः स इतिभावः । एवकारस्तु पुरुपोत्तमभजनधर्मातिरिक्तधर्ममात्रव्यवच्छेदकः। अपरा स्वस्येतायं धर्मो नेतरेपाम् । तेन भगवदीयव्यतिरिक्ता निवारिताः । ततो गोप-नमप्यमुचि । अत एव 'न युद्धिमेदं जनयेत्', 'संच छ महावाहो मोहशास्त्राणि फारपेरियादि भगवङ्गापितम् । एतदर्थमेव शह्करमभृतीनामुद्भवः । यद्वा, अयं धर्म एव

भगवदीयस्य सर्वेप्रच्यार्थसाधकस्तत एव सजातीयार्थादिवितयसिद्धेः । अधवाऽयं धर्म एव स्वस्य तथा, न ज्ञानाद्यः । 'तस्यान्यद्वक्तियुक्तस्ये'तिवावयतः । हिशब्दः कैप्नुति-कन्यायेन युक्तार्थे ध्वनयति । भगवता गीतायां 'सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शर्ग ब्रज । अहं त्वां सर्वेपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुच' इति स्वधमीतिरिक्तसर्वधर्म-पित्यागपूर्वेकं निजवरणमुपदिष्टं, तत्फलं च पापमोचनमुक्तं, न स्वरूपसम्बन्धादिकम-तो अपमुक्तमार्गी मार्पादिक एव स इत्येवं निश्चीयते । इतस्था स्वयमपि पापमोचनमेव फलत्वेन नोक्तं स्यात्। एवश्च यत्र निखिलधर्मतो मर्यादामार्गीयोपि शरणपार्गः साधी-यॉस्तत्र फलनागींयभक्तिपागींक्तमकारेण सेवाकरणं, तत्रापि श्रीपुरुपोत्तममुखारविन्द-विरचितपद्धरवा, सुतरां तदात्मजनिर्मितरीत्या, सेन्योपि श्रीकृष्णः सदानन्दः फला-त्मकस्तत्राप्युक्तभावेन भजनं सर्वधर्मपरित्यागपूर्वकं सर्वोत्कृष्टपरमफ्छं स्वरूपानन्दात्मक-पिति किं वाच्यमिति । अतः सर्वात्मनाऽन्यं निराकुर्वन्ति नान्यः कापि कदाचनेति । अन्यः भेरणादिलक्षणो धर्मी न भगवदीयो भवतीत्यर्थः । मार्यादिकत्वाद्भगवदीयैन कार्य इति भाव: । कापीति देशाश्रमापरिच्छेद एकः । कदाचनेति कालापरिच्छेदश । उक्तमकारेण दासैस्तदास्यमेव विधेयमितिभाव: । अत एव 'भक्तिमार्गे हरेर्दास्य धर्म ? इति तन्मार्गमर्भे इदिस्यमेव धर्मत्वेनोक्तम् । अत एव वृत्रासुरेणापि इष्ट्रपृष्टिफलेन 'अहं हरे तब पाइँकमूलदासानुदासो भवितासिम भूय' इति मधं प्रति तदेव पार्थितं नेतरत । मञ्जूसाक्षात्कारे साक्षात्तत्मार्थनमनुचितं भक्तस्येति परम्परया तत्प्रार्थनम् । एतेन स्वस्य दीनभावी दर्शित: । प्रश्रुसन्तोषाधायको यतस्ताहम्भाव एवात एव भक्तानां हैन्य-मेवैकं हरितोषणसाधनिंपंति भाषितं प्रश्चरणैः ॥ १ ॥

एवं श्रीपुरुषोत्तमस्य भक्तिमार्गीयमयमपुरुषार्थरूपत्वं सोपपत्तिकं निरूष्य तस्य-वार्थरूपत्वं प्रतिपादपन्ति एवमिति ।

> एवं सित स्वकर्तव्यं स्वयमेव करिप्यति । प्रभुः सर्वसमर्थो हि तेन निश्चिन्ततां व्रजेत् ॥ २ ॥

एवं सित उक्तप्रकारेण भजनस्ये धर्मे क्रियमाणे सित । स्वक्तिच्यं स्वामिकार्ये यक्तस्वयमेव स्वाम्येव करिष्यिति न तु तदंशावतारादि । अतः प्रभोः स्वातन्त्रयम्पद्यमृचि । न जीववत्केवसं पारतन्त्रयमेव । 'अहं भक्तप्राधीन' इत्यादिवाक्यैः कालादिनियामकस्य प्रभोस्तत्केवसं स्वभक्तमाहात्म्याववोधनायेव नान्यथा । अत एव 'ग्रुस्वतन्त्र इव द्विजे'ति तद्वावये इवशब्दः । अस्वतन्त्र इव, नत्वस्वतन्त्र एवेति ध्वनयतेव भगवता तयोक्रियवसीयते। भक्तवात्सत्यतोपि क्रिचचथा, अत एव दामोद्रस्लीलापि। 'यस्य च भावेन भावलक्षण' मित्यनुशासनात्सतोति सप्तमी । ततः स्रोहेनावच्छेदतो दास्यकर्णेऽज्यभिवा- रि नित्यं स्वापिकर्तव्यमिति च ध्वनितम्। नपुंसक्छिङ्गोत्तया स्वयमित्यव्ययोक्तेश्व प्रशुकृते-वंस्तिवत्वपानन्ददायकत्वमविकारित्वं च । अन्यथैवं कृते कृत्येति वा ब्रूयु: । स्वकृतीरिति च। नतु श्रीमद्रमदाचार्यवर्यचरणसर्सिजरजोभूपणभूवितैस्सेवकैर्वाङ्मधुद्रवास्वाद्ति-स्वान्तेस्तद्विश्वासेन तत एव 'किमलभ्य'मित्यादिवानयार्थानुसन्धानतः प्रार्थनमन्तरेण भजनोपयोगिनिखिलपदार्थसम्पत्त्या तादृभावेन स्वभाग्यसौभाग्यसञ्जयमिव तद्भजनं कर्त्तव्यमेव, परन्त्वाधुनिकानां तत्स्वरूपानभिज्ञतया तद्तुभवाभावाच जीवधर्पत्वेन कदा-चिद्विश्वासेनोत्कृष्टसेवासाधनरूपतनुजवित्तजसेवासिद्धचर्यमर्थापेक्षायां तत्र प्रयत्ने कृते कदाचिद्वाहिर्मुख्यसेवापतिबन्धौ च स्याताम्, 'त्रैवर्गिकायासे'तिवाक्यात्मभुकृतपति-बन्धोपि सम्भवेत्। न च सेवार्थं यत्ने क्रियमाणे न भगवत्क्रतपतिवन्धः, अत एव 'त्रैवर्गिके'तिपदम्; आयासमात्रविधातहेतुत्वे 'त्रैवर्गिके'तिपदं न वदेतु; अतो भन-नार्थं यत्ने कृतेपि न दोपः; मर्यादाप्रवाहसंबिलतानामेव बाहिमुख्यांदिभावो, न पुष्टाव-ङ्गीकृतानामिति वार्षं, नवरत्ने 'कापी'तिपदव्याख्यानेऽस्मत्त्रभुचरणैरेवैतदुत्तरितत्वात् । अपरञ्च, भगवान् पूर्णेपुरुषोत्तमः सर्वकरणसमर्थोपि स्वसेनार्थमप्यर्थयत्नसापेक्षश्चेत्तत्सेवा-यामेव को विशेषोऽन्यसेवैव कुतो न कार्या, यत्नायासस्य तुल्यत्वात्। तस्याहिष्टकर्मत्वं च भज्येत । वाहिर्मुख्यसेवाप्रतिवन्धौ च कथित्रदिप दुनिवारौ स्याताम् । स्वामिकृत-पतिवन्धस्याप्यतिवलिष्ठत्वतः स्वकृतोपि मयत्नोपि व्यर्थः स्यात् । वस्तुतस्तु अस्मि-न्फलमार्गीयभक्तिमार्गे सेवैव धर्म इति राद्धान्तः। अत एवात्रैव बन्धेऽस्मत्वभ्रुभाषण-सुधाधारा, 'स्वस्यायमेव धर्मो ही'ति। इतोऽपि स न कार्य एवेत्युक्तं भवति। ' योगक्षेमं वहाम्यइ'मितिवावयं च व्याकुप्यैत । 'तुप्यतु दुर्जन 'इतिन्यायेनास्तु वा मार्यादिक एव स तथा'प्यधिकं तत्रानुप्रविष्टं न तु तद्धानिः'। अत्रायमभिसन्धः, परमकारुण्यैक-सिन्धुः श्रीगोकुलजनैकजीवनः स्वाश्रितस्य स्वल्पमप्यायासमसहमान एव सर्वकरण-समर्थस्तरंगयत्नमन्ययाकरोति स्वस्मिन्त्रिश्वासदाङ्ग्यीय नान्यया । तथा च यत्र मर्यादा-मवाहसँविद्यतानामपि भक्तानां यत्नक्षेशासिंदण्णुः करुणाकोमस्रो हरिस्तत्र पुष्टावे-वाङ्गीकृतस्य यरिकञ्चिद्दपि तदसहिष्णुः श्रीमहोक्कलजनलोचनचकोरचन्द्र इति किं वाच्य-मत एवं 'विम्लभ्यं भगवति पसने श्रीनिकतने' इति वचनामृतं च । भगवद्र्यापि सा न कार्यं'त्युक्तं नवरत्नेऽस्मत्मभुचरणैरत एव । किञ्च, वजरत्नानामपि निजनायनिदे-शतोषि न निजयनगृहगमनमपि। यत्रैवं स्क्ष्मेक्षिका तत्रेतरेषां वाहिर्मुख्यादौ का वार्ता। सामसमकरणीयफलमकरणे ' यर्थम्युजाक्षे'तिश्होके वजररनर्निरुक्तं यत्म-भृति स्वन्याद्तलम्बमास्म तत्त्रभृति वयमञ्जला अन्यसमसं स्थातुं न पारयामः । विरुतं चैनद्रस्पत्मसुचरणे पया देहाभिमानी व्याघस्य देहवियातकत्यात्तरसंनिधी स्थातुं न शको-तीं ति। एवं च सर्वयोक्तदोपसम्भवभयतो न मयत्नं कृर्यात् । अकृते तस्मिन्से वासाधनानुपल-

विधरतद्जुपलब्धौ भजनोच्छेदस्तदुच्छेदे स्वधर्मात्यन्ताभावादुक्तोपदेशे घट्टब्रुटीप्रभात-वृत्तान्तो वृत्त इति निजजनस्वान्तभ्रान्तिमपनयन्तः प्रवदन्ति-स्वयमेवेति । स्वयं प्रभु-रेव सर्वे करिष्यति । स्वाश्रितजनयत्नमन्तरेणापि भजनापेक्षितसकलपदार्थानसंपाद-यिष्यतीत्यर्थः । सेवकै: सेवोपयोगिसमस्तपदार्थार्थित्वेनेतरतोऽर्थार्थनेन मनो व्याकुरुं न विधेयम् । अत्रायमाञ्चयः, आश्रयान्तररहितः स्वाश्रितजनो यदि भजनानमुक्-स्रनिखिलन्यासपुरस्सरं तद्नुकूलसकलबस्तुविकारतो निजभजनमेव सर्वतोऽधिकं फलरूपं स्वसर्वस्वं ज्ञात्वा विद्धाति तदा सर्वात्मरूपः फलात्मा सर्वेकरणसमर्थः यत्किश्चिदपि स्वकी-कालादिनियामको भगवानपूर्णानन्दो इरि: परमकृपालुर्यतो यपरिश्रमासहमान एव स्वतेवासाधकमेव तदपेक्षितसमस्तसामग्रीरूपं कुतो न विद-ध्यात् । अन्यथा 'योगक्षेमं वहाम्यह'मितिदृदृप्तिज्ञां न बदेदेव प्रभुरक्कतोथयः । अपा-प्तस्य प्रापणं योगः । प्राप्तस्य परिपालनं क्षेप इति तयोर्थः । यद्दा, स्वयमेव स्वत एव सर्व करिष्यति प्रार्थनानपेक्षः। एतेन सेवर्केन प्रभुः प्रार्थनीय इतिभावः। अत एव 'निजेच्छातः करिष्यती'ति नवरत्नेऽस्मत्प्रभुचरणैगीतं, 'प्रार्थिते वा ततः कि स्या'दिति विवेकधेर्पाश्रयप्रनथे च। यद्दा, स्वयमेवेत्यादि पूर्ववत्, न कस्यचित्पर-णया देवतान्तरद्वारा वा । कालादिदेवतान्तरप्रेरकोऽपि हरिरेवेति भावः । अस्मिन्नर्थेऽत्रा-योगव्यवच्छेदक एवकार:। अथवा सेवकमार्थनस्य दोपावहत्वात्तरप्रार्थनमन्तरेणैव ततः पूर्वमेव तद्भिलिपतं कुर्वेद्य तत्मार्थनावासनां समीक्षते । अन्यथा 'यस्त आशिप आशास्ते म स मृत्यः स वै वणिक्', 'आशासानो न वै भृत्य' इत्यादिवावयैस्तत्सेवकत्वहानौ स्यस्वा-मित्त्रभावस्तत्र दुर्छभ इतिभावः। एतेन मभोः परमभक्तपरमहितकारित्वं समसूचि। अत एव 'योगक्षेमं वहाम्यह'मितिवावयम् । यद्वा, स्वयं करिष्यत्येवेति क्रियया सहान्वये-नात्यन्तायोगव्यवच्छेदक एवकारस्तेन प्रश्वविश्वासेनैव सेवकः स्थेयमतोऽस्पिन्मार्गे तद-भाव एव परमवाधकः। अत एव विश्वासतद्भावयो ईह्मास्त्रचातकौ भाव्या विति तयो रत्-सन्धानं तत्रैवोक्तम् । ननु सर्वसमयोपि मधः सर्वथा साधनसम्पत्तिमन्तरेण तादक्षसदाने कथं समर्थों भवेत्, भवेद्वा यथाकथित्रसम्पत्तावेव । अत एव 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इतिवावये प्रपत्तिरेव तत्सम्पत्तिरिति चेत्, सत्यम् । परं तत्रेदमवधेयम् -यस्य येन प्रकारेण प्रपत्तिस्तस्मे तत्प्रकारेण मयच्छतीति प्रभुः 'तांस्त्यैव भजाम्यइ'मितिराययत एवमेव। एवञ्च, यत्र मर्यादामार्गोक्तरीत्या मपत्तिस्तत्र तद्रीत्येव फल्टदानं प्रावाहिकेश्यः प्रावाहिक-रीत्या पुष्टी तद्रीत्या तथेति विनेकः । इतर्या 'यया तथे'तिपदे न वदेत् । ये जना मां प्रपद्यन्ते तानेवाह भनामि हीत्युक्तेपि चारिताथ्ये स्यात्। उक्तार्थे यथाश्रव्य इत्यत ' प्रकारवचने यास्टि'तिपाणिन्यनुशासनं जागस्कमेवेति नानुपपत्तिः काचित्, तथाश-च्दार्थोप्यनेनेव व्याख्यातः । तया चात्र भजनोपदेशः पुष्टिपद्धत्यनुसारेणेति तथव फल- दानमिति दिक्। इत्यं च मर्यादायां साधनापेक्षो भगवान्ययासाधनं फलं ददातीति पुष्टी तिनरपेक्ष इति निगर्वः । अत एव श्रीमद्भागवते श्रीगोवर्द्धनोद्धरणपस्तावे 'गोपा-येत्स्वात्मयोगेन सोऽयं मे व्रत आहित 'इति श्रीमहोकुलनाथोक्तिः। अन्यथा व्रजजन-स्वरूपानन्ददानं च सुतरामशवयवचनं स्यात् । न च तत्रैव पूर्वोक्त एव पस्तावे पूर्वाद्धेन 'तस्मान्मच्छरण'मित्यादिनोक्तमेव वक्ति चेच्छरणगमनादिकं तत्साधनमप्यस्तीति वाच्यं, ' निस्साघनफलात्माय'मिति प्रभुवाक्यविरोधापत्तेः । यदि । ग्रहिलतया तद्वाच्यं तथापि मभुणैव तत्सम्पादितं न तु तैरपि किश्चित्कृतम्। किश्च, कदाचित्केपाश्चित्सम्भवेपि तत्रत्योपरिभागस्थशुकमयुरमृगादीनां सुतरां तदसम्भवः। वस्तुतो नास्त्येव तेपापपि तहन्यसम्भवोषि, मत्युत विषरीतं च तत् । अत एव श्रीमद्रोकुलस्वामिना महता यत्ने-नापीन्द्रविष्ठभागो निवारितः। अत एवा'न्ह्यापृत'मितिवाक्यं च । न च जन्मान्तरीयं तदस्तीति चेत्, न । तथाकल्पने मानाभावात् । न चैतत्फलान्यथानुपपत्तिरेव तदिति चेन्न। उक्तोत्तपुच्छेटापितः। नतु कवित्ताद्युक्तिरपि स्यादिति चेत्, न। अस्ति चेंदुपलभ्येते'तिन्यायो ज्याकुष्येत्, प्रत्युत भगवतैव सर्व सम्पादितमित्युक्तिर्लभ्यतेषि । अन एव 'मसन एपां स्विदुत स्वयं हरि'रितिवाययमिति चेत्,समः समाधिः, 'अहो अमीपां किमकारि शोभन'मितिवाक्यात् । अत्र द्यूपः । यद्यप्येतद्वचनमपि कोटिद्वयाववी-धमनगाइते तथाप्युत्तरदले यथोपोद्धलक'मन्ह्यापृतं', ' निःसाधनफलात्माय'मितिवानयं न तथा पूर्वेद् इत्यनेनापि भगवत्कृतिरेव निरणायि, न त्रजवासिनामतो मर्यादायां तत्सा-र्धनरेव फलं यतस्तद्रक्षकोपि प्रभुरेव । पुष्टी तद्विनापि स्ववलेनैव सर्व कर्तुं समर्थ इति कृतं वाचां विलासे: । इदानीमुक्तार्थमेवोद्धाटयन्त्यस्मत्मभुचरणाः प्रभुरिति । प्रभुः सर्वेनियामकः । 'अन्ये चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान्स्वय'मितिवावयतः । अत एव समर्थ इति हेतुगर्भ विशेषणम् । सर्वेभ्यः कालादिभ्योपि समर्थः । कालसाध्यपदार्थ-स्यापि स्वयमेत्र साधकः । यदा, सर्वेष्वाथमेषु देशेषु वाहोस्विद्वर्णेषु तथा कालत्रितयेषु नर्णाश्रमादिषु तथा। देशादिपर्साधनानपेक्षः।यदा, सर्वस्मिन्साधनविषये तथा। तत्तत्सा-धननिरपेक्षः । यहा, सर्वः कालादिभिः कृत्वा समर्थः सर्वकरणक्षमः । कालादयोपि तद्यीना एवेति तन्साध्यपदार्थस्यापि प्रभोरिच्छामात्रेण त एव साधका न तु विश्नक-र्तारः। अथरा सर्वेषु द्वनीवेषु साधनसम्पत्ति साधियतुं तथा। स्वस्मिनेव झानादैः सिद्धन्यात्। यद्वा, असायनपपि साधनं कर्तुं समर्थः, अद्भुतकर्पत्वात्। अत एव तून्वा-र्थदीपे 'असाधनमपि साधनं करोती'त्यस्मत्मस्यस्णोक्तिः। हिशस्योपि समर्थमनु-मोदते । तथा हि यत्र मर्यादामार्गीयसाधनाभावपत्पापात्यन्तासक्ताजापिलादिभ्यः स्वांश-कलाचननारः परम्परासम्बद्धेपि नामनणाज्ञानेन कथनेनापि परमम्नेदभरतः केवल-स्तपुत्रनाममात्रजन्यनेन स्वमम्बन्धगन्यसम्भावनाऽभाषेषि तन्नामवर्णमाहातम्याववीधार्थ

ताहक्फलदानं तत्र साक्षात्फलात्मकश्रीपुरुपोत्तमस्यैव प्रिष्टिमार्गीयस्वमुखारिवन्दरूपाचार्यो-पदेशपूर्वकतदुक्तमकारेण भजने स्वयमेव किं किं न विधास्यतीति निखलपनिवचनीयम् । य एताहक् मभ्रः समर्थः, तेन मभ्रणा कृत्वा तेन कारणेन वा हेतुना वा भक्तो भगवति क्तिग्धः निश्चिन्ततां निराकुलतां ब्रजेत्माप्तुयात् । अत्रायं भावः । पूर्व श्रीमदाचार्यो-पदेशमात्रेण तद्विश्वासोद्रेकेण भजन् पश्चात्तिस्मित्तदुद्रेकेण क्रिग्धः सन् तथा स्यादित्यर्थः । इदं भजनमेव सर्वस्वमिति ज्ञात्वा यदि भजनमेव कुर्वन्मभ्रं क्षणमात्रमपि न त्यजेत्तदा स तथात्वं माप्तुयादितिभावः । तथा चैतन्मार्गीयो द्वितीयपुरुपार्थोपि सोपपत्तिको निरूपितः । तथैवाभिहितं भक्तिरससारपरिशीलनशिले रथों इरिरेव ही ति ॥ २ ॥

एवं मार्यादिको तो निराकृतो तथा कृतेऽप्यथें सान्विकादिभेदेन त्रैविध्यित्यतः कामस्यापि तत्र तदुरकर्पत्वमाशङ्कय तद्दिष मश्चस्वरूपापेक्षया सुतरामेवामयोजकिमिति कृतीयमपि तं तमेव निरूपयन्तस्तत्परिदृतुमुपक्रमन्ते यदीति ।

> यदि श्रीगोकुलाधीशो पृतः सर्वात्मना हदि । ततः \*किमपरैर्बृहि लौकिकैर्वेदिकैरपि ॥ ३ ॥

यदि चेह्नोकुलाधीको। यशोदोत्सङ्गलालितोऽनन्यगोकुलस्वामी । श्रीपदोत्तया तादगन्तरङ्गभक्तसदित: । यद्वा, ' श्रयत इन्दिरा शश्वद्त्र ही 'तिवाक्यत: श्रीयुक्तं यद्वो-कुलं, तस्य तथा। पूर्वोक्तवावयतः सर्वोत्कृष्टशोभायुक्तं यत्तत्तस्य तथा। तादशोपि सर्वा-त्मनोक्तंभाषेन धृतः भवता त्वया वैति शेषः । धृत इतिपदात्कायवाङ्मानसैस्तदेक-परता ध्वनिता । विशेषतथेतस्तत्भवणता यतः स प्रभुस्तत्सम्बन्ध्येव । अतः फलभकरणे-ऽस्मत्मभुचरणैर्गीतं 'सोऽन्त:करणसम्बन्धी तिरोधत्त' इति । आश्रयान्तरं परित्यज्य केवल-तदेकनिष्ठो जात इति यावत् । तदा तृतः पूर्वोक्तुफलात्मकप्रभोः सकाशादपर्मतुच्छ-र्टोकिकैवैदिकैरपि कि ? न किपपीत्पर्यः। अयपर्यः। र्टीकिकैवेकि परमोक्कपेनापर्यः-स्तामसराजससान्त्रिकैः । बहुबचनं त्रिविधत्वमुचनाय । वैदिकैस्त्रिविधगुणरूपैर्वह्मछोक-योगसिद्धिमोर्सः । बहुवचनं पूर्वोक्ताभिमायेण । चतुर्विधर्मोसज्ञानादिमुचनायाविशस्तः । उभयविषेस्तैर्ज्ञानादिभिश्व कृत्वा कि ? न किपपीत्यर्थः । अपरमिति पाटे डक्तस्तै: कृत्वा-अपरम्रत्कृष्टं वस्तु किमप्यस्ति । न किमपीत्यर्थः । यहा, अपर्रदेवतान्तरैः कि ? सर्वेपां तद्विभृतिरूपत्वात् । अत एवोक्तमस्मत्मभ्रवरणस्नचदीपे ' कृष्णग्रव्देन परं वस्तूच्यते'। 'कुरणात्वरं नाहित देव'मित्यन्तः रूरणमयोये च । अत्रायमभिसन्वः । रसातन्त्रादिषु भूम्यपेक्षयाप्यानन्दाधिवयं, तद्षि वामनावतारेणवोद्धृतमतः प्रभौरनपायिन्याः श्रियः सकाशाद्पि तद्वयोजकम् । एवं सर्वभूमीश्वरत्वं लोके पशस्तरं, तच यहदानादिसापे-

<sup>\* ।</sup> अपरं मिन्यपि पाउटी । ११रेबिटनः ।

क्षमत औपाधिकं सावधि च । न च राज्यमन्ते परलोकोपकारि, 'राज्यान्ते नरकं ध्रुव'-मितिताक्यात्। अतो भगवद्गनवद्ययशसस्सकाशात्तत्त्या। एवमेवेन्द्राधिपत्यपपि परि-णामापायि। भगवदखण्डितैश्वर्यात्तत्त्रथा । एवं छौकिकत्रिविधमपि निराकृत्य वैदिक-मिप निराकुर्वन्ति । अपरिपकयोगिनो हि स्वयोगवछेनाभिलपितपदार्थानाविर्भान्य तद-नुभवं कुर्वन्तस्तस्याद्षि भ्रष्टाः सन्तो दुःखिता एव पुनर्जन्मार्हन्तीति भगवज्ज्ञानापेक्षया तद्ज्ञानमपि तथा । भगवज्ज्ञानस्य नित्यत्वात् । ब्रह्मणो रजोवतारत्वात्तङ्घोकोऽपि राजसः, तत्र हि 'ब्रह्मणा सह मुच्यन्त' इतिवाक्यात्तरसाहित्येन पारतन्त्रयतो भोगफलयोः सिद्धिरिति स्वपराक्रमातिक्रमः । भगवद्वीर्यापेक्षातस्तौ तथा । 'तमेव विदित्वाति-मृत्युमेति । नान्यः पन्था विद्यतेऽयनायेश्त्यादिश्रुत्या ज्ञानतो मोक्षस्तच 'सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञानिप'तित्रावयतस्तज्जन्यं तद्पि सान्तिकमेव भिवतुमहतीति तत्साध्यो मोक्षोपि तथा । सोऽपि गणितानन्दात्मकोऽतः पूर्णानन्दमभ्यपेक्षया सोऽत्यन्तं स्वल्पतर इति तथैति वैदिकमि तत्तथाकृतम् । किञ्च, मार्यादिकवैगाग्यमि पभोभक्तातिरिक्ते रागाभावा-छोकोत्तरवैराम्यतः पूर्ववदिति भगवद्धरेरूपतत्पङ्कणत । पड्डियास्तेऽकिश्चित्करा यत्र तत्र कि वाच्यमन्तरङ्गधर्मिरूपतद्रुणतस्तथात्वमिति केमुतिकन्यायोपि ध्वनितः। किश्च, 'अस्पैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ती'तिश्चत्युक्तेर्भगवदानन्द-छेशस्तद् तिरिक्तसक्रार्थेषु निर्णीतः । तहि विषयानन्द निमित्तमात्रपुत्रार्थादिरूपं तदा-नन्दाभासरूपं वस्तुतो दुःखात्मकमेव तत्तथे 'खिथकं तत्रानुमविष्टं न तु तद्धानि'-रितिन्यायमपि सृचयन्तः स्वान्तरङ्गस्वाश्रितमभिमुखं विधाय पावोचन्-छूहि त्वमेव वद । अत्र ब्रिटिपदतोऽस्मदाचार्यवर्षकृपामाचुर्यतस्तत्कालावच्छेदेन तस्य स्वरू-पानन्दानुभव इत्य-यमसीयते । इतस्या ऋहीतिमक्षः कथमपिन सङ्घटेतैमेति पूर्वमेवावी-चाम । न च ताहम्भाग्यशालिनस्तस्य ताहगाचार्यचरणकृपाकटाक्षपक्षपाततस्ताहक्तदनु-भरो दुर्घटस्तस्य तादृङ्गुखार्विन्द्ररूपत्वात्तद्रसपूर्णत्वाच । अत एवास्पत्मभुचरणै स्तत्सा-रभूतरासस्त्रीभावपूरितवित्रह' इति सर्वोत्तमे ताहगस्मतस्त्रामिनाम गीतम् । एवश्च भक्तो-पदेशपक्ष एव साधीयात्रान्तः रूपोपदेशपक्षैः । फलमकरणे 'मृहि कि करवाणि व' इतित्रत्। अन्यथा स्त्रमनोत्रतीचे यथा 'कि स्पादिति विचारये'ति तत्प्रत्यत्रदंस्तथात्रापि तत्पद्रमेव वदेषुः, यतो विचारो ह्यन्तः करणप्रमे एव, परं ताहमावेपणीय एवेति यदी-तिपटं माणितमस्मत्सीभाग्यसुमगभूपणः श्रीमद्याचार्यचरणरिति दिक् । अत्रायं निगृदा-शयः। पूर्व देरभमनमेत्र दुर्लभं, तरापि देवाधिदेरस्यातिदुर्लभम्। क योगिध्ययो भगपान्त्रचादिदुर्रभा निर्दोषपूर्णगुणिपद जानन्दमात्रकरपाटमुखोदरादिः, क सम्ल-

दोषात्मको दुःखेकसदनरूप आनन्दशून्यो जीवः । अत एव सर्वधर्मान्परित्यज्येत्यन्य-थाकृतौ श्रीविद्वलवरोक्तिसुघासारो 'ब्रह्मस्तुत्यादिदुरापचरणरेणुरीश्वरः काहं तुच्छो जीव' इति । ततोपि गोकुलेशस्य यशोदोत्सङ्गलालितस्य श्रीगोकुलैकस्यापिनः प्रुरु-षोत्तमस्य श्रीनन्दात्मजस्यात एव 'धुरुपोत्तमस्तु नन्दग्रह एवे'त्यस्मत्मभ्रवाक्र्पीयूपं, तत्रापि श्रीगोक्तलेशस्य परम्सौन्दर्थसुन्दरस्य सुत्तरां तत्तोप्युक्तभावेन ततस्तरां तत्त्वया। अत एव श्रीभागवततत्त्वार्थदीपे किष्णशब्देन परं वस्तूच्यते तदेव कदाचित्परमसौन्दर्थे मकटं करिष्यामीतीच्छया पादुर्भूतं सच्छ्रीकृष्णं इति श्रीमदाचार्यमधुरं वचः । भक्तिमार्गे फलं कृष्णस्तदास्त्रादस्सुदुर्रिभ' इति च । इति च भस्तुतासंभावनायां, कदाचित्कस्य-चिद्दैवजीवस्य देहस्य च मञ्चरतरभाग्योद्येन 'यमेवैष दृणुते तेन रूभ्य' इति श्रुतितः स्त्रमुखारविन्दनिष्ठसुघासाररूपाचार्यचरणापार्करुणया तदनुग्रहतस्तदुरीकारेण ताहम्भ-जनतस्तदुदेकद्शायां श्रीनन्दराजकुमारसुकुमारनिजनरणकुवलययुगलतरलतरिलतपरा-गसंबिलतमनोमधुलिइ एव तल्लेखमिति निगर्वः । एतेनैतारम्भजनाधिकारी चैतत्कालाय-च्छेदेन दुर्छभ इति स्चितम् । तथा चैतिनस्पणेनैतन्मार्गीयदिद्शालञ्चणवृत्ती-यपुरुषार्योपि निरुपितोप्यभूत् । न हि ताद्दवस्त्ररूपानन्दानुभवोत्तरं कस्यचिद्रपि छोको-त्तरपरमानन्दरूपस्य पुनर्दिदशाऽसंभवः, प्रत्युत क्षणमपि तद्दरीनमन्तरेण स्वरूपानन्द-सुघापानपरेस्ततोन्यत्र स्थातुमश्चयं, कि पुनर्वाच्यं दिदशामृते तथात्वं तथेति । अत्रोदा-इरणानि ब्रनननरत्नान्येवानुसन्येयानि । अत एव फलपकरणे 'यर्षम्युनाक्षे'त्यादि तैरेव गीतम् । 'सणं गुगञ्जतिमव यासां येन विनाभव'दितिवाक्यतस्तासां तद्वियोगका-छीनं क्षणपपि सोहुं तावत्परिमाणकपिति पूर्वोक्तपित्वलं कपनीयम् ॥ ३ ॥

एवं इतीयं तं निरूप्य तुर्वे तथा निरूपयन्ति-अत इति।

अतः सर्वात्मना शश्वहोकुलेश्वरपादयोः । रमरणं भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मतिः॥ १॥

अत्रावमात्रयः । त्रजनगरन्दवान्छाकस्ववर्षीतः श्रीगोकुरुषिपविरदेवस्यस्यस्पानम्ददानसभोपि मभु भनोरपान्तं श्रुतयो यथा ययु रिवित्रापयतः प्रृष्टिश्रुतिस्पभक्तपाद्मगोगोन्दातीतपरमानन्ददायको यतः, अतः कारणाद्धेतोन् सर्वात्मनोक्तभावेन द्राम्बक्तरन्तर्येण गोकुलेन्बरपाद्योरनन्पगोन्नस्यामिनः प्रृण्योत्तमस्य मक्तिस्परणसरसिजयोः समरणं भजनं सेवनं, स्परणं नामानुभवननकमस्कारावबोधस्यभिति तु वार्किकाः । भगवन्मते त्वनुभवजन्यमेव स्मरणमिति राद्यान्तः । प्रनस्कृटीहर्वः
भिति तु वार्किकाः । भगवन्मते त्वनुभवजन्यमेव स्मरणमिति राद्यान्तः । प्रनस्कृटीहर्वः
भित्ते नष्टस्मृतिगौषीं त्यत्र सुवोधिन्याप्यविद्यदीकरणे भगतदृद्याप्यक्रेतित्यनं बद्दुना ।
पकाराचद्रनोभिन्यणपपि न स्याज्यस् । भक्तेरिवि शेषः । यत्र यसःस्यन्दियताया

अपि श्रियो पदभिलापा, तत्रेतरेषां तथात्वे किं बाच्यम् । साक्षाच्छ्रीगोकुलाधिपतिभूजनो-पयोगिभगवदीयदेहसम्पादकत्वात्तस्येति भावः । अत एव तचरणकमलरजसो दुर्छभत्वं स्चितं फलपकरणे तदभिष्ठैः 'श्रीयत्पदाम्युजरजश्रकमे' इति । तयोस्तथात्वोत्तया दीन-भावत्येनेव ते कार्ये इत्यसूचि।यया भगवतो ब्रह्मत्वमानन्दरूपत्वं च तथा तयोरपीति च। अत एव समासोक्तिरपि । अन्यथा गोकुलेशस्येत्येवोक्तं स्यात् । अत एवा'नन्दं ब्रह्मणो रूपम्' 'आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिः' 'आनन्दमयोभ्यासा'दितिश्वतिरमृतिवा-दरायणाधिकरणानुशासनैभेगवतो देहेन्द्रियादि निखलमानन्दमात्रं, न तु लौकिकश-रीरवत्कश्चन भेदोऽपीत्येव निरणायि । द्वियचनोत्तयोभयत्र समदृष्ट्या स्चिते न तु वामदक्षिणयोस्तारतम्यमपि लौकिकयोरिव तयोः परिभावनीयमिति भावः । अनेनापि पर्यादातो भगवन्मार्गोत्कर्पो महानेव ध्वनितः । ननु स्परणभजने स्वरूपानन्दानुभवानन्तरमेव सम्भवेतां न तु तदर्वागिति चेदत्रैतत्तात्पर्यमवधेयं प्रज्ञावि-शेवभावनाचतुरैः । उपक्रमोपसंहारयोः केवलं प्रसुमात्रोदेशतोन्तरङ्गभक्तसहितस्य तथाः रवेनोक्तप्रकारेण भजस्तदुत्कर्षद्शायां परमकरुणाकरः प्रभः प्रसन्नः सन्मदीयं परमसी-न्दर्य पश्यत्वितीच्छया मध्ये भजनानन्दानुभवं तस्य कार्यतीत्यध्यवसीयत इति तद्ञ-भवस्यापि सिद्धत्वेनोक्तोभयमपि युक्तमेवेति न पूर्वपक्षिपक्षपातावसर इति । किश्च, स्मरणं मनोवर्षः, भजनं मानसं कार्यिकं च । अत एव 'चेतस्तत्थवणं सेवा मानसी सा परा मते'ति मुक्तावलयाम् । सैव भेपलक्षणा भक्तिः स्वतन्त्रैव, अत एव 'भक्त्या सञ्चातया भक्षे'रयुक्तिः । शाण्डिलचैरप्येतदेवासूचि 'सा परानुरक्तिरीश्वर' इति । मानसं च तत्प्र-भ्यनुप्रहें कसाध्यं न तु ततो अन्यसाधनसाध्यं, तत्त्वं तु स्वरूपानन्दानुभवभावात्मकपत एव 'माबो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यत' इति श्रीविश्वानर्चरणः। न च 'भावनये'ति त्तीयान्तेनैव साधनपतः 'साधनं नान्यदिष्यते' इति साधनान्तर्निपेधः, इतरया सावनमितिपदं न वदेशुरेवेति चेत्, सत्यं, तथापि तस्यापि हेतोरवश्यवाच्यत्येन तदनुग्रह एव ताहम्याच्यः । तथा तदनुग्रह एव तदास्तां, कृतं तयेति चेदिष्टापत्तिरत प्यास्मत्यमुचर्गगति 'अनुग्रदः पुष्टिमार्ग नियामक इति स्थितिः'। इतिस्थितिर्नाम भक्तिपाणीया पर्यादा । तैन भक्तिमार्गे साधनरूपः फलरूपश पुरुषोत्तम एव, नूत मार्गान्तरवत्त्वयोर्भेद इति निरूपितम् । किञ्च, स्मरणं मनोधर्मस्तेन मनसा स्मरणपूर्वकं भूगनं कार्य, न तु वायतः कायिकमात्रं तदिस्पर्यः। एतेन वाचनिकमपि तन्नामसङ्की-र्वनादिरूपमासितं, यतो वाचः पूर्वरूपं हि मनः, 'यद्धि मनता ध्यायति तद्वाचा बदती'-रपादिश्वतेः । अवशिष्टावसरे तत्कयाश्रवणादिकं च सथेत्विव समुश्चितमत एव तित्कया-श्रवणाद् वे'स्विष भाषितम्। 'सेवायां वा फथायां वा यस्यासिक्टिश मये'दित्यसमदा-

वार्यचरणवचनरचना भक्तिवर्धिन्याम्। नतु 'यमेवैष दृणुते तेन लभ्य' इतिश्रुतेस्तद्वरणेनै-वोक्तभावेन तचरणस्मरणादिसम्भवेऽयग्रुपदेशभयासः भयास एवेति कस्यचिद्वहिर्ग्नुख-मीखर्य परिदरन्तः स्वमति प्रमाणयन्ति इति मे मतिरिति । मे मत्सम्बन्धिनी मदीया, मति:बुद्धिरिति एवंरूपा उक्तमकारे व्यवसायात्मिकेत्यर्थः। अत्रायमभिसन्धिः। यद्यपि पूर्वोक्तमुक्तश्रुत्यादिना तदनुम्रहसाध्ये, तथापि स्वस्य ताद्यभगवन्मुखारविन्दरूपाधिष्ठा-मुत्वात्तद्भिज्ञतया मे मितिरित्युक्तिभगवदुक्तिरेव । तथा चोक्तमकारेण तत्करणेऽनुग्रहं करिष्यत्येव परमदयालुः श्रीमन्नन्दराजकुमारः श्रीगोकुलजनलोचनचात्रभवेतोहरनवनीर-दसुन्दरो, यतो यथा श्रीगोक्कल उल्खल्लवन्धनमस्तावे मसङ्गतो नारदोक्तपपि निजोक्तमे-वेति तद्वस्थातोषि तत्साधनमन्तरेणापि स्वपयनेन तदुक्तमात्रेण महदायासेन स्वयमेव तत्र गत्वा महकूवरमणियीवयोस्तरूषयोरन्तरगत्वोद्धलहतत्सङ्गृहनेन तौ भूमौ पातय-निस्तत्लब्धस्मृतदिव्यश्वरीरयोस्तयोस्ताद्दक्स्तवननमनपदिक्षणादीनद्गीकुर्वश्चद्भत-वानत एव 'तत्तथा साथियण्यापि यहीतं तन्महारमने'ति श्रीकृष्णचन्द्रोक्तिः। एवश्च स्वम्रखार्विन्दोक्तपखिलं स्वोक्तमेव कृतो न क्रुयादिति पद्विश्वासेन पूर्वोक्तपदुक्तकरणेन भगवदीयैर्निश्चिन्ततवा स्थेयमिति भावः। यद्वा, मे मितिरिति भेदवीधकपष्टचा स्वमतेः स्वातन्त्रयमसूचि । अत प्वासमासोक्तिरपि । अन्यथा मन्मतिरित्येव बर्देयुः । तेनाय-माश्रयः । भारते भीष्मयुद्धे पार्थस्थार्थे श्रीमचदुकुलजलविसुधाकरः स्वमतिज्ञातामप्यम्ना-यस्पां स्वोक्ति वित्थीकृत्य तत्मार्थनाभावेषि स्वत एव तत्स्यन्दनकगिरिशिखरतः सत्वरमुत्तरेश्वपलजलद् इव चक्रपाणिस्तेन सह युद्धार्थ परत्तरतिज्ञामेवापालयत् । यत्र मर्पादायामपि तद्धक्तकृतमतिज्ञानिर्वाहकरणं तत्र पुष्टौ निजाज्ञया मकटीभूतसाक्षात्स्व-स्पैत मुखारविन्दाधिष्ठातृरूपस्य वस्तुतः स्वस्पैत तस्य तत्साधनसम्पत्तौ सत्यां स्वयमेत्र स्वस्यैवाभिरुपितसम्पादनेन स्वोक्तमेव बदुक्तं कथं न करिप्यवीतिभावः । स्वानभिरु-पितमपि वा पूर्वोक्तहेतोमेदुक्तमिति करिप्यत्येव । एतेन स्वस्य धर्मिमार्गाभिमानमीदत्वम-पि ध्वनितम् । अत एव सिद्धवत्कारेणास्मत्मभ्रुचरणानां ताद्यन्यादार इत्यलं श्रद्धान्वेषणा-विलास: । एतेन तदीयत्वसिद्धिस्तित्सदौ प्रष्टिमार्गीयचरमपुरुपार्थोपि सिद्ध इत्युक्तं भवति । अत एव भोक्षः कृष्णस्य चेद्भव'मित्युक्तलक्षणो मोक्षस्तद्भिद्दीरेव भाषित इति संक्षेपः ॥ ४ ॥

यद्यप्यतुचितमेतन्मत्वोचितं रचितमेतदस्माभिः । सन्तुं तमपि मभवो मन्तुं मे बद्धभनमयः ॥ १ ॥ यया नामानुसारेण महानेवानयः कृतः । यत्तत्कृतचतुःश्लोकीन्यारुयाने विषृता मतिः ॥ २ ॥

## श्रीमहोस्यामिश्रीमथुपानाथरुतव्याख्यानान्यता ।

१८

कुपालवस्त प्वैतदागःसन्तं पमेदशः ।

प्रभवे विद्वलाधीशा मदीयोपिपिति स्वतः ॥ ३ ॥

रमणी रुचिरा दोका भूयान्मधुरभापिणी ।

करसम्बन्यपात्रेण विद्वतनन्ददायिनी ॥ ४ ॥

इति श्रीमद्रह्ममाचार्यचरणशरणेकथिनना श्रोविद्वलपद्कमलप्
रागपरिमललुन्धमधुना विर्मिता

चतुः श्लोकीन्याख्या दृत्ता

श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनयहभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः।

# चतुःश्लोकी।

## श्रीकृष्णरायभट्टविरचितसर्वार्थवोधिकाव्याख्यासमेता।

श्रीमद्दल्लभपादाब्जयुगलं विगलन्मधु । नमाम्यहं सदानन्दरूपं सर्वाधिसिद्धिदम् ॥ १ ॥ श्रीविद्वलपदद्वन्द्वं नत्वा मधुसुपूरितम् । कुर्वेहं श्रीमदाचार्यकृपापूरितवाङ्मनाः ॥ २ ॥ तत्कृतायाश्रतुःश्लोकया व्याख्यां सर्वाधिवोधिकाम् ॥

अय श्रीमदाचार्यचरणाः स्वीयानां सकलनिरतिशयसाधनसाध्यक्षलपान्यर्थे शुद्ध-पुष्टिमार्गीयातिरिक्तसाधनासाध्यक्षलं चात्र झापयितुं सकलवेदवेदान्तप्रतिपाद्यशुद्धपृष्टि-यार्गीयमक्तिस्वरूपं वत्साधनं तत्सेव्यस्वरूपं च वक्तं स्वसिद्धान्तोक्तसुवोधिन्यणुभाष्या-दिरहस्यं सङ्क्षेपतश्रतुः श्लोवया आहुः — सर्वदेति ।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः । स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः कापि कदाचन ॥ ९ ॥

सर्वदेति न कालनियमोत्र । सर्वकाले निरन्तरम्। नो चेद्रजनाभाये बासुरायेशः स्यादित्यर्थः । सर्वभावेन ब्रजाधिपो भजनीयः । याद्यो मावो भगवता सम्पा- 
यते, कोपि भावः । भावो मनोदृत्तिः । यथा नन्द्यशोदादीनां वात्सल्यभावः । तथा- 
यावेन भजनीयः । अथवा, सल्यभावेन । यद्वा, सुल्यस्वामिनीनामिवासाधारणस्नेद्द- 
भावेन । तत्र साधनद्शायां यावद्रगवित कोपि भावो नोत्पच्ते तावद्रजने क्रियमाणे 
राजसेवकवद्रयोपि रक्षणीयोपराधामावार्थम् । नियमस्तु पितवताया इव सर्वयेव भग- 
वद्रजने रक्षणीयः । यया पितवतायाः पितमजनं विद्वायान्यद्रमादिकं गौणं, तथा भग- 
वद्रजने विद्वायान्यद्रमादिकं गौणमेनेति । यदा, सर्वभावेन सर्वात्मभावेन सर्वनकारेणा- 
वद्रजनं विद्वायान्यद्रमादिकं गौणमेनेति । यदा, सर्वभावेन सर्वात्मभावेन सर्वनकारेणा- 
वद्रजनं विद्वायान्यद्रमादिकं गौणमेनेति । यदा, सर्वेश्व स्थावरजङ्गमेषु आत्मनो 
स्वनः स्वस्य जीवस्य भावो मनोद्यिभगवति । यदा, सर्वेषु स्थावरजङ्गमेषु आत्मनो

र भयमपि रक्षणीयमिति वृद्धं, 'त्रामी, भिनीभीः साध्यमं भय'निरयमरे तस्य नर्थवक्षिद्वर्थनाव।

भगवतो भावनाभावः। तेन तदुक्तं 'सर्वभूतेषु यः पश्येद्रगवद्भावमात्मनः। भूतानि भगवत्यात्मन्येष भागवतोत्तम' इतिवाक्यात्। भजनीयः सेवनीयः। सेवा कर्त्तव्या। सेवा च स्वामिनो मनोनुक्छा स्ववृत्तिः, तस्या ज्ञानं तु शास्त्रदारेति विवेकधैर्यपूर्वकं काय-वाङ्मनोभिभेगवदाश्रयपूर्वकं चित्तोद्देगमतिवन्धभोगादिकं विहाय सेवनं कत्तेव्यम्। यहा, 'श्रवणं कीर्त्तन'मितिवावयाच्छ्वणादिरूपा नवधा भक्तिः प्रेमरूपा कार्या । सेव्यस्वरूपमा-हु:-ब्रजाधिप इति । व्रजस्य निस्साधनस्याधिपः स्वामी नियामकः प्रभुः फलात्मा भक्तानां त्रिविधदुःखद्रीकरणार्थमाविभूतः साकारो व्यापक आनन्दमात्रकरपादमुखो-द्रादिरूपः पूर्णः परब्रह्म 'रसो वै स' इतिश्रुत्या रसात्मा ग्रुगलस्वरूपः । सर्वात्मभाषेन विरहाकुलितहृद्येन 'यम दु:खं यशोदाया' इत्यादिभावनया पूर्वोक्तवात्सल्याद्भावाविष्टेन सेव्यः। नतु 'वर्षेण पापमपनुद्ति' 'धर्मे सर्वे मतिष्ठित'मित्यादिश्चतिभि'ने कर्मणा न मजन या धनेन त्यागेनैकेऽमृतत्वमानशु'रित्यादिना त्यागेनैवामृतत्वमाप्तेकतत्वात्कथं भजनमेवी-पदिश्यत इत्यपेक्षायामाहु:-स्वस्यायमेवेति । स्वस्य जीवस्यात्मनोयमेव भगवज्ञजनमेव धर्मः। हीति निश्रये । जीबात्मनो भगवदंशत्वादंशिनः सेवा युक्तैव । तस्मादस्यैव मुख्यधर्मत्वम् । अन्ये धर्मास्तु दैहिकाः । तस्मादन्येषां गौणत्वम् । अत एव 'त्यक्ता स्वधर्म चरणाम्युजं हरे'रित्यस्य व्याख्याने 'अस्यधर्म'मिति पदच्छेदं कृत्वा भगवचरणारविन्द-भजनमभिहितम्। तदेव स्वधर्म इति द्योतितम्। अत एव धर्मादिभिर्यञ्जवति तद्भजने-नैव भविष्यतीति दैहिकधर्माणां गौणत्वं द्योतितम् । अत एव भगवद्वावयं 'यतकमिन र्यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतथ यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरपि', 'सर्व मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेञ्जसे'ति । 'यन योगेन साह्वचेन दानत्रततपोध्वरै: । व्याख्यास्वाध्याय-संन्यासः प्राप्तुयाद्यत्नवानपी तीतरसाधनामाप्यत्वं स्वस्योक्तम् । धर्मादिपाप्यं तु भक्ते रानुपिक कपल्ल्लमुक्तम्। नान्य इति । कापि क्रुत्रापि कदाचिद्प्यन्यो धर्मौ नास्ति । अन्यम, यं भगवानस्वीयत्वेनानुगृङ्गाति 'यमेवेष ष्टणुत' इतिश्चते भेत्तया त्वनन्यये 'त्यादिवा-वर्षेश्व भजनमेव स्वधमः। किश्चः 'त्रेवर्णिके'तिवावयेन यस्मिन् महानतुमहस्तस्मिल्लौकिकां-शत्याजनार्थं त्रिवर्गविषातं स्वयमेव भगवान्करोति । मोक्षस्तु भक्तानामेव नापेक्षितो 'दीयमानमि'तिराज्यात् । तथा च भक्तिमार्गे कः पुरुषार्थ इत्यपेक्षायां 'हरेद्रिं धर्मीर्थो इरिरेव हि। कामी इरेदिंहसेव मोक्षः कृष्णस्य चेद्भव'मिति श्रीमदरमत्मभुचरणै'रहं हरे ता पदिकम्लदासानुदास' इत्यस्य व्याख्यायां निरूपितमिति जीवमात्रस्य भगवद्ध-जनमेन स्वर्थभः ॥ १ ॥

ननु सर्देषां भगपद्भगनमेप स्वधर्मश्रेचाई सर्वे भगपद्भगनमेप किमिति न कुर्व-न्तीत्पपेसापामाहु:-एवमिति । ं एवं सदा स्म कर्तव्यं खयमेव करिष्यति । प्रमु: सर्वसमर्थों हि तेन निश्चिन्ततां व्रजेत् ॥ २ ॥

एवमनेन मकारेण क्षियः स्वपितभजनयत्सदा निरन्तरं दैवजीवैः सिद्धियंतक्तिव्यं तद्दस्मिमिक्तम् । दैवजीवानां सतां सत्पुरुपाणां सम्बन्धी कर्त्तव्यो यो भगवद्रजनरूपो धर्मः सोस्मामिक्तः । स्म इति मिसिद्धिः । दैवजीवानामेवायं धर्मो, नत्वासुरजीवानाम् । आसुरावेशिनां तु व्यभिचारिणीनामिवान्यधर्मेष्विप मद्दत्तिः । दैवजीवानां तु
गृहाश्रमिणां श्रोतस्मार्त्तादिकर्मानुष्ठाने चेदरूपभगवदाङ्गया देवतान्तरयज्ञने क्रियमाणे
भगवदङ्गत्वेन सद्विभृतित्वेन यागकरणस्योक्तत्वान्तान्यत्वभङ्गः इति । तथा च 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मामिं तियावषाद्योगहमनिर्वाहकत्वं भगवत एवेति यद्धर्मादिभिरैहिकासुप्यिकफलादिकं तदनायासेन भगवान्स्वयमेव करिष्यिति सम्पाद्विष्यिते । कुत
इत्यपेक्षायामाहः-मिसुरिति । सर्वेपां ब्रह्मेन्द्रस्द्रादीनापि मश्चः स्वामी नियामकः सर्वसामध्यविशिष्टः । सर्वेर्मिलित्वा यत्कर्त्तव्यं तत्त्वयमेव कर्त्तुं समर्थः । होति मिसिद्धिः,
शीरोदमयने मन्दरानयने । तेन सर्वभकारेण देशकाल्द्रव्यकर्तृमन्त्रकर्माद्याग्रहं परित्यव्य
चतुर्विष्युक्पार्यक्षो भगवानेविति भगवदाश्रयेण भगवद्भजनमेव द्वर्वाणो निश्चिन्ततां
व्यजेत् । तेन देवजीवैभगवदाश्चितैः कदापि कापि चिन्ता न कार्या । चिन्ताया आसुरामित्वात् । सर्व भगवानेव करिष्यतीति भावः ॥ २ ॥

नतु लौकिकवैदिकधर्माद्याश्रयपरित्यागेन भगवद्भजने क्रियमाणे कदाचिद्भगवा-मप्येतन्यनोर्यं न कुर्याचदा किं भविष्यतीत्यपेक्षायामाहु:-यदोति ।

यदि श्रीगोकुलाधीशो घृतः सर्वोत्मना हृदि । ततः किमपरं ब्रूहि छोिकिकैवैदिकैरपि ॥ ३ ॥

यदि कदाचिच्छीगोकुलस्पानन्यशरणस्पानन्यगतिकस्य 'तस्पान्यच्छरणं गोष्टं पन्नायं पत्पित्रह्'पित्यवं भगवता श्रीनन्दनन्दनेनार्ह्वाकृतस्य निस्साधनस्याधीद्योधिः पतिः स्वामी रक्षकः फलात्मा पालकश्च, सर्वोत्मना कायवाद्यनसा सर्वात्मभावन वा हृदये घृतो घारितः। येषां मगवन्तं विद्याप दारागारस्वधनादिकं किमिष वियं नास्त्येष सर्वस्वरूपेण भगवानेव येपापस्ति, भगवद्येमेव यः सर्व त्यक्तं, येषां माणाद्योषि भगवद्येमेव विया नात्मार्थम् । यदोतिषदादेवादृश्यवस्या दुल्मेति स्चितम् । भगवद्यापातिरिक्तसाधनासाय्येति भावः । गोकुलाधीदा इतिषदेन यया श्रीगोकुले भक्त-वश्यत्वेन भगवता स्थीपते तथवस्यापि वशे भृत्वा भगवान् वर्षत्र इति घोतिनम् । अत एव 'एवं सन्दर्शिता बङ्ग दरिणा भक्तवश्यता । स्ववशेनापि कृष्णेन यस्यदं संभवं यशे', 'नापं गुखापो भगवान्देहिनां गोषिकासुतः। ज्ञानिनां चात्मभूतानां एथा मक्तिपतामिदे-

ति । नन्येयं भगवति हृदि विद्यमाने ग्रहस्थानां धनाद्यभावाङ्गीकिकवैदिंककार्यादेः क्ष्मं निर्वाह इत्यपेक्षायामाहः नतत इति । यदा श्रीभगवानेव सर्वसामर्थ्यविशिष्टो हृद्ये स्थितस्तदा लौकिकैर्व्यवहारादिकर्मभिवैदिकेराश्रमवर्णादिविहितः क्रमेभियागदानादिभिव्येतस्य किं फल्लमन्यत् १ न किश्चिद्रपीत्यथः । सर्वस्येव ब्रह्मलोकपर्यन्तस्यापि फल्ल'स्याबह्म- धवनाङ्गोकाः पुनरावर्त्तिनोर्ज्ञने'तिवावयाज्ञश्वरत्वमेयेति न किश्चिद्दत्यथः । ततस्तस्मा-द्यां किं फल्लमिति त्वमेव बृह्मतो येषां सर्वभावेन भगवानेव हृदि स्थितस्तेषामैहिकं पारलौकिकं सर्व भगवानेव करोति 'तेषामहं समुद्धन्ते'तिवाक्यात् । 'अहं त्वा सर्वपा-पेभ्यो मोक्षयिष्यामी'ति वाक्याच ॥ ३ ॥

ननु तर्हि जीवैः सदा कि कर्त्तव्यमित्यपेक्षायामाहुः-अत इति । अतः सर्वात्मना राश्वद्दोकुलेश्वरपादयोः ।

रमरणं भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मतिः॥ ४॥

यतः कर्षयोगज्ञानादिसाध्यं फलं तद्रक्तेरानुपद्गिकमतः सर्वात्मना सर्वपकारेण शम्बिम्नरनरं गोक्कलेश्वरस्य निस्साधनफलात्मनो भक्तवश्यस्य परव्रह्मणो स्सात्मकस्य भगवतः पाद्योश्वरणार्विन्द्योः स्मर्णं भजनं चकाराच्छ्रवणं कीर्त्तेनं कदापि न त्याज्यम् । स्नेहाभावेषि मनोधर्मत्वात्स्मरणस्य प्रख्यतया स्मरणमेवोक्तम् । अत एव 'तस्माद्भारत सर्वात्मे'त्यस्य व्याख्याने श्रवणकीर्चनस्मरणानामेवोक्तौ कथं नवधा भक्तिनीक्तित स्वयमेवाशङ्कय समाहितम् । पादसेवनादारभ्यात्मनिवेदनपर्यन्तानां पण्णां मेमोचरभावित्वानमुख्यतया श्रवणकीर्चनस्मरणमेवाभिहितम् । तस्माद्हर्निशं स्मरणं कर्तव्यं लीलाविश्विष्टस्य । रासादिलीला अपि सर्वाश्विन्तनीया भावाविष्टतया। तथैव भजनं सेवनं कर्त्तव्यं, कदापि न त्याज्यम् । 'कृष्णसेवा सदा कार्ये'तिवाक्ये मानस्या एव फल्रख्य-त्वमुक्तम् । अत एव सेवालक्षणं चेतसो भगवत्यवणत्वम् । भगवत्यवणचित्तसिद्धधर्यं तत्त-विक्ताकरणम् । तैन सेवाकरणेन संसारदुःखनिटित्तिपूर्वकव्यद्भागावाधिरवान्तरफलम् । परमक्तं तु यथाधिकारतो भगवदनुप्रहेण नित्यलीलामाप्तिरेवेति से मम सितिरिति ।

श्रीमदाचार्यक्रपया व्याख्या सर्वार्थयोधिका ।
पया कता चतुःश्रोक्याः कृष्णरायाभिधेन हि ॥ १ ॥
तुष्यतां तेन भगवांच्छ्रीमदाचार्यवद्धमः ।
दासे निस्सायने दीने कृष्णराये द्यानिधिः ॥ २ ॥
दिने धीमद्रहमदेवितिचितायाद्यतुःश्रोपयाः कृष्णरायमद्विरिचता
सर्वार्थदोधिका स्याख्या

सम्पूर्णा ।

श्रीरुष्णाय नृमः। श्रीगोपीजनवलुमाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## चतुःश्लोकी।

## मठेशश्रीनाथभट्टकृतटीकया संवलिता

श्रीवल्लभाभिधान्त्रौषि तान् स्वशास्त्रार्थतो मुदा । उपदिष्टा चतुःश्लोकी स्वीयेम्यो यैः समासतः ॥ १ ॥

अथ श्रीवल्लभाचार्यचरणाः स्त्रीयजनानां सुग्रहार्थे समासतः स्वात्मधर्मपतु-शिक्षयन्तश्रतः श्लोक्या सर्वशासार्थे निरूपयन्ति सर्वदा सर्वभावेन भजनीय इति ।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः । स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः कापि कदाचन ॥ १ ॥

परमेश्वरो देव: सेन्य इति सर्वशास्त्रार्थः । स च केपाश्चित्मते निराकारः, केषाश्चित्मते साकार उपास्यः । तत्र निराकारस्तु नोपपचत एव । तथा हि, किमाकारो देह
आत्मा वेति विचारणीयम् । तत्र देहस्तु पाञ्चभौतिकः माकृतः स नोपपचत एव, 'देहेनिर्यासुईनाना'मितिवाक्याचदीयानां पापेदानां यत्र तयात्वं तत्र तत्मूलस्वामिनः
परस्य ब्रह्मणः पुरुपोत्तपस्य तथात्ये किस्नु वाच्यमिति केस्नुतिकत्यायः । अत एव आत्मैव
परः स तथाभूतो दिन्यः स्वीकार्यः । न च दिन्यपद्वाच्यो देह एव तत्राकारः
स्वीकार्य इति वाच्यं, देहदेहिविभागाभावात् । 'स यथा सन्धवयन आभ्यन्तरो वाद्यः
कृतनो रसयन, एवं वाऽरेऽयमात्मे' त्यादिश्वतिभिरमाकृतत्वाच । दिन्यपदेन दिवि भवो
दिन्य इतिन्युत्पत्याब्रहेशचदा देवानामित्र तथादेहस्य माकृतत्वापितः, देवेप्वयपञ्चीकृततत्वाभिभायेण, दिन्यपदस्य स्वार्थकत्वाकारात् । अत एव 'देहिन्द्रियासुईनिनानामि'त्यत्र
तत्वाभिभायेण, दिन्यपदस्य स्वार्थकत्त्वाकारात् । अत एव 'देहिन्द्रियासुईनिनानामि'त्यत्र
तत्विषेधः । न च तत्र सामान्योजपा निषेत्र एव देहिदेरापयत इति वाच्यम्, पुनस्तत्कयनात्, 'वैकुण्यपुरवासिनां पद्यतां कुर्वतां गानमि'त्यनुपद्मेत्र तथाकारत्वेन निरुपणात्,
तेन माकृताकारस्य निगंधस्तत्र पर्यास्यति, न त्यमाकृतानारस्य । माकृतमीतिकादिकाकारन्यं न तथा भगत्वीतिवोध्यम् । मन एगोक्तं 'सानारब्रह्मवादंवस्थापनो वेदपारा'ऽति

स्वाचार्यनाम सर्वोत्तमे । तत्रिकशब्दो मुख्यार्थवाची । साकारत्वमुत्तवा यद्वसार्वं निरू-पितं, तद्यथा ब्रह्म केवलं सचिदानन्दमयं तथा तत्करचरणादीनामपि केवलसचिदान-न्दमयत्वं ज्ञापितम् । साकारत्वकथनेन पुष्टिमार्गीयफलस्य तत्स्वरूपस्य सर्वेन्द्रियास्वाद्यत्वं, फलानुभवनकार उक्तः । नन्वियदवधि सर्वशास्त्रार्थविचारकैरपि परब्रह्मणः साकारत्व-निरूपणात् कथमाचार्याणामेव साकारत्वनिरूपकत्विमिति चेत्, उच्यते । ब्रह्मणोऽत्य-लौकिकत्वाचक्षुरादीनां लौकिकभमाणत्वाम चक्षुरादिगम्यत्वं ब्रह्मणि, किन्तु स्वेच्छ्या संभवतीति अतीनामलौकिकमानत्वेन अतय एव परब्रह्मणि प्रमाणमिति तत्वतिपाचमेव ब्रह्म । तास्तु 'स ईक्षाञ्चके' 'तस्मादेकाकी न रमते' 'स द्वितीयमैच्छत्' 'स हैतावानासे'-ति साकारमेव निरूपयन्ति । गीता च 'सर्वतः पाणिपादान्तं सर्वतोक्षिशिरोग्रुखिंगंत्यादि साकारत्वमेव वद्ति । ननु निराकारवादिभिरपि निराकारविषादने 'अस्थूलमनवहस्व-मदीर्घिमि'त्पादिश्रुतय एव ममाणत्वेनाङ्गीक्रियन्ते कथं न निराकारत्वमिति चेत्, उच्यते। निराकारत्वमतिपादका अपि श्रुतयो ब्रह्मणि देवाद्याकारवत् प्राकृताकारत्वमेव प्रतिषे-धन्ति, नत्वानन्दमात्रकरपादमुखोदराद्याकारम् । यदि सर्वथा निराकारत्वमेव शुभं मतं स्यात्तदा निराकारत्वप्रुत्तवापि अमे 'स ईक्षाश्चके' इत्यादिना साकारं न प्रतिपादयेयुः। अत् एव व्यासस्त्रमपि 'मकुतैतावन्तं हि मतिपेधति ततो व्यवीति च भूय' इति । अस्या-प्यर्थः, पक्ततमेतावत्तं पाकृतं साकारत्तं, तिन्धिपति निराकारश्रुतिः, न त्यानन्दैकाका-रत्वं, त्र हेतुः 'ततो अवीति च भूय' इति । अस्याप्यर्थः ततोग्रे । पुनर्षि 'स इक्षांचके' 'अपा-णिपादो जवनो महीता पश्यत्यचक्षुः स ऋणोत्यक्तणे इत्यादि साकारत्वमेव वदतीति निराकारवादिनां यहिकञ्चिच्छुतिज्ञानवस्वेपिसर्वज्ञाखीयोपनिपज्ज्ञानाभावात्तासु च प्रका-रमेदतो ब्रह्मनिरूपणात्, तत्र परस्परविरोधपरिहारपूर्वकविषयव्यवस्थया यहिसध्यति तादृग् त्रहा मन्तव्यम् । निराकारवादिनां सर्वशाखीयोपनिपत्तात्पर्यज्ञानाभावात्स्वबुध्यनुसारेण यतिकञ्चिच् त्रुतितात्पर्ये स्वसिद्धान्तानुसारं कल्पयित्वा निराकारत्वकथनमिति न तदुक्तं म्माणम् । स्याचार्यस्तु सर्वशाखोपनिपत्तात्पर्यस्य विरोधपरिहारेणावगमात्तत्र च साथार-स्येत्र निरुपणात् सर्वमत्रगत्येत्र साकारत्वमुक्तिमिति सिद्धं साकारत्वम् ।

स च साकारः परमेश्वरः को वा भजनीयः, शिवो विष्णुर्वा व्युहातमा वा नारा-यणो ब्रह्माण्डविब्रहो विश्वरूपादिर्वत्याकाङ्कायामाहः ब्रज्ञाधिप इति । अनेन सर्वतो व्याहत्यावनारदशापन्नेश्विष भगवदंशेषु स्वरूपेषु भजनीयः श्रीकृष्णः पुरपोत्तमो ब्रज्ञाधिप एवोक्तः । 'क्षित्याण्डित्यमि'तिश्लोके निर्णावस्वात् । सोपि नोपास्यः विन्तु भजनीयो, 'भज' सेवायामिति घातोः । उपासनायाः क्रमन्तर्गतत्वेन मन्त्रोपा-सन्वैदिश्वािक्त्यिक्षां च्यावन्त्रिश्वािक्तिक्षां निर्णावस्यायातीति विभूतिरूपं च्यावन्त्रियो । भजनश्च सेवा, स्व भक्तिपदश्वायार्थः । 'धान्त्र्यः सेवा, मन्ययार्थः स्वेद' इति निबन्धोक्तेः। 'सा परानुरक्तिरीश्वरे' इतिभक्तिसूत्रात्। 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृद्धः सर्वतोधिकः। स्नेहो भक्तिरिति मोक्तस्तया मुक्तिने चान्यथे'ति नारदपञ्चरात्रोक्तेश्व। ज्ञानपूर्वकृत्वे विहितस्नेहो भक्तिपद्वाच्यः, अन्यथा त्वविहितः स्नेह इत्यन्यत्र विस्तरः। सा सेवा तनुविक्तना कायिययेव केवला संभूतिति मानसीत्वमपि छक्षणे निवेश्यते। 'मत्यपार्थः स्नेह' इत्यान्तरो धर्म जक्तः। तथैतदुक्तं सिद्धान्तमुक्तावल्यां 'चेतस्तत्पवणं सेवा तिसद्वये तनुविक्तनां' इति। तथा च देहेन्द्रियपाणान्तः करणेनिवेदितात्मिः संसेव्य इत्यभिमायतः सर्वभावेनेत्यक्तम्। सर्वो यो भावो देहेन्द्रियादीनां ययाई तत्तिहिनयोगात्मकस्तेन सेव्यः। सर्वात्मभावेनेति केचित्। सोप्यत्र प्रष्टिमार्गाय एव। सर्वोपि आत्मनो भावो, न तु सर्वत्रात्मत्वभावनं, तस्य मर्यादामार्गीयत्वादिति विवेच-नियम् । किञ्च, स सर्वदा भजनीयः, न तु कदाचित् कर्ममार्ग इत्, नैभिक्तिकदेववद्वा।

नतु वेदादिशमाणप्रन्थेपु तु तदुपासनं विहितमभिहितं न त्वेतदित्यप्यविहितमेत्र भजनिति चेन्न, सर्वतः पृथक्त्वेनैतत्ममातो ज्यवस्थापितत्वात् । 'अनित्यमसुखं
लोक्तमिषं प्राप्य भजस्य मापि'तिभगवद्वारये भजनिवध्युपपादितत्वाच । 'मन्मना भव
मद्धक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु । मामेनैप्यिस सत्यं ते प्रतिनाने प्रियोसि मे' इत्यादिना । अत एवात्राप्यावश्यकत्वार्थकत्यानुशिष्टानां तैज्यक्तव्यानीयर्पत्ययानां मध्ये अनी
यर्पत्यय जपातः । तथा विध्यर्थकथ । न चैवं विध्ययीनत्वमसङ्गः । मर्यादातो ज्यतिरेकात् पुष्टिमार्गीयत्वाच । अत एवोक्तमेकादशस्कर्ये भागवते भगवद्धमेनिस्पणप्रसङ्गेः
'यानास्थाप नरो राजन प्रमाद्येत किहिचित् । धाविन्नमील्य वा नेत्रे न स्वलेन्न पतिदिहे'त्यादि । अयमेव धर्मः ॥ १ ॥

इति मटेराधीनायमप्टरता चतुःश्लोक्याः प्रथमश्लोकरीका समाप्ता ।

<sup>(</sup>१) सप्यतन्यानीयरः (३-१-९६) इतिम्बात्। (२) नाधिका छण्या।

श्रीकृष्णाय नम् । श्रीगोपीजनवहुभाय नम् । श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नम् ।

## चतुःश्लोकी।

## श्रीदारिकेशविरचितव्याख्यायुता ।

श्रीगोवर्धनघराय नमः।

नत्वा श्रीवङ्घभाचार्यान्विहलेशांश्र सदृरून् । स्वसिद्धान्तचतुःश्लोकीं विदृणोपि यथापति ॥ १ ॥

अय श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणाः कृष्णाश्रयमन्ये सपरिकरम्याश्रयस्य निरूपितत्वादाः श्रितान् स्वमार्गीयममाणत्रमेयसायनफलानि निर्देष्टं तद्वीयक्रधर्मार्थकाममोक्षाश्रोपदेष्टं पूर्वश्लोके धर्म त्रमाणं च निरूपयन्ति सर्वदेति।

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो व्रजाधिपः । स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः कापि कदाचन ॥ १ ॥

सर्वदेति सर्वस्मिन्काले । सर्वभावेनेति पतिपुत्रादिभावेन । तदुक्तं 'वेष्ठो भवांसत्तम्यतां किल वन्तुरात्मे'ति, 'सर्वेपामात्मजो द्यातमा पिता माता स ईश्वर' इति,
'येपां च त्वं मिय आत्मा सुतक्ष सखा गुरुः सुद्धतो देवतः । ब्रजाधिपः । ब्रजस्य
निःसाधनस्यानन्यस्वामिनः अधिपः स्वामी । कर्तव्यं निर्दिशन्ति भज्ञनीय इति । कायवाद्मनोभिरवद्यं सेवनीयः । यद्वा, सर्वेपामिन्द्रियाणां भावेन 'तन्मनस्कास्तदालापास्तदिचेष्टास्तदात्मिकाः' इतिरीतिकेन, निरोपलक्षणे वश्यमाणरीतिकेन वा सेव्यः ।
स्वस्येति 'देवोऽसरो मनुष्यो वे'तिवावयान्, 'को नु राजिन्ने'तिवाक्याच स्वस्यात्मनो
जीवमात्रस्य । स्वस्य कृष्णाश्रितजीवस्यायमेव धर्मः । तदेव भक्तिहंसे ' स्वियाः स्वपतिभननव'दिति । अप्रतेव्यं निषेधयन्ति

ण काले श्रीतन्तिव्यस्य । 'वर्णाश्रमवतां धर्मः श्रत्यादिषु ययोदितः । तथैव विधिवन्तर्भयः' वाल्योपे 'स्वधमेपनुतिष्टन्वे भारद्वेगुण्यमन्यया' । अत एव सर्वोत्तमेऽपि 'मर्भमार्गवन्तेकः' 'यागादी भक्तिमार्गिनसाधनत्वोपदेशकः'; 'यज्ञभोक्ता यज्ञकतें'त्यादिन नामानि । तयाकृतिश्च परम्पर्या दृश्यते । न चैतं 'सर्वद्रा'पद्राधः शङ्कपः, भक्तिमार्गे साधनफल्योर्ग्वयेन तेपामिषः सेवा मञ्ज्यपातिनीति न वाधः ॥ १ ॥

एवं 'सर्वदा सर्वभावेन मजनीय' इत्यनेन प्रमाणं निरूष्य 'धर्मो ही'त्यनेन धर्म च निरूष प्रमेषम्य च निरूषयन्ति एवं सतामिति। एवं सतां रम कर्तव्यं स्वयमेव करिप्यति । प्रभुः सर्वसमर्थों हि तेन निश्चिन्ततां व्रजेत् ॥ २ ॥

उक्तनकारेण भजताम् । ईमेति मसिद्धिः । भगवद्गीतासु 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभिष्यक्तानां योगक्षेमं वहाम्यह'मितिभगवद्वा-क्यात् । एकादशस्कन्धे च 'यत्क्रमियित्तपसा ज्ञानवैराग्यतथ यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरपि, सर्व मझिक्तयोगेन मझक्तो लभते झसे 'तिभगवद्यवयात । कर्तव्यं सेवोपयुक्तपदार्थसम्पादनं स्वयमेव करिष्यति। स्वकर्तव्यमितिपाठे स्वस्य जीवस्य . भगवतों वा ययत्कर्तव्यं तत्तद्धरिः स्वयमेव अविकृत एव अपार्थित एव करिष्यति, न स्वन्यद्वारा । नापि कल्पष्टलादिवत् । स हि प्रार्थित एव करोति । अत एव दशमस्कन्धे ' ब्रजस्योवाइ वै इर्षः भगवान्वालचेष्टितः' । सर्वोत्तमेऽपि 'स्वदासार्यकृताशेपसाधन' इति । मार्यादिकमक्तेषु नृसिंहमहत्तरादिषु तथाकृतपपि श्रूयते । ननु भगवान् केन प्रकारेण करोतीत्याशङ्कायापाइ प्रभुरिति । प्रकर्पण भवतीति । भगवदीयाभिछ-पितशय्यासिहासनादिरूपो भवति । यथा मैथिलश्चतदेवयोर्ग्रहयोर्ऋप्यादिवाहना-दिसर्वरूपो भूत्वा विवेश । तदुक्तं 'उभयोराविश्रदेदग्रुभाभ्यां तदलक्षित' इति । यया च पोडशसहस्रनायिकाविवाहे श्रीवसुदैवादिवीरपात्रिकसर्ववस्तुरूपो भूत्वा सर्वत्र विवाहं कृतवान् । तदुक्तं 'अयो सुहूर्त एकस्मिन्नानागारेषु ताः स्त्रियः । अथोपयेगे भगवाँस्तावद्रृषथरोऽव्यय' इति । ननु सर्ववेदप्रतिपाद्यो भगवानुचावचभावं कयं भजते इत्यत आहुः सर्वसमर्थ इति । सर्वे कर्तुं समर्थः । अथवा । सर्वेपृचावचमावेषु सम-स्तुल्योऽयों यस्य । 'सर्वे खट्स्ट्रं ब्रह्मेति'श्रुत्या वस्तुतः सर्वस्य भगवत्वात् । तथा चोक्तमप्टमस्कन्धे 'उचावनेषु भूतेषु चरन्वायुरियेश्वरः । नोचावनत्वं भनते निर्धुणत्वाद्धि-यो गुणैः'। हि युक्तोऽयमर्थः। एतेन सिद्धमाहुः तेनेति । भगवतेव संपादितेना-र्थन निश्चिन्ततां भगवदेकतानतां वजितः । निश्चिन्तो भूता सेवां कुर्यात् । अत एव भक्तिविद्धिन्यां 'अव्याद्यतो भनेत्कृष्णं पूज्या अवणादिभिः' । नवरत्नकारोऽपि 'भगवद्यापि सा न कार्या' । विनेक्षेयां अयेऽपि 'भारतं सेरेत निर्मपः' । गदाधर-दासीनां तथाकृतिअ अयुग्ते । एवं प्रभुपदेनाय सर्वसमध्यदेन प्रमेषं च निरुष्य 'भक्ति-योगस्य तत्सर्वमन्तरायत्याभक' इत्युपक्रम्य, 'यस्न आग्निष आग्नास्ते न स भृत्यः स व विक्। आज्ञासानो न वे भृत्यः स्वापिन्याज्ञिप आत्मनः। न स्वापी भृत्यनः स्वाम्य-पिच्छन्यो राति चाणिप'इत्युक्तलात् ॥ २ ॥

एवं तु भगवनार्थसंपादने कृते भक्तिमार्गान्तरायः, स्वयं कृते सेवाऽनिर्गाह इति माप्तेः, मक्तिमार्गीयं साधनं निरूपयन्तो हरेदिहरास्यं कामं निरूपयन्ति यदि श्रीमो-कुलाधीदा इति । यदि श्रीगोकुलाधीशो धृतः सर्वात्मना हदि । ततः किमपरं त्रूहि लौकिकैवैदिकैरपि ॥ ३ ॥

एतेन दुर्लभनोच्यते। अत एव दिह्सा। श्रिया युक्तो गोकुलाघीश, एतेन कामसम्पितिरूपिता। 'कामः स्त्रीपु मितिष्ठित' इतिवाक्यात्। 'कौण्डिन्यो गोपिकाः मोका गुर्तः साथनं च तिद्र'तिवाक्यात् साथनसंपत्तिनिरूपिता। तयोः स्विस्पन्समावेशमाहुः धृतः सर्वोत्मना हृदि। 'एकाद्शेन्द्रियेः काम' इतिवाक्यात्। अत्राऽष्ठसपदं इन्द्रियपरम्। सर्वेपदं एकाद्शपरम्। सर्वेन्द्रियेः कामसाधनसंयुक्तो गोकुलाधीशो हृदि धृतो हृदये कृतस्तदा लोकिकफलस्य साधीनपतित्वस्य विदेकफलस्य चित्तशुद्धेश्व 'हृदि स्थितो यच्छित भक्तिपृत' इतिवचनादासत्वेन लोकिकफलस्य नादिनिर्देशः विदेकियेशादिभिरिप कि ! नास्ति परमुत्कृष्टं, यस्मादेतादशमत्युत्कृष्टमस्ति चेद्रिहे॥ ३॥

एवं श्रीपदेन काम साधनं च निरूप्य भगवदीयत्वरूपं मोक्षं स्मर्णसेवारूपं फलं निरूपयन्ति-अत इति।

अतः सर्वात्मना शश्वद्रोकुलेश्वरपादयोः।

समरणं भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मतिः॥ १॥

यतो हृदये श्रीगोक्काधीश्वारणादन्यसाधनं नास्ति, अतः परं सर्वातमना देहेन्द्रियमाणान्तः करणः जाश्विद्धारन्तरं, गवां कुल्स्य, गवां बन्धूनां गोपगोपीनां, गोकु-लग्नामस्य वा ईश्वरस्य नियामकस्य पाद्योभगवदीयदेहसंपादकयोः स्मरणमाध्यानं भजनं सेवनं, चकारेण श्रवणं कीर्तनं च, न त्याज्यम्। सादरं सर्वथा विधेयम्। अपिः संभावनायाम्। त्यागसंभावनेव नास्ति। एवं भगवदीयत्वरूपमोक्षं सेवारूपकरं चेति। स्वयं स्वाभिनामाण्येन ग्रन्थं समापयन्ति – इति मे भितिहिति। मे श्रीकृष्णवह्यस्य इति एवं मकारिका मितः। ४॥

एवं भगवदीयानां धर्मार्थेच्छामृतपदा ।
व्याग्त्र्यातेयं चतुःश्लोकी ममाणादिपद्धिका ॥ १ ॥
तेन श्रीवद्धभाचार्याः स्तदासे मिष वंगने ।
भर्तादन्तु स्वक्षपया सान्त्र्याः सहसेत्रकाः ॥ २ ॥
स्ति धात्रक्षाचार्यचर्णकतानश्चीमधरानायात्मज्ञहारिकेशिवरिचता
पतुःश्लोकीव्याग्त्यान्वययोधिनी

समासा ।

#### श्रीऋष्णाय नमः ।

श्रीगोर्पाजनवहामाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# चतुःश्लोकी ।

### श्रीमहजराजचरणविरचितटीकानुवादसहित ।

श्रीमद्रासरसामृताब्धिविलसहोपीश्रपादाम्युज-द्रन्द्वस्नेहिविलासदानकरणे श्रीपारिजातोपमः । स्फूर्जद्रोपकदम्बिनीविलसितप्रेमाख्यवर्त्माकरो भूयान्मे हृदि सन्ततं दुरितहुच्छीविद्वलो वाल्लभिः ॥ १ ॥

( वसततिवधः )

શ્રીરાસના રસમયામૃતના સમુદ્રે શાભાયમાન પ્રભુના ચરણાખ્ય યુગ્મે; સેવાવિલાસસુખના શુભ દાનકાજે શ્રીપારિજાતસમ આપ સદા ખિરાજે; (૧)

શાલે જ પ્રેમ બહુ ગાપકદમ્બિનીમાં તે પ્રેમમાર્ગકર વલ્લભપુત્રરૂપે, જે વિઠુલેશ અતિપાય હરે સદા જે તે શીશ આ મમ હુંદે જ ગદા ગિરાજે. (૨) .

આપણુ ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેશ એ ચારે પુરુષાર્થ લગવાન્ છે. આ સિદ્ધાન્ત આપણુને યદ્યાર્થ સમજાવવા શ્રીમદાચાર્યચરદ્યુ પરમકૃપાથી ચાર શ્લાક રચ્યા. તેમાં પ્રથમ શ્લાકથી ધર્મનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે.

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो वजाधिपः । स्वस्यायमेव घर्मे हि नान्यः छापि कदाचन ॥ १ ॥

सम्बयार्थ-(सर्वभावेन) सर्वात्मकावथी (सर्वदा) संभेशां (मनाविपः) मकता व्यपि-पनि श्रीपृथ्युयन्त्र (भन्ननीयः) भेववा. (म्यय) शक्तने। (अयमेर) आ જ (भर्मः) धर्भ (हि) નિશ્ચય છે. (काषि) કેાઇ પણ સ્થલમાં (कदाचन) કેાઇ પણ કાલમાં (अन्यः) ઉપર કહ્યો તે શિવાય ખીજો (न) નથી.

ભાવાર્થ-સર્વાત્મભાવથી હંમેશાં વ્રજના આધપતિ શ્રીકૃષ્ણુચન્દ્રને સેવવા. લક્તના આજ નિશ્ચિત ધર્મ છે. કાઇ પણ સ્થલમાં કાઇ પણ કાલમાં સેવા વિના અન્ય ધર્મ જ નથી.

#### લગવદાસ્ય એ જ ધર્મ છે.

વિવેચન-જીવ લગવાન્નાે સહજ દાસ છે, આ જ વાત શ્રુતિ કહી રહી છે. તેથી જ શ્રીપ્રભુચરણે પણ વિદ્રન્મંડનમાં જીવના સહજ સ્વામી શ્રીગાેકુલપતિના ચરણુકમલદાસ્થને જ જીવના સહજ ધર્મ તરીકેનાે નિર્ણય કર્યો.

#### ભગવદ્દાસ્ય સદા કરવું.

ભગવાનની સેવામાં કાલના નિયમ નથી. ધર્મશાસ્ત્ર વિગેરમાં ધર્મકાર્ય કરવાના સમય દર્શાંગ્યા, કારણ કે તે ધર્મથી થતું ફલ કાલને અધીન છે. નાશયુક્ત છે. ભગવદ્દાસ્ત્ર તેવા ધર્મ નથી; એટલું જ નહિ પણ તે સેવાનું ફલ પણ કાલાધીન નથી. પણ અક્ષ્રય્ય છે. જો ક્ષણ વાર પણ ભગવત્સેવા ત્યજી બીજો ધર્મ કરીએ તા આપણી અનન્યતાના ભંગ જ થાય. આપણાથી આપણા પાંતને છાડીને બીજાની સેવા થાય જ કેમ! પતિવતાનું ઘણ પણ મન અન્યત્ર ચલે તા પતિવતાનું શાય ભાગ અર્થ તાત્પર્ય 'સર્વદા' પદથી નિકળે છે.

## स्रवात्मक्षावधी क्ष्यवत्सेवन क्रवृं.

સર્વાત્મભાવ એટલે શું !—(૧) સર્વ પતિપુત્રાદિભાવથી ભગવાન્તે સેવવા. શ્રીઆગાર્યગ્રરણે પણ આત્રા કરી કે 'તેવી ભાવનાથી પ્રભુસેવા કરવી,' (૨) શ્રીભાવથી પણ
ભગવાનને સેવવા. અહીં સર્વભાવના સમાવેશ એકલા શ્રીભાવમાં થાય છે. કારણ કે 'સર્વ'
શખ્દ ક્વચિત એકલનો છોષક પણ જોવાય છે. તેથી જ શ્રીગાપીજનાએ 'સર્વ વિષયાને
લય્છને હે ભગવન અમે આપના ચરણમાં આવ્યા છીએ' અહીં સર્વ શખ્દના એક એવા અર્થ
કર્યો અને સર્વ વિષયાના સ્થાન પ્રભુને ગણ્યા. ભગવાનમાં જે શ્રીભાવ છે તે જ યોજક છે.
શ્રીસ્વામિનીજીએ કરેલા સ્વયૃંગારાદિપ્રકારયુક્ત ભગવાનમાં જે શ્રીભાવ છે તે જ આપણને યોજનાર છે; અર્થાત્ આપણામાં શ્રીભાવના ધે ઉત્પાદક છે; (ભગવાનમાં ગૃઢ
સીતિથી શ્રીભાવ રહેલા છે તે વાત સૌન્દર્યપદ્યની ટીકામાં દર્શાવેલી છે) શ્રીગ્રસાંઇજએ
પણ યૃંગારરસમંદનમાં આ જ વાત દર્શાવી છે. 'તે કે આપ યુવતીવેષમાં છા છતાં આપને
કટાશ અમર્યાદ છે. કામળાણની લીલાને કરતા એ અમર્યાદ કટાશ વિવેક લજ્ય અને પૈયંને

ર સ્પષ્ટીકરભુ-ભાષણે ભગવાનને ઓભાવથી બન્નવા એ મસંગ યાલે છે. હવે એ સીભાવ આપ-દ્યામાં શકે રીતે હદ્દબને ? એના નવાબમાં પ્રભુમાં વિશાળો સીભાવ એન્ન આપણામાં સીભાવના દ્વાપાદક છે. આ વાતમાં 'સીભાવપુષ્ત્ર મહતા દર્શનથી આપણને સીભાવ થાય' આ શીભાયાર્વેયરખૂર્નું વચન મમાલુ આપ્યું. પ્રભુમાં સીભાદ છે. આ વાત સિદ્ધ કરવા ગુગારરસમંડનાદિનાં વાકપાને મમાલ્યુ નરીક આપ્યાં છે. (૧) पथि दश्तिविद्यात्रपाद्यपाद्वापाद्यवाद्वारम्

હોં છે.' 'આ રીતે ત્રિલંગ સ્વરૂપે આપ જે વેલુનું મધુર ગાન કરા તો તે જ વખતે પુરુષને પહુ યુવતીભાવ ઉમટે,' માટે જ અમારા પ્રભુચરણે અને શ્રીમદાચાર્યચરણે આતાં કરી છે કે:—'એ સ્વરૂપના દર્શનથી તો જરૂર પ્રમદાભાવ થાય જ' 'કૃષ્ણુનું સ્વરૂપ જેમાં શ્રીભાવ ગૃહ છે એવું છે' આમેં બહાંપીડ શ્લાકની સુખાધિનીજીમાં કહ્યું છે. જો કે સ્ત્રીભાવને સર્વ કાઇ માગ્ય નથી તેથી આ ભાવ સર્વને ઉપદેશવા અશક્ય લાગે છે. પરંતુ આ ભાવમાટે સર્વની યાગ્યતા શાસ્ત્રસિદ્ધ છે. બ્રહ્માજીએ બૃહદ્ધામત પુરાણમાં કહ્યું છે કે 'શ્રી કે પુરુષે પતિભાવથી ગામતા શાસ્ત્રસિદ્ધ છે. બ્રહ્માજીએ બૃહદ્ધામત પુરાણમાં કહ્યું છે કે 'શ્રી કે પુરુષે પતિભાવથી ભગવા' (૪) સર્વમાવ પદમાં સર્વશબ્દનો અર્થ પ્રભુ પણ કરી શકાય. આ સર્વ પ્રભુ જ છે કારણ કે સર્વશબ્દની શક્તિ પ્રભુમાં જ છે અને પ્રભુના આત્મરૂપ શ્રીસ્વામિનીજી છે તેમાં દાસીભાવથી પ્રભુને સેવવા. એટલે કે શ્રીસ્ત્રામિનીજીના સંદેશા શ્રીમભુને પહોંચાડવા, લીલાપયુક્ત સર્વસામગ્રી સમ્પાદન કરી આપવી વિગેરે. આમ સર્વભાવ શબ્દનું બદી બુદી રીતે રહસ્ય સમજવાનું છે.

વળિયપદનું તાત્પર્ય—કળધિય પદ પૂર્ણપુરુધાત્તમનું બાધક છે. જેમ પ્રભુ વજજનાને પાતાના ગણી આપ જ તેઓના નાથ ખની તેઓની સાથે રમણ કરે છે; તેમ આપણું પણ જો પ્રભુને સર્વાત્મભાવે ભજશું તો અવશ્ય આપણી સાથે પણ કજજનાની પેઠે રમણ કરશે જ. ગાકુલવાસીઓને રસદાન કરવાની ઇચ્છાથી વામકરમાં ગિરિવરને ધારણ કરી અમન્દ ઉત્સાહથી; ઉલ્લસિત હુદયવાલા શ્રીગાકુલનાથે પણ કહ્યું કે કજના નાથ હું છું અને વજ મારે જ શરણે છે' આપણે પણ ભગવાનને જ નાથ સ્વીકારી સેવા કરીએ.

સ્વધર્મ-- જીવ લગવાનના અંશ છે ' જે જેના અંશ હાય તે તેને લજે' તેથી સેવા એ જ જીવના ધર્મ, ત્રણે કાલમાં આ શિવાય અન્ય ધર્મ જ નથી. આ જ સ્વધર્મ, આ ધર્મથી અન્યધર્મ ભૂલે ચૂકે પણ ન જ ઘાય, થાય તો બાધક જ થાય. શ્રીદેવકીલાગ્યાદયના સૂર્ય શ્રીકૃષ્ણુચંદ્રે ગીતાજીમાં પણ એ જ આજ્ઞા કરી કે 'સ્વધર્મમાં મરલું કલ્યાણુકારી છે; પણ પરધર્મ તો લયાવહ જ છે' સેવા એ જ સ્વધર્મ, એમ અતિલાસથી કહ્યું તેથી અન્યધર્મોની સ્પષ્ટ મના થઈ ગઇ, તથાપિ ધર્મશાસ્ત્રામાં અને તેવે જ ખીજે સ્થલે તે તે શાસ્ત્રાક્ત ધર્મોને સ્વધર્મ કહી વર્ણવ્યા છે તે અવલાકી ચિત્તમાં અન્યધા વિચાર પણ ન ઘવા અર્ધી તેથી 'બીજે નથી' આમ કહી અન્યધર્મોનો સ્વધર્મ તરીકેના સદન્તર નિવેધ કર્યો છે. (આવી સુદઢ આજ્ઞા સાંલળી જીવધી અન્યધર્મ-અન્યાદ્રય-કેમ થાય ?)

#### ધર્મશાસ્ત્રીય ધર્મ દેહધર્મ છે. જીવના ધર્મ નથી.

ૈ તેથી લગવદ્દ-ધર્મને સ્વધર્મ ન માનતાં દેહધર્મને સ્વધર્મ માની બેસનાર અહિર્મુખ જ કહેવાય. કારણ કે ધર્મશાસ્ત્રીય ધર્મો દેહને ઉદ્દેશી કહેવામાં આવ્યા છે, તેથી તેને સ્વધર્મ

<sup>(</sup>१) तस्मानमञ्चरणं गोर्ड मन्नार्थ मत्परिष्रहम् । गोरापि स्वास्मयोगेन मीर्थ में त्रत आदिनः ॥ स्व. १०३२०।३८। व

તરીકે ન જ એાળખાવી શકાય. સ્વધર્મ તેા સેવા જ. ચુધિષ્ઠિરે ભીષ્મને પૃછ્યું 'સર્વધર્મમાં તમાને કરોા ધર્મ શ્રેષ્ઠ લાગે છે?' ઉત્તરમાં એ જ મલ્યું કે 'પ્રભુની સહસ નામથી સ્તુતિ અને ભક્તિથી પ્રભુસેવા એ જ શ્રેષ્ઠ ધર્મ છે.

આ ધર્મશાસ્ત્રોક્ત ધર્મોના સર્વથા કેમ નિવેધ કરા છા, તે અવશ્ય આચરવા એઈએ. આવી રીતે આપણને કાઈ પુછી શકે; પરન્તુ ઉત્તર સીધુ ને સરલ છે. એ કે દેહના સંબન્ધિ હાવાથી તે ધર્મશાસ્ત્રીય ધર્મ આચરવા એઇએ, પરન્તુ આ દેવસૃષ્ટિના દેહ અન્યસૃષ્ટિની માફક ભાતક નથી. (દેવસૃષ્ટિ તા સેવાર્થ શ્રીઅંગમાંથી જ પ્રકૃટી છે.) ભગવાનના ચરણુકમલના રેણુથી દેવસૃષ્ટિના દેહા બન્યા છે. તેના સેવા વિના અન્યધર્મ કેમ હાઇ શકે! શ્રીવરાહભગવાનને પણુ કહેવું પડ્યું કે; દેવસૃષ્ટિ પ્રદ્માની સૃષ્ટિથી કાઈ જાદી જ સૃષ્ટિ છે" આ સૃષ્ટિ ભગવાને સ્વસેવાર્થ જ પ્રકૃટ કરી છે, તેથી પુષ્ટિમાર્ગીય ભક્તના સેવા એ જ સ્વધર્મ છે એમ નિશ્ચય થયા.

સેવા ગમે તે કાલ અને દેશમાં થાય છે— ધર્મશાસ્ત્રીય ધર્મ દેશકાલનાં સાધન હોય તો જ થઈ શકે. જેને દેશ અને કાલનું નિયમન હોય તેને તો ધર્મ પણ ન કહી શકાય પણ ધર્માભાસ જ કહેવાય. જે ધર્મ સ્વતઃ દેશકાલને શુદ્ધ કરી દે તેજ ધર્મ કહેવાય, તે શક્તિ ધર્મશાસ્ત્રીય ધર્મમાં નથી જ, પણ લગવત્સેવામાં જ છે. તે તો અમુક દેશ ને અમુક કાલ હાય તો જ એટલે કે તે કાલમાં ને તે દેશમાં જ ધર્મશાસ્ત્રીય ધર્મોનું વિધાન છે, માટે ધર્માભાસ કહેવામાં જરા પણ ઉણ્ય નથી. સેવાધર્મ કાઇ પણ દેશમાં કે કાલમાં કરી શકાય, સેવામાર્ગ ધર્મીન્ શ્રીકૃષ્ણચન્દ્ર—પરત્વે છે. શ્રીકૃષ્ણચન્દ્ર જ સ્વતઃ શક્તને માટે દેશકાલાદિને આધિદૈવિક અનાવી દે છે તેથી લક્તને સ્વધર્મ અજાવતાં ન નડે દેશ કે ન નડે કાલ વિગેરે. લગવાનના લક્તિન્માં જ એટલું સામર્થ્ય રહેલું છે કે 'સ્વહૃદયસ્ય લગવાનદ્વારા તીર્થને પવિત્ર કરે છે, તીર્થમાં ત્રીર્થત્વ ઉત્પત્ત કરે છે' ધર્મ અને ધર્મી એક જ છે, સેવાધર્મ પણ લગવદ્ર્ય છે. લગવાન્ અત્રિપ્રભલ છે, તે ત્રણે કાલમાં નાશરહિત છે તેથી ગમે ત્યાં કરી શકીએ છીએ. (એ સેવાધર્મની અપૂર્વ શક્તિ છે.) બગવદીયોને કોઈ પણ કાલમાં કાઈ પણ દેશમાં સેવા વિના અન્યધર્મ શયા નથી, થવાના નથી.

અન્યધર્મ એ સ્વધર્મ નથી.—તેથી અન્ય ધર્મમાં વખતે મન ચાલ્યું જાય તો પણ ત્યાંથી મનને વારી ભગવાનમાં જ યોજે, સર્વોત્મભાવથી ભગવાનને જ ભજે, શગવાન જ ભક્તોના ધર્મસૂપ છે, ભગવાન જ મારા ધર્મસૂપ છે; એમ જાણી ભગવાનને જ સેવે.

અન્યધર્મની પણ ભગવત્સમરણથી જ પૂર્ણતા-શાસ્ત્રમાંથી આપણને એમ પણ મળી આવે છે કે-"ધર્મથી પાપને દ્વર કરે છે. પાપ જ ઇષ્ટસિદ્ધિમાં આડે આવે છે તે ધર્મથી દ્વર કરી ઇષ્ટસિદ્ધિ કરી લઇશું." આમ ધર્મશાસ્ત્રોક્ત ધર્મથી પણ ઇષ્ટસિદ્ધિ કરી લેનારા છે. પણ તેઓ નથી સમજતા કે, યથાવિધિ સાકુ ધર્મ આચરે તો જ પાપ દ્વર થાય, અને તેજ પુના ક્રીથી કરે ત્યારે ક્લ મળે, આવી રીતે ઇષ્ટસિદ્ધિ કરવી એ તો એમનાથી

१ मीर्थीहर्वन्ति नीर्थानि स्वास्त्रत्येन ग्रहाभूता । भा. १।५३।६

બહુજ દૂર છે. પ્રથમ થથાવિધ સાડુ ધર્મ આચરવા એજ અસંભવિત છે—અશક્ય છે. તેમ છતાં આચરવા બેસે તો પણ તેની પૂર્ણતા તેા ભગવત્સ્મરણથી જ થાય. ભગવદ્ધમં— ભગવાનના સ્મરણધર્મ—કરે તો જ અન્યધર્મોની પૂર્ણતા. ભૂલે ચુકે ભગવત્સમરણ ન કરે તો વિધિ અધૂરા રહે અને કૂલ તો નજ મળે. માટે 'જેના સ્મરણથી જેના નામાશ્ચારથી સંધ્યા જય ક્રિયા વિગેરેની ન્યૂનતા પૂરાય છે એવા ભગવાન અચ્યુતને નમલું જોઇએ.'

સેવાધર્મમાં તો વિધિ નથી, (વિધિ ઘયો કે ન્યૂનાતિરિક્ત દેવ લાગે) સેવા-મજન-એ ભાવાત્મક છે, લજન એજ કલ છે, કુલ એ જ સ્વધર્મ છે, માટેજ યદુકુલહ્નપી અમૃત સમુદ્રના ચન્દ્રરુપ લગવાને પ્રતિજ્ઞા કરી કે 'જે' જે પ્રકારે મને લજે છે તેને તે પ્રકારે હું લહ્યું છું ' તેથી લગવાનને જ ધર્મદ્ભપ માનનારા લક્તાના ધર્મદ્ભપ લગવાન જ અને એમાં નવાઈ શી? વિધિહીન ધર્મોથી ફલસિદ્ધિ થતી જ નથી. ચારાવલ્ક્ય કહે છે કે, 'વિધિહીન લાવદુષ્ટ અને જે પ્રદ્વારહિત આચરવામાં આવ્યું હાય તે મૂર્ખ અકૃતાર્થ જનનુ કર્મ તા અમુરાજ હરણ કરે છે.'

(હવે ભક્તોની વાત કરીએ) ભક્તોને તો ભગવાન્જ ઇપ્ટ છે, અને ભગવાન્ની પ્રાપ્તિ તો ભગવત્સેવા વિના અન્ય ધર્મથી થાય જ નહિ. ભગવાન્ના વિરહતાપપૂર્વક ભગવત્સામિ માટે જે ભગવત્સેવા કરવામાં આવે તે જ પરમધર્મે પ્રેપ છે. શુકદેવજીનાં વચનામૃત્વથી પણ આ જ સિદ્ધ થાય છે. 'સાધનભક્તિથી' ઉત્પન્ન થએલ ક્લક્પ ભક્તિથી જ હું પ્રાપ્ત થાઉં છું' ધનથી' કુલથી રૂપથી તાપથી શાસ્ત્રથી' પ્રભાવથી તેજથી બલથી પરાક્રમથી કે ખુદ્ધિયાગથી ભગવાન્ પ્રસન્ન થતા નથી. ભગવાન્ ભક્તિથી જ પ્રસન્ન થાય છે. જુઓ અજેન્દ્રને પણ ભક્તિથી જ પ્રસન્ન થયા' 'દાન." તપ, યર્ચ, પવિત્રતા કે વ્રત ભગવાનને પ્રસન્ન કરી શકતાં નથી, પરંતુ ભગવાન્ નિર્મલ—અનન્ય—ભક્તિથી જ પ્રસન્ન થાય છે. આકીનાં ફાફાં છે.' 'સક્તિપિય પ્રભુ શ્રદ્ધાથી મલે' 'મારી મૂર્તિની પ્રતિષ્ઠા કરનારને ચક્રવતો' રાજ્ય મલે' અહીંથી પ્રારભીને 'નિરપેક્ષ ભક્તિયાગથી જ હું લભ્ય છું' અહીં સુધીના સન્દર્ભથી તેમજ એત્રાં બીજાં હુજારા વાકયોથી સિદ્ધ થાય છે કે ભગવાન્ ભક્તિ વિના ઇતર સાધનથી મલતા નથી. ત્યાં જ ફરી સર્વધર્મોનું નિરુપણ કરતી વખને પ્રભુએ શ્રીમાન્ ઉદ્ધવના મલતા નથી. ત્યાં જ ફરી સર્વધર્મોનું નિરુપણ કરતી વખને પ્રભુએ શ્રીમાન્ ઉદ્ધવના

<sup>(</sup>१) ये यथा मां प्रपचन्ते तालपेत मजाम्यहम् । गीताः

<sup>(</sup>२) विधिशित भावदुर्धं कृतमञ्जद्या च यत् । सद्भारत्यस्यस्यस्यस्य समूद्रस्याकृतात्मतः ।

<sup>(</sup>३) स्मरन्तः स्मारयन्तथ विधोषीयहरं हरिमः । भक्तवा सञ्चातया महत्या विषायरपुळशी तथमः॥११-३-३१॥

<sup>(</sup>४) मन्ये चनाभिजनस्थतप श्रुतीनस्तेत प्रभाववडपीरपडिदयोगा । नाराधनाय हि भवन्ति परस्य प्रसो भक्त्या तृतीय भगवान् गजगूचपाय ॥ भा० ७-९-९

<sup>(</sup>५) न दान न तयो नेज्या न शीच न अनानि च । प्रीयनैज्यलया भक्त्या हरिरन्यद्भिद्रस्यसम् ॥
भाव ७-७-६२

પ્રતિ કહેલા 'મારી લક્તિ દરેકે કરવી તોઇએ' અહીંથી પ્રારંભીને 'જે' સ્વધર્મમાં રહી અન્યાશ્રય વગર મને લજે અને પ્રાણીમાત્રમાં મારી ભુદ્ધિ રાખે તે શીધ્ર મારી લક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે.' અહિ પર્યન્તના સંદર્ભે અનન્ય ભજનને જ સ્વધર્મ ખતાવ્યા છે, માટે ધર્મ સમજવાની ઇચ્છાવાલા ભગવદીયોએ સમજવું તોઇએ કે આપણા ભગવાન્ જ ધર્મસ્પ છે, માટે ધર્મસ્પ ભગવાન્ જ સેવવા અન્યધર્મો અધિકારીને ઉદ્દેશીને કહેવામાં આવ્યા છે, પરંતુ સ્વલજનસ્પ ધર્મના તો સર્વ કોઈ અધિકારી છે આમ પ્રભુએ ખતાવ્યું તેથી સિદ્ધ થયું કે ધર્મપદના શક્યાર્થ ભગવદ્ભજન જ છે. અને આ વાત પણ યુક્ત જ છે કે સર્વપાપશાયક નિર્મલ વસ્તુને અધિકારદિકની અપેક્ષા નજ હાય. અશ્રિ, દાહ કરવામાં અધિકારી અનધિકારીનો વિચાર ન જ રાખે. આધિદિવકસ્વસ્પયુક્ત ગંગારનાન સર્વ કાઈને શુદ્ધ જ અનાવે. આ પ્રમાણે તેઓયુક્તપદાર્થ તેમજ ગંગા વિગેરેનો દાખલા પૂર્વવાતને સિદ્ધ કરે છે કે સર્વ પાપશાયક એવા ધર્મના સર્વ કાઇ અધિકારી દાય શકે.

અન્યધર્મોમાં ધર્મપણુ હાય તા તે સર્વપાય આળી ઇષ્ટરૂપ લગવત્પ્રાપ્તિ કરાવે અને તે ધર્મ સાર્વજનિક હાવા જોઇએ. કાઇ પણ પ્રાણી તે પાળવામાં અધિકારી હાવા જોઇએ. જેનામાં આવા શુણા હાય તે મુખ્ય ધર્મ કહેવાય. સેવાધર્મમાં આવી શક્તિ છે, અન્યધર્મમાં નથી. માટે સેવા શિવાયના બીજા ધર્મો ગૌણુ કહેવાય. હવે આપણે સ્પષ્ટ સમજ્યા કે સર્વાત્મક લગવાન્ની સેવા એ જ આપણા ધર્મ.

ભગવત્સેવામાં અન્યધર્મના સંખન્ધ પણ નજ હાવા જોઈએ.-સગવાન આજ્ઞા કરે છે કે 'હું તો અનન્ય ભક્તિથી જે પ્રાપ્ત થાઉ છું 'જે' અન્યાપ્રયરહિત થઇ મારુ ચિન્તન કરે છે તેના ચાેગશ્રેમના નિર્વાંહ હું જ કરુ છું'. માટે ભક્તાના ભગવત્સેવા એ જ સ્વધર્મ છે, (સક્તાના ધર્મજૂપ સગવાન જ છે) માટે સ્વધર્મથી સગવાનને જ સેવવા; અન્ય-ધર્મમાં મન પરાવલું નહિ. ॥ ૧॥

આ પ્રમાણે આપણે લગવાનને જ ધર્મરૂપે સમજ્યા. હવે શ્રીમદાચાર્યચરણુ અર્થતું સ્વસ્પ હિતીય?ક્ષેષ્કમાં કહે છે તેના વિચાર કરીએ

### एवं सदा सम कर्तव्यं स्वयमेव करिप्यति ।

## मभुः सर्वसमर्थो हि ततो निश्चिन्ततां वजेत् ॥ २ ॥

अन्वयार्थ-(सटा) હંમેશાં (एवं) આ પ્રમાણે (कर्तव्यं) કરવું (प्रमुः) શકતોના સ્વામી શ્રીકૃષ્ણ ચંદ્ર (सर्वसमर्थः) ભકતોના સર્વદ્ભપ ભગવાન સુન્દર અર્થદ્ભપ પણ છે. (ते) (स्वयमेव) આપ જ (हि) જરૂર (किरियनि) ભક્તોનું સર્વ કાર્ય કરશે. (स्म) આ વાત પ્રસિદ્ધ છે. (तत) માટે (निश्चित्ततां) ભક્તે નિશ્चिन्तपणामां प्रजेन रहेवुं.

<sup>(</sup>१) दिन मां य म्यप्रमेण भजन नित्यमनन्यभाष्। सर्वभूतेषु मद्भावी मद्भवि निन्दतेऽविदास् ॥ म्य = ११-१८-१५

<sup>(</sup>२) अत्रन्याधिन्तयन्तिः माँ ये जनाः पर्यपासते । तेषां नित्यानियत्तानां योगक्षेम बहाम्यदम्॥ गीता

' ભાવાર્થ-હંમેશાં આ પ્રમાણે કરવું કે–સક્તાના સ્વામી ભગવાન્ ભક્તના સુંન્દર અર્થ<sub>સ</sub>પ છે, માટે ભક્તનાં સર્વ કાર્ય ભગવાન્ જ જરૂર કરી લેશે. આ વાત પ્રસિદ્ધ છે માટે ભક્તે નિશ્ચિન્ત રહેવું.

વિવેચન-ભક્તનું સર્વ કાર્ય ભગવાન્ કરી લે છે. અર્થ-ધન-હંમેશાં સંતાડલું कोઇએ. તેનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. પ્રભુ નિજસ્વરૂપ રૂપ અર્થને રહ્યે છે. ભગવાન્ સર્વસમર્થ છે. તેથી પાતે જ કર્તવ્ય-રક્ષણાદિક કરે છે. ભક્તાને કરવાનું રક્ષણાદિક કાર્ય આપ જ કરી લે છે. માટે લકતે તો નિશ્ચિન્ત જ રહેવું. જેમ અર્થનું રક્ષણ કરવાને આપણે યત્ન કરીએ છીએ, તે જડ હાવાથી તેને રક્ષણની જરુર છે, પરન્તુ લગવદીયોને તેા લગવાન્જ અર્થર્સ પ થયા. (પ્રભુ ભાવાત્મક છે) ભાવાત્મક ધનને ગુપ્ત રાખી રક્ષવું જોઈએ, તે ગુપ્ત રાખી રક્ષ-વાનું કાર્ય પણ ભગવાન્જ કરી લે, ભકતે તેા નિશ્ચિન્ત જ રહેલું. (મારા ભાવ વધશે કે નહિ! ભાવ નષ્ટ તેા નહિ થાય! ઇત્યાદિ ચિન્તા ન જ કરવી.) 'નિવેદિત ભક્તે કોઇ પશે જાતની ચિન્તા નજ કરવી.' એવી શ્રીમદાચાર્યચરણની નવરત્નીય આજ્ઞા છે. અર્ધને આપણે સારી રીતે સંતાડીએ તા જ ચારાથી નિશ્ચિન્ત થવાય. ભાવસૂપ અર્થને પણ અહિર્મુખ ચેત્રાથી રક્ષવાની જરૂર છે, તે રક્ષણ પણ પ્રભુ જ કરી લેશે માટે લકતે તેની પ્રીકર ન જ કરવી. અર્થ તો સર્વથી ગુપ્ત રાખવા જોઇએ, માટે ભાવસ્પી અર્થ સર્વગુપ્ત રાખવા માટે શ્રીમદાચાર્ય-ચરણે શ્લોકમાં તેના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ ન કર્યો. પણ ભક્તને કહ્યું કે, 'તમારે નિશ્ચિન્ત રહેવું, તમારું (ભાવરક્ષણનું) કાર્ય હું કરી લઇશ.' આવી રીતે ભાવની વાત ગુપ્ત રીતે સમજાવી. અથવા પ્રભુ સર્વ કરવાને સમર્થ છે. માટે ભક્તનું સર્વ કાર્ય આપજ કરી લેશે. હંમેશાં લકતે એમ ધારી નિશ્ચિન્ત રહેવું. જેમ દ્રવ્યથી જ સર્વસામગ્રી મેળવી શકીએ છીએ; તેમ સર્વસમર્થ પ્રભુ જ ભક્તના સ્વભાગયાગ્ય અલાકિક દેહ, ચાવન વિગેરે સામગ્રીસંપાદન કાર્ય કરી દેશે. કારણ કે લગવાન્ સર્વભકતાના અર્થહ્ય છે. માટે આપજ ભક્તની અલૌકિક સામગ્રીરૂપ અની જાય. અમારા રસાદધિના ચન્દ્ર શ્રીપ્રભુચરશે રસસર્વસ્ત્ર કાવ્યમાં આ વાતના ચિતાર આપ્યા છે. ' હે સખિ! અવસ્થા વિનાજ તે સમયે દેવમાહિનીને પણ માહ યમાંડે એવું નવયૌવન ત્યાં થયું. આ કુમારિકાને નવયૌવન સ્કુટ થયું એ ગુણ તેના અંગના ન હતા કે તેના વર્તના ગુણ ન હતા, તેમ જ અન્યે કર્યાં પણ ન હતા, એ તા વિચિત્ર રસ-ભાવયુક્ત પ્રિયના કટાક્ષથી જ એ ગુણ ઉદ્દભ**ે**યા હતા.' હૈ<sup>ર</sup> સખિ ! તેમનું નવયૌવન વય જ એવું છે કે જેનું વર્ણન કરવું અશક્ય છે. તો પછી એ અલૌકિક શ્રીઅંત્રનું તો કહેવું જ શું ! એ. કુમારિકાએનએ ઉદાર રસાદધિ શ્રીકૃષ્ણચદ્રથી એવા રસની પ્રાપ્તિ કરી છે કે-જે શ્રીલક્ષ્મીજને પણ અતિદુર્લભ છે.' જે રસસ્તપ અર્થ આધિદૈવિક લક્ષ્મીજને પણ દૂર્લભ છે;

<sup>(</sup>१) जिनेय समयकमं सखि तदा यदासीदितिरकृष्टं नवल्यायनं विद्यामीदिनीनोहनम् । तदद्गगगुणी न सद्भतद्वतीन्यदीपोपि वा विचित्ररमभावितिवयकदात्रगोपं परम् ॥

<sup>(</sup>व) वय एव यदीद्यां तदीयं शिष्ठ वाच्यं सिंस विग्रहारशेषम् । रसस्यमगी-दिसदूरारं रतमाद्वर्य-दुदास्तो रमान्धेः॥

તે અર્થ ધનથી શી રીતે મળી શકે પ્રભુ રસદ્ભપ અર્થને લક્તોમા સિદ્ધ કરે છે 'માટે शगवान् જ અમારા-ભકતાના અર્થસ્થ છે ते જ અમારુ સર્વકાર્ય સિદ્ધ કરશે એ વાત ધ્યાનમા રાખીને જ સર્વોત્મભાવપૂર્વક સદા ભગવદ્દભજન કરવુ, તેથી પ્રભુ પણ ભક્તોના અર્થ સ્ત્ય હાવાથી મર્વ ભજનસામગી સિદ્ધ કરશે જ

શુ તજકુમારિકાએ જ આ ભાવને પાત્ર હેાવાથી તેમનામા જ આ ભાવને સિદ્ધ કરશે, એમના જેવી યાજ્યતા અન્યમા નથા માટે અન્યમા તે ભાવને નહિ સિદ્ધ કરે? -બાવાે પ્રક્ષ -બાયણને ચાય, એક રીને આવા રસની યાેગ્યતા જીવની **નજ** હાેય, પણ જીવ સર્વોત્મભાવથી ભજે તેા ભગવદનુગઢથી સર્વોત્મભાવ થતા ભગવાન્ પણ રસસામગ્રીની–અલૌકિકદેહ વિગેરેની–સિદ્ધિ કરશે જ યુષ્ટિમાર્ગ<sub>રુ</sub>પી કમલના સૂર્ય રૂપ શ્રીમદાચાર્યચરણે ભ્રમરગીતના વિવરણુમાં આ જ આજ્ઞા કરી કે 'યદ્યપિ આ રસ દુર્લલ છે, તથાપિ તેની આશાએ ભજન જ કર**લું જે વસ્તુ દુર્લલ જ હાય તેવી વસ્તુ**ની શ્રીમદાચાર્યચરણ તે મેળવવા ખાટી આશા કેમ રખાવે ? શ્રીગાપીજનના પ્રેમચદ્ર શ્રી શુસા ઇજીએ વિદ્રન્મડનમા અને રસસર્વસ્વમા આ વૃતાન્ત આલેખ્યુ છે (વિદ્રન્મડન) જો સર્વા તમભાવથી ભજે તેા જરૂર ભગવાન્ અગીકાર કરે છે ' ઉપ સમિષ જેના ઉપર પ્રભુતા મહા નુંગહ થાય તેનામાં આ પ્રિય—નાથ–ગાપીજનાના ભાવ પ્રાય ત્વરાથી સિદ્ધ કરે છે–જીવને રવાપેલાગયાવ્ય દેહતુ દાન કરે છે. આવુ ઉત્તમ ફલ જીવને તે પ્રભુના અતુગ્રહથીજ મળી શકે યક્કુલાદધીન્દ્ર શ્રીકૃષ્ણચદ્ર પણ આ જ આગા કરે છે જે મને જેવી રીતે શરણે આવે છે-ભજે છે-તેને હું તેવી રીતે જ ભજુ છુ**ં** અથવા, સમર્થ પ્રસુ લીલાવિશેષમા સ્વકર્તવ્ય के अक्सुन्दरीविषयं अल्याहिंड, ते पणु अस्मद्दाहिंडना दर्शनार्थ डरशे क भाटे अडते सहैव નિશ્ચિન્ત રહેલું તેવા પ્રકારની હીલાના દશન માટે પણ ચિન્તા ન જ કરવી પ્રભુ પાતે જ આપણને તેવી લીવાના દર્શન થાય તે સારૂ લીલા કરશે, લીલાના અનુભવ કરાવશે ભક્તને અધીન છે' જે જેને અધીન હાય તે તેના મનારથ સિદ્ધ કરેજ

જરૂર ખાતીથી શ્રીમદાચાર્યચરણ આજ્ઞા કરે છે કે ભક્તમનારથ ભગવાન્ જરૂર પૂરશે, તેણે ચિન્તા ન જ કનવી 'સવવિષયોને ત્યજીને જેમ ગાેપીજના લગવાન્ને ચરણશરણ થયા' તેમ જેમણે લગવદર્થ સવવિષયાને ત્યજ્યા છે તેમનુ મનારથપૂરણ લગવાને કરવુજ क्रीर्ध्ये क्षणवान्नी प्रतिहा छे हे 'केमिहोर मारे भाटे द्वांक वेदना धर्मी त्यक्या छे तेमनु દું ભરણ કરુ છુ –તેમના મનારથ પૂર્ણ કરુ છુ, તેમને જેમ મારી લીલાના દર્શન થાય તેમ મારી સ્વક્ષ્યાત્મક લીવામા-મારામા-જ સ્થાપુ છુ

<sup>(</sup>१) य गानक्षक्षकानिष प्रियतमान् करनात्र सङ्गाङ्गना । सङ्ग स्थापयनि स्वयक्त्रमधुना चाप्यायय त्यु मदा ॥ तनाइ सन्ति एथय त्रिभृषनं यस्मिमहात्रधदः। सन्मिन्पोपनिनम्बिनीत्वमचिराष्ट्रता त्रियः प्राएमः ॥ ६९ ॥ इससवस्यम् ।

<sup>(</sup>२) य त्यलकोत्रयमाथ सन्धे तान् विभम्यदृत्।

જેમ લાકમાં આપણા મનારથા ધનથી સ્ટિહ કરીએ છીએ; તો ધન ન હાય તો ગરીખના મનારથ જલતરકુવત્ હંમેશાં નિષ્ફળ જાય છે, તેમ અત્ર શ્રીમત્પ્રભુગરણના સેવ નથી જ ભક્તના મનારથ પૂર્ણ થાય છે. માટે અર્થક્ષ્મ ભગવાનને જ સેવવા. જેમ અર્થ વિના આપણે લાકમાં પણ રમણાદિ અને ભાગ ભાગની શકતા નથી. તેમ અત્ર અર્થનાં આધિદે-વિક્રત્ય લક્ષ્મીછના પ્રવેશ વિના ભગવાનની સાથે રમણ અને ભાગ ન જ સિદ્ધ થાય. આ અધિદેવિક લક્ષ્મીસંપત્તિ પણ સેવાથી પ્રસન્ન થએલ પ્રભુ પોતામાં પ્રકેટ કરી જ્યારે શ્રીયુક્ત ખની જિવ ઉપર અનુગઢ કરે ત્યારે રમણ અને ભાગ ભાગવારી. ભગવાનની આત્રાથી જ ભગવાનની આત્રાથી જ ભગવાનની અત્રાથી જ અના મહિદિવક લક્ષ્મીએ શ્રીલગ્ન ભગવદાત્તાથી જ એ આધિદિવક લક્ષ્મીએ શ્રીલગ્ન ભ્યામાં પ્રવેશ કર્યો.' એવું શ્રીઓક્લનાયના વાલ્યધિપતિ શ્રીમદારાર્થચરને ફલપ્લ મારકરણમાં વચતામૃત કર્યું છે.

ભાવની ગુપ્તતા-આ બાવ અટુ ગુપ્ત હોવાથી ભગવાન મર્વસમર્થ છે એવું કટી પરાક્ષ રીતે ગુપ્તતાથી શ્રીમદાચાર્ય ભાવનું નિસ્પણ કર્યું. આથી વધારે લખવાની શી જરૂર છે? ભગવાનના ચરણકમલના પરાગપાનથી રસમત્તોના દૃદયમાં પ્રભુમુખર્ચદ્રના ઉદયથી જ આપાઆપ ભાવસમુદ્રના તરફ ઉછળશે. શરા

આ પ્રમાણે ભગવાન આપણા અર્થદ્ધપ છે એ વાત આપણે સમત્યા, હવે આપણે કામનામના પુરુષાર્થના વિચાર તૃતીયશ્લાકથી કરીએ. પણ શ્રીગાેકુલના નાથ તરીકે ભગવાન્ના અસિધેક કર્યો, ભગવાન્ની ઇચ્છા પણ શ્રીગાેકુલાધિ પતિ થવાની હતી જ. માટે જ 'આધ પ્રમાણે ગા અને ગાકુલના યતિ ગાવિન્દને ઇન્દ્રે અલિપેક કરીને' આમ ભાગવતમાં કહ્યું. गोगोकुल પદથી પ્રભુ ગાપીજન, ગાપ અને ગાયોના પતિ છે, એમ સૂચવાય છે; અને તેથી આપ શ્રીગાેપીજનાના પ્રાણુપતિ છા; એટલું જ નહિ પણ આપ અત્યન્ત રસિક તથા પ્રેમરસના જ્ઞાતા છા; એવા પણ અર્થલાભ થાય છે. નહિ તે પૂર્ણપુરુષાત્તમ, પશુતુલ્ય ગાેપીજનના પતિ કેમ અને! તેમના કેવલ પ્રેમથી જ તેમના પતિ બન્યા. તેમનાે અંગીકાર કર્યો. આપણે પણ પ્રેમથી*જ શ્રી*ગાેપીજનની સમાન લાવપૂર્વક હુંદયમાં શ્રીગાેકુલાધીશને ધારણુ કરીએ તેા જરુર તેમની માક્ક આપણે પણુ અંગીકાર કરેશેજ. આ રહસ્ય પ્રભુના શ્રીગાેકુલાધીશ નામથી પ્રકટે છે.

કામભાવથી પ્રભુતે હૃદયમાં ધારણ કરવા.-ગાપીજનાના સર્વાત્મભાવ એ કામલાવ જ હતા. 'ગાપીઓ કામલાવથી પ્રભુને મળ્યાં.' શ્રીમદાચાર્યચરણ પ્રકટિત પુષ્ટિ-માર્ગમાં પણ તેવા સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કહી. શ્રીમદાચાર્યચરણે પણ આ હેતુથીજ સંન્યાસ' નિર્લુયમાં શ્રીગાેપીજનને પુષ્ટિમાર્ગનાં ગુરુ કહ્યાં. અને તેમના ભાવના જ ઉપદેશ કર્યોં. તે શ્રીગાેપીજનના ભાવથી જ પુષ્ટિમાર્ગમાં સેવા કરવી. ગાેપીજનના ભાવ જ સાધન<sub>ને</sub>પે ઉપ દેરધા; માટે કામભાવથી ભગવાનને ભજવા એ નિશ્ચય સમજયા. આ વાત ગૃઢ છે; માટે રપષ્ટતાથી શ્લાકમાં જણાવી નથી, પણ સર્વભાવથી શ્રીગાપીજનના કામભાવનું સૂચન કરી આપણને કામલાવથી ભજવાની આત્રા કરી.

**લોકિક વૈદિકનું શું મયાજન** ?-શ્રીગાપીજનાને ભગવાને વેણુનાદથી બાલાવ્યાં; તેમને પાછાં જવા ખડુ જ સમજાવ્યાં પણ ગાેપીજનાએ અલાત્કારે પણ પ્રભુને નજ છેડ્યા, તેવી રીત આપણે પૃર્ણોગહથી પ્રભુને હૃદયમાં ધારણ કર્યો તેં પછી લોકિક–પતિ પુત્રા દિયાં, વૈદિક-સ્વર્ગાદિ સુખથી અધિક કહ્યું સુખ મળવાનું છે? પ્રભુથી અધિક કંઈ પણ સુખ છે જ નહિ. માટે ગાેપીજનાએ લોકિક વૈદિકના ત્યાગપૂર્વક કામભાવથી જ પ્રભુભજવાની સરણી દર્શાવી; તેણીએ!એ ભગવાન્ને કહી દીધું કે, 'અમે મર્વ વિષય ત્યજીને તમારા ચરળુમાં આવ્યાં છીએ.' 'દુઃખ દેનારા યતિ યુત્રાદિથી અમારુ શું કલ્યાણ યવાનું છે " આવી રીતે ત્યાગ દર્શાવી, હવે આપની સેવા રહ્યુ કરે છે. 'આ ' સેવિકાના–દાસીના– વિરહરતન ઉપર અને મસ્તક ઉપર આપના કરકમલને ઘરા.' ભગવાને પણ તેમની ભાવ-નાના ખલથી તેમના અંગીકાર કર્યો. આવી રીતે એ પ્રણને ધારણ કર્યા તે પછી ળીક્તું કર્યું ગુખ અધિક દેશકે શકે ? તું જાળતો હાય તેર બાલ. સર્વ ઇન્દ્રિયના અધિપતિ શ્રીકૃષ્ણચંદ્રને

<sup>(</sup>१) इति गोगोइलपर्ति गोविन्द्रमभिविच्य स । भाव

<sup>( )</sup> कॅन्डिम्यो साविका प्रोका गुरुष सायतै च तन्।

<sup>(</sup>३) सम्बद्धाः मर्वतिषयान् सद पादम्बस् ।

<sup>(</sup>४) मनो निहित करपद्गानमानंकणो सप्तरनतेषु मितिरम्य च शिङ्करीणाम् । भाव १०।१८।११

કામભાવથી જે હુદયમાં ધર્યો –સર્વ ઇન્દ્રિયનિયામક પ્રભુ મનમાં વસ્યા –તો લોકિક ્યતિ વિગેરેનું શું પ્રયોજન છે, કહે. અત્ર આ સ્વારસ્ય છે. ભગવાનને મનમાં ધારણ કર્યા એટલે સર્વ ઇ[न्द्रयं सगवान्मां क को अय. कथारे ઇन्द्रिया सगवान्मां याक्य त्यारे क कन्म अने ઇન્દ્રિય સફલ થયાં કહેવાય. વજનાથે વરેલાં ગાપીજનાએ જયારે લગવાન્નું મુરલીધર સ્વરુપ નિરખ્યું ત્યારે કહ્યું કે 'ઇન્દ્રિયવાન્ને' આજ ઉત્તમાત્તમ કૂળ છે'. શ્રીઉદ્ધવજીને પણ કહેવું પડ્યું કે 'શ્રીગાેપીજના જ' ખરેખરાં દેહધારી કહેવાય કે જેઓના ભાવ સર્વના આત્મરૂપ પ્રભુમાં દૃઢ થયેલા છે અને જે ભાવને સંસારથી ડરેલા મુનિએ! અને લક્તા અને ખીજા પણ ધર્મમાર્ગમાં તત્પર બધાએ ચાહના કરી રહેલ છે, ભગવતકથામાં જેને રસ નથી પડતા એવાને કદાચિત્ શુકલ, સાવિત્ર, ને યાજ્ઞિક જેવા કર્મોપયાગિ ઉત્તમ જન્મ મળેલા હાય તેા પણ શું ?' ભગવદ્ભાવ વિનાના તે ત્રણે વ્યર્થ જ છે. માટે આવા લાવપૂર્વક સર્વોકુ સુન્દર પ્રભુને હુદયમાં ધારણ કર્યા તેા પછી વેદાેક્ત રીતિએ પણ પ્રાપ્ત કરેલા પતિથી શું અધિક સુખ થવાનું છે. જો કે પતિલજનથી માેક્ષ થવાની વેદાજ્ઞા કણુલ કરીએ; પરન્તુ (તેના સમ્બન્ધ આ ભૌતિક દેહ સાથે છે,) સેવાર્થ પ્રાપ્ત થયલા અલોકિક દેહેન્દ્રિય સાથે જરાએ સમ્બન્ધ નથી. ઇન્દ્રિયવાનને પ્રભુસહ સર્વાત્મભાગ એ જ ક્લ છે. માણનું સ્વૠ્રપ આચી કંઈ જીદું હોય તો તેવા માણને પણ અમા ઇન્દ્રિયવાન્ના ક્લ તરીકે ન માનીએ. માેક્ષ કંઈ આથી બુદા નથી, આનું જ નામ માેક્ષ, અંધકારમાં નેત્રની સદા સ્થિતિ હાય તા તેની સફલતા ન જ થાય. જો કે અંધકારમાં પણ ત્વગિન્દ્રિયથી-હસ્તાદિકથી-વસ્તુના સ્પાર્શન–પ્રત્યક્ષ થઇ શકે છે, તેા પણ ચક્ષુ તેા વ્યર્થ જ રહી. તેવી રીતે સર્વ ઇન્દ્રિયોના પ્રભુના સ્વરૂપમાં વિનિયોગ કરી આનંદ લાભ કરવા, આથી અતિરિક્ત માથમાં પણ ઇન્દ્રિયાની વ્યર્થતાજ થાય છે. કારણ ઇતરમાક્ષમાં દેહેન્દ્રિયાદિના લય કહ્યો છે. માટે આપ પૂર્વપક્ષીને પૃછે છે કે આથી વિશેષ સુખ તું જાણતાે હાય તાે કહે. (પણ સર્વાનુસુન્દર પ્રભુને હૃદયમાં ધારણ કર્યા પછી ખીતનું કર્યું અધિક સુખ ભરેલું કહી શકે.)

પ્રભુમાં મન સ્થિર કરવાથી લોકિકામક્તિ નહિ શાય.—આપણને કાઇ કહે કે જે દરમ્યાન પ્રભુ ન મળ્યા હાય તે દરમ્યાન લોકમાં અમારા સમ્ખન્ધ અને લોકમાં લોકિક મનારધાનું તેર વધારે હાવાથી મન સ્થિર ન રહેતાં કર્યું ન કર્યું થઇ જાય; તેથી વેદાનુમારિ કર્મ કરવાના જ પદ્મ ઠીક લાગે છે? આનું સરલ એક ઉત્તર છે. તે આપનું મન ભગવા નમાં સ્થિર હશે તો ભગવદિષયક જ કામ થશે. અન્યકામ નહિ જ થાય. શીત્રજન્માં સ્થિર હશે તો ભગવદિષયક જ કામ થશે. અન્યકામ નહિ જ થાય. શીત્રજન્માં ફિમારિકાના કામ પૂરક કડપવૃક્ષ શીન-દકુમાર શીકૃષ્ણચંદ્રની સ્પષ્ટ આના છે કે 'મારામાં

<sup>(</sup>१) अधण्यमां चल्यमिदं न परं विदास भाव १००१८

<sup>(</sup>१) एता परं तत्रभूती भुवि गौपप्रधी गोपिन्द एवं विलिटान्यति स्द्रभाग । वास्त्रन्ति यहविषयो सुत्रयो वयद्य वि सम्बन्धमिरतन्त्रवधारमस्य ॥ मा० १०१४ ०१०८

જેની ખુદ્ધિ છે તેના કામ લૌકિક કામવત્ આધક નહિ નિવર્ડે, પ્રભુ વિષયક કામ આધક હાય જ નહિ, તે તાે સાધક જ હાય, માેશપ્રદ જ કહેવાય.

માટે પ્રભુમાં સ્થિર મન કરા કે જેથી લોકિકાસક્તિ નહિ થાય. લોકિક દરયાદિ સુણાથી પણ પ્રભુને દૂદયમાં ઘરવા. અથવા જેઓના મુખચંદ્ર ત્રજની પૂર્વ દિશાને શાલાવે છે એવાં વેદસ્પા શ્રીગાપીજનાએ 'ચૃતપ્રવાહવર્ફસ્તવકોત્પહાલત' આ પદ્યમાં વર્ણવેલા વિર-હાત્મક પ્રભુના 'વૈદિક ઘમાં વઠે જો શ્રીગાકુલાધીશ દૂદયમાં ઘારણ કર્યા તો પછી ખીજું શું આદી રહે? કંઇ પણ નહિ. માટે સર્વ પ્રકારે કામભાવથી પ્રભુજ સેવવા આ સ્વાસ્થ્ય નજ વિસ્મરલું જોઇએ. 3

કામનું સ્વરુપ તૃતીય શ્લાકમાં વર્ણવ્યું. આ ચતુર્થ શ્લાકમાં માક્ષનું વર્ણન કરે છે.

## ततः सर्वात्मना राश्वहोकुलेश्वरपादयोः । रमरणं भजनं चापि न त्याज्यमिति मे मतिः ॥ १ ॥

( इति श्रीमदाचार्यचरणविरचिता चतुःश्लोकी समाप्ता )

अन्त्रयार्थ-(ततः) કામભાવાત્મક ભક્તિ પછી (सर्वात्मना) સર્વાત્મભાવથી (दाश्वन्) હંમેશાં (तोङ्केश्वर्षाद्योः) श्रीजेष्टुदेशना अरुणुक्षभक्षनुं (स्मरणं) रमरुणुं (च) अने मजनं सक्त (अपि) પણ (न) नहिं (त्याज्यम्) तक्षनुं. (इति) એ प्रकृति (मे) भारी (मितिः) अनुभवपूर्वक ८७ निश्चय छे.

ભાવાર્થ-કામભાવથી ભક્તિ કર્યા પછી સર્વાત્મભાવથી હંમેશ શ્રીગાકુલેશના ચરણ કમલનું સ્મરણ અને ભજન ન તજહું; એવા મારા અનુભવપૂર્વક ૯૯ નિશ્ચય છે.

વિવેચન-સૌભાગ્યમદ ન થાય માટે શું કરહું? કામભાવથી ભગવાન્તા સમ્બન્ધ થયા પછી ભગવાન્તા સમ્બન્ધમાં જ એવા ગુણ છે કે—સમ્બન્ધિને ભગવત્સમાનતાનો પ્રમદાત્વનો મદ આવે જ, મદ આવે એટલે અન્યથાભાવ થાય. ભગવાન્ કરતાં પણ પાતાનામાં માટાપણાના મદ થાય. આ મદ થયા એટલે પૂર્વોક્ત ઉત્તમભાવ ભૃષ્ટ થાય. આવી દશા ત આવે માટે શીમદાચાર્યચરણ આપણને એક દિશા દર્શાવે છે કે—તમા ભગવત્સમરણ અને ભજનને ન ત્યત્તે. જરા પણ ત્યજ્યા તો આસુરાવેશ થયો. એ શ્રીએકુલાધીશને સર્વભાવથી શરદો જવાથી જરૂર પ્રસત્ત થયો. પ્રસત્ન શ્રીએકુલાધીશ જેમ બીનચતુર એપીજનના પણ સ્વામી બન્યા તેમ આપણા પણ જરૂર નાય બનશે. માટે શ્રીસ્વામિનીસહિત ભિરાજતા શ્રીએકુલાધીશનું રમરણ ભજન કરો. સ્મરણ એ શ્રિત્તનો ધર્મ છે; તેથી રમરણ વિયોગમાં અવિચ્છિત થયો જ. વિપયોગ તીત્ર હોવાથી સ્મરણ વિના દેદ ન રહી શકે. ભજન એટલે તો મેવા, તે પણ નિરન્તર જ કરવી. ભજનમાં ચિત્ત સ્થિર રાખનું, ભલે ભગવાન્ આપણને ભજે

<sup>ी &#</sup>x27;युर्वनाव्यर्थेश्वरहे समाव्यां व्या पश्चमां विश्वत्यक प्रश्चना धर्मी वर्जुमा छे. तेना वर्जुन करतार नाधीलन कृतिरूपा-वेदरूपा-के भाटे रीधारी ते धर्मीने वैदिक क्या छे.

વા ન ભજે પણ આપણે તેા ભજીએ જ. (એ જ આપણા ધર્મ.) શ્રીગાેકુલેશના રતિમાર્ગ-કમલને ખીલાવનાર શ્રીપ્રભુચરણકમલે આ જ દઢતાં દર્શાવી. 'અમને મારવામાં કે વરવામાં પ્રભુ વિના અમારી ગતિ જ નથી.' આ સ્વારસ્ય રાખલું કે ભગવાન ભજો વા ન ભજો–ભગ-વાન આપણી દરકાર કરા વા ન કરા–પણ આપણે તા ભજનના ત્યાગ ન જ કરી શકીએ. આ શ્રીમદાચાર્યચરણની સ્વાનુભવપૂર્વક દઢ નિશ્ચયાત્મક આજ્ઞા છે.

માસ કરતાં પણ ભક્તિ ઉત્તમ છે-મક્તિમાર્ગમાં ભક્તિ એજ પરમ પુરુષાર્થ-રૂપ છે. માક્ષથી પણ અધિક ભક્તિ છે, એવું ભાગવતાદિ શાસ્ત્રસિદ્ધ જ છે. પુષ્ટિ માર્ગમાં ભજન એ જ માક્ષસ્ય છે. માટે સ્મરણ અને ભજનના આપણે ત્યાગ ન જ કરી શકીએ. 'લક્તિ માક્ષથી ઉત્તમ છે' એવું ભાગવતમાં સ્થલે સ્થલે છે. ભગવાન્ પણ એજ આજ્ઞા કરે છે કે 'મારા ભકતાને સાલાકય,' સાર્જિ, સામીપ્ય, અને સારૂપ્ય આ ચાર માક્ષા આપવા માંટ્યા પણ લીધાજ નહિ, પણ કેવળ મારી સેવાજ ઇચ્છી. લગવદ્લકતા તા સ્વર્ગ માક્ષ અને નરકમાં સમાન દૃષ્ટિવાળા હાય છે. શ્રીગાપીજનાએ માક્ષતું સ્વરૂપ પહ્યું એ જ વર્ણવ્યું છે. ગાંપીજનાએ પ્રભુ પાસે ચાર પ્રકારના માક્ષ ન માગતાં દાસ્ય જ માર્ગ્યું; સાયુજ્ય; સામીપ્ય, સાંદ્રાક્ય, સારૂપ્ય આ ચારે પ્રકારનાે માેક્ષ દાસ્ય આગળ વ્યર્થ છે. આપના મુખારવિન્દનું દર્શન કરવાથીજ અમારી સર્વ જાતની કામના દૂર થઈ જાય છે. આપનું અલકાવૃંત મુખ જાઇને સારવપ્યની; કુલ્ડલની શાભાવાળું મુખ જોઈ સામીપ્યની; ગણ્ડ સ્થલસ્પે હાઈ અધરસુધાનું પાન કરાવનાર આપનું મુખાન રવિન્દ તોઇ સાલાકેયની; હાસ્યપૂર્વક નિરીક્ષણ કરતું આપતું મુખારવિન્દ તેઈ સાયુત્ર્યની પણુ અમારી કામના દ્વર થઇ ગઇ. દાસ્યમાં આ ચારે જાતના માેક્ષનું ફલ આવી મળી ગયું છે, મુખારવિન્દ આગળ માક્ષ વ્યર્થ છે, સ્વર્ગ પણ વ્યર્થ છે. સ્વર્ગમાં ઇન્દ્ર દેત્યથી લય પામે છે તેને અલય દાન આપનાર આપના એ હસ્ત છે. લક્ષ્મીજી પણ આપના વક્ષસ્થલમાં રમણ • કરે છે. આ સર્વ જોઈ આપની દાસ્ય-ભક્તિ-કરવાથી અમારુ સર્વ કંઈ આપાેઆપ સિદ્ધ થઈ જાય છે, માટે લજન-સેવા-માસાધિક છે એ જ સદૈવ કરવી. સાક્ષ નિસપણ કરવા બેઠા તેમાં રુમરણ અને ભજનના જરા પણ ત્યાગ ન કરવાની દઢ આજ્ઞા કરી, એ જ આપણને સૂચવી આપે છે કે–આપણા ધર્મરૂપ ભગવાનને આપણે સેવીએ. ભગવાન આપણા અર્ધ-રુપ હાલાથી આપણે સર્વ આર્થિક યુરુષાર્થથી નિશ્ચિન્ત રહીએ. લોકિક વૈદિકના સર્વ ત્યાગ પૂર્વક હુદયમાં શ્રીગાકુલાધીશને ધારણ કરી કામ–મનારથ–પૂર્ણ કરીએ. તેા ભજનથી વશ યનારા ભગવાન આપણે વશે ઘાયજ. આ મેહ્યની વાર્તમાં આચાર્યશ્રીએ સ્વાનુભવ દર્શાવ્યા;

<sup>(</sup>१) सालोक्यमार्थिसामीष्यसारूप्येकस्यमञ्चत । दीयभानं न गृहन्ति विना मस्सेवनं जनाः ॥ स्कं०-३-२९-१२ वीक्ष्याटकाष्ट्रतसुखं तव कुण्डटश्रीगण्डस्थटाधरसुधं इसितावद्योकम् । इसामयं च भुजरण्डपुगं विटोक्य यक्षाश्रियेकरमणं च भवाम सम्यः ॥ स्कं० १०-२६-३९

અને સ્મરણ ભજન નહિત્યજવાને દહાજ્ઞા કરી. માટે શ્રીમદાચાર્યચરણશરણવાલા ભગવડીયોનું એજ કર્ત્તભ્ય; એમ સ્વારસ્ય સિદ્ધ થયું. ॥૪॥

આ પ્રમાણે શ્રીગોકુલાધીશના વાણીશ શ્રીમદાચાર્યચરણે સ્વમુખથી કહેલું સ્વમાર્ગીય ધર્મ અર્થ કામ મોક્ષનું સર્વમાર્ગથી ભિન્ન સ્વસ્ત્રપ મેં શ્રીવજરાજે શ્રીમદાચાર્યચરણની કૃષાથી સ્વણુદ્ધચનુસાર વિવર્શ. તેથી શ્રીમદાચાર્યચરણ મને પોતાના ધારી મારા ઉપર કૃષા કરી. (૧-૨) ભ્રમર જેમ કમલમાં મુગ્ધ અને છે તેમ આપણે શ્રીમદાચાર્યચરણમાં જ મુખ્ય અનીએ તો આ ચરણકમલમાં રહેલા ઉત્તમ ભાવ માક્ષને પણ તુચ્છ કરી દે છે. એ ચરણકમલના રેશુ મારા ઉપર પ્રસન્ન થાએા. (૩) શ્રીપ્રભુચરણકમલનાં પરાગની ઇચ્છાયુદ્ધા થાને મેં શ્રીમદાચાર્યચરણાદ્ધા ચતુઃ શ્લીકીના ભુદ્ધચનુસાર નિર્ણય કર્યો. (૪).

શ્રીમદ્ગાપીશયરણકમલરુપી-પૃષ્ટિમાર્ગ ચક્રાર તેત્રને આનન્દદાતા-શ્રીમદાચાર્યચરણે કથેલી ચતુઃશ્લાેકો ઉપર શ્રીશ્યામલાત્મજ વજરાજચરણ વિસ્ચિત-ભાવરસદીપિકા નામની ચતુ.શ્લાેકોની ટીકાના અનુવાદ સંપૂર્ણ થયા.

# अन्तःकरण प्रवोध

યાવત્પ્રાપ્ય ટીકા અને અનુવાદ સહિત.

# યુષ્ટિમાર્ગો પદેશિકા.

(ભાગ ૧)

જેમાં પ્રાથમિક શિક્ષણમાં દાખલ થાય એવા પાઠા, પૃષ્ટિમાર્ગ, બ્રહ્મસંબધ, એવા, જયશ્રીકૃષ્ણ, શ્રીમહાપ્રભુજ, શ્રીગુંસાઇજ, શ્રીયમુનાજ, શ્રીગોકુલનાથજ આદિનાં ચરિત્ર ગુઝલક્ષણ, વૈષ્ણવ લક્ષણના અને ધાર્મિક રહસ્ય માટે રમુજ અહિનાં ચરિત્ર ગુઝલક્ષણ, લાયક ત્રન્ય છપાય છે. ટુંક સમયમાં છપાઇ મહાર પડશે.

અન ગ્રન્ય બાલકને અથવા પૃષ્ટિમાર્ગમાં પ્રાથમિક શિક્ષણ લેવાની ઇચ્છા-વાળાએ અવશ્ય સંગ્રહ કરવાે.

# શાસ્ત્રી ચીમનલાલ હરિશંકર.

વાવતાવા મન્રિ, ભૂવેશ્વર, ગૌશાવા ઉપર-મુંબઇ.

#### છપાય છે.

### कृष्णा श्रय

## યાવત્પ્રાપ્ય ટીકાએ તથા ગુજરાતી ભાષાન્તર સાથે ભક્તિમાર્ગીય નિબન્ધ.

### -57826-

જેમાં ભક્તિમાર્ગને ચારે વેદ, ગીતા, ભ્યાસસૂત્ર તેમ જ શ્રીમદભાગવત આ ચારે પ્રસ્થાનાનાં વચનાથી સિદ્ધ કરવામાં આવ્યો છે, શ્રવણાદિ નવ સાધનરૂપા તથા દશમી પ્રેમલક્ષણા તથા પુષ્ટિનંપ્રદાયમાં લેવાતા શરણમન્ત્ર તેમ જ પ્રદાસમ્બન્ધ દીક્ષા માટે વેદનાં વાકયા ટાંકી તેમ જ ગીતા ભાગવતાદિનાં વાકયાથી પુષ્ટ કરી સરલ રીતે સંપૂર્ણ ભક્તિમાર્ગીય પ્રણાલી વૈદિકી છે–વેદના પ્રમાણથી સિદ્ધ થઈ શકે તેવી છે–તેવું અતાવવામાં આવ્યું છે, આજ સુધી આ સંપ્રદાય અવૈદિક છે–પુષ્ટિસંપ્રદાયને વેદમાં રથાન નથી–એવું બાલનારાઓને સચાટ જવાબ આ નિબન્ધદ્વારા આપી શકાય છે. ટુંકમાં ભક્તિમાર્ગ પ્રવિષ્ટ છેવોએ પોતે સ્વીકારેલા માર્ગ પ્રામાણક છે, એટલુ તા અજમાનામાં જાણવું જ જોઇએ અને તેને માટે આ નિબન્ધ અતીવ ઉપયોગી છે. આ નિબન્ધ ઘાડા જ સમયમા છપાઇ અહાર પડનાર છે, ભક્તિમાર્ગના દરેક જજ્ઞાસ આના નેત્રક કરશે એવી આશા છે.

# · શાસ્ત્રી હરિકૃષ્ણ વીરજભાઈ,

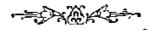
લાયબાવા મન્દિર, બૂવેશ્વર-મુંબ**્ર**.

### श्रीमहर्समाचार्यचरणप्रणीतं

# निरोधलक्षणम् ।

## षड्वियरणसमेतम् ।

गुर्जरानुवादसहितं चे।.



|                            |     | पृष्ट. | 2                    | E   |
|----------------------------|-----|--------|----------------------|-----|
| <b>१ चाचाशीगोपेराानाम्</b> | *** | 4      | ४ श्रीवहाभागाम्      | ξo  |
| २ काकाश्रीवलभानाम्         | *** | 4      | ५ श्रीपुरपोत्तमानाम् | ४२  |
| ३ श्रीहरिधनचरणानाम्        | *** | 38     | ६ श्रीवजराजानाम्     | بإ۶ |

श्रीदामपुरीख्यशीमदोत्यामिश्रीबहभारमजश्रीजीवनलालचरणसम्पूर्णसाहाय्येन भगुपुरस्थ मूलचनद्र तुलसीदास तेलीबाला बी.ए., एल्एल्.बी., वकील हाइ कोर्ट, सुरतिस्थ धैर्यलाल ब्रजदास सांकलीया, बी.ए., एल्एल्. बी., बकील हाइ कोर्ट, इरोताभ्यां संजोध्य मुन्नापुर्यो 'निर्णयसागर' मुद्रणालये मुद्रयित्वा प्रकटीकृषम् ।

धीप्रहामाञ्चा ४४० संपन् १९७३.

मृत्यमे प्रमुद्धिका.

## श्रीजीवनेशाचार्यपृष्टिमार्गसिद्धान्तकार्यालयमांथी मलतां

#### -3333: KEZE-

| 2200                                 | _          |         |      |      | P                |
|--------------------------------------|------------|---------|------|------|------------------|
| श्रीवृत्रामुरचतुः स्रोकीविवृति       | गुजराती    | ****    | **** | 1111 | الاسوالي         |
| श्रीमक्तिहेतुनिर्णय                  | 17         | ***     |      | **** | o- (-0           |
| शिक्षा <b>सार्वत्रयश्लोकी</b>        | 51         | ****    | **** | **** | o- 7-4           |
| उपदेशमीमांसा                         | "          | ••••    | **** | **** |                  |
|                                      |            | ****    | **** | **** | 0-60-0           |
| वैप्णवद्विजाहिक मोट्टं हीन्दी        |            | ****    | **** | **** | £- 0-0           |
| वैञ्जवसंक्षिप्ताहिक गुजराती          |            | ****    | **** | **** | 0-8-0            |
| शङ्करजयन्तीव्याख्यानमालातुं          | अवलोकन     | गुजराती | **** | **** | 0-13-0           |
| शारदामञ्चर्मप्रकरणान्यायनीह          | रिभास्कर   | 1)      |      |      | 0-10-0           |
| गुरुविचारनिरीक्षा. गुजराती           |            | ****    | •••• |      | o- \\            |
| निरोधलक्षण "                         | 4444       |         | •••• | **** | <b>8- 0-0</b>    |
| संन्यासनिर्णय "                      |            | ****    | **** | **** | ₹— o—o           |
| श्रीमद्भगवद्गीता "                   | ****       | ****    | **** | **** | •                |
|                                      | ••••       | ****    | •••• | •••  | <i>{</i> − ∘ − ∘ |
| सेनाफल संस्कृत                       | 1140       | ****    | **** | **** | 1-0-0            |
| भक्तिवर्धिनी !!                      | ****       | ****    | 7441 | **** | 2-0-0            |
| मृतिपुना हीन्दी                      | ****       | 1000    |      |      | 0-17-0           |
| अवतारमीमांसा "                       | ****       |         | **** | **** | o-{2-0           |
| अन्त करण प्रवीव                      | ****       | 1114    | **** | **** | •                |
| श्रीकृष्णाश्रय                       | ****       | ****    | ***  | **** | छपाय छे.         |
| अधिमार्गीपदेशिका<br>अधिमार्गीपदेशिका | ****       | ****    | **** |      | 53               |
| अटमानापदाशका<br>सींदर्यपद्य          | ****       | ****    | **** |      | ,,               |
|                                      | 1400       | ****    | ••   | **** | 0-7 -0           |
| श्रीनामरत्न स्तोत्र-( सरीक           | -गुनराती ) | ••••    | **** | •••  | o- E-0           |

पुस्तक मलवानुं ठेकाणंश्रीजीवनेशाचार्यपृष्टिमार्गसिद्धान्तकार्यालयः
लालबावामन्दिर—मूलेशर बंबई नं॰ २
पं॰ चूनीलाल कृष्णाशंकर बुकसेलर,
बहामन्दिर—भूलेशर बंबई. नं॰ २

## ग्रन्थसङ्ग्रहपरिचयः ।

#### 

- सर्वा मुद्रितरीका अन्यपुस्तकद्वयं च दृष्ट्वा श्रीमदाचार्यप्रकटितं निरोधलक्षणं मुद्रितमस्माभिः ।
   सर्वा मुद्रितरीका अन्यपुस्तकद्वयं च दृष्ट्वा श्रीमदाचार्यप्रकटितं निरोधलक्षणं मुद्रितेषु प्रथ्याः । मूलमाग्रस्य तत्र विद्यमानाः पाठमेदाः स्रोफकममोदाश्च जिज्ञासुमिर्विवरणेषु मुद्रितेषु प्रथ्याः । मूलमाग्रस्य पुर्स्वकद्वयं उक्तनकालिजहस्तिलिखितसंग्रहस्यं, प्रायः शुद्धं प्राचीनं च ।
- २. चाचाश्रीगोपेशकृतविवरणस्य पुस्तकपञ्चकमुपल्य्यम् । तत्र पुस्तकद्वयं पं० गदूलालहस्त-२. चाचाश्रीगोपेशकृतविवरणस्य पुस्तकपञ्चकमुपल्य्यम् । तत्र पुस्तकद्वयं पं० गदूलालहस्त-लिखितसंग्रहस्थम्, एकं प्राचीनं किन्तु अशुद्धं, अन्यत् नृतनं, प्रायः शुद्धम् । तत्रीयं शुद्धं नृतनं च श्रीवल्लभलालानाम् । चतुर्थं प्रायः शुद्धं, प्राचीनं च रा० तत्रमुखरामसकाशादुपल्य्यम् । पञ्चमं श्रीजीवनलालानाम्, शुद्धं टिप्पणयुतं च ।
- ३. श्रीविहुलेशात्मजश्रीवहाभकृतटीकायाः पुस्तकद्वयमुगलन्धम् । एकं पं॰ गद्दलालसंग्रहस्यम् , अन्यत् श्रीवजस्मानाम् । प्रथमं प्राचीनं प्रायः शुद्धं, द्वितीयं नृतनं, परन्तु क्रचित् सोधितम् ।
- थ. श्रीहरिधनचरणकृतविवृतेः द्वादशपुस्तकानि प्राप्तानि । तत्र पुस्तक्रयं पं॰ गृह्लाखसंप्रः स्थं, अन्यत् पुस्तक्रयं डक्ष्नकाँलेजसंग्रहस्यं, द्वयं श्रीजीवनलालानां, एकं श्रीनृतिहलालतनयशीगोन्हस्यं, अन्यत् पुस्तक्रयं डक्ष्नकाँलेजसंग्रहस्यं, द्वयं श्रीजीवनलालानां, एकं गोस्तामिनीश्रीकृत्णप्रियाणां, एकं रा॰ तनसुखरामसकाशादुपल्व्यम् । एकं भाई- वर्षनिलालानां, एकं गोस्तामिनीश्रीकृत्णप्रियाणां, प्रवानिति । एकं तु श्रीहरिरायहस्ताक्षरयुत्तमिति नारायणशास्त्रणः । सर्वाण्येताित प्राचीनािन प्रायः श्रुद्धानि । एकं त्रीहरिरायहस्ताक्षरयुत्तमिति नारायणशास्त्रिणः । सर्वालेखितविवरणस्य विक्ति विवरणमत्र मुद्धितम् । पूर्वं लिखितं तु जिज्ञामुतृहय्यं परिशिष्टे नियेशितम् । पूर्वं लिखितविवरणस्य लिखितं विवरणमत्र मुद्धितम् । पूर्वं लिखितं तु जिज्ञामुतृहय्यं परिशिष्टे नियेशितम् । पूर्वं लिखितविवरणस्य पुष्तकद्वयं मिलितम् । एकं श्रीवर्ह्यभलालानाम्, अन्यत् रा॰ तनसुखरामसकाशादुपल्व्यम् । उभय-पुष्तकद्वयं मिलितम् । पूर्वं श्रीवर्ह्यम् । यथादृष्टमेव परिशिष्टे मुद्धितमस्माभिः। रा॰ तनसुखरामत उप-मिष्र पुष्तके एवमि भाषायां लिखितं 'निरोधलक्षणकी टीका प्रथम श्रीहरिरायज्ञने कीनीशी पत्र २२' लब्धे पुस्तके एवमि भाषायां लिखितं 'निरोधलक्षणकी टीका प्रथम श्रीहरिरायज्ञने कीनीशी पत्र २२' हिति । एतेवास्यकं समर्थते ।
  - ५. चतुर्थं मुद्रितं च्यारयानं श्रीवल्लभानाम्, श्रीगोकुछनाथानाम्। एतद्विवरणस्य पञ्च पुलकान्यु-पलव्यानि । एकं पं॰ गहुरुष्ठसंग्रहस्थम् । द्वितीयं उक्नकॉलेजसंग्रहस्थम् । तृतीयं श्रीजीवनलालानाम् । चतुर्थं सुरतिस्थयोस्वामिश्रीगिरिधराणां गोस्वामिनीश्रीकृष्णित्रयामिः कृपया प्रदत्तम् । पञ्चमं सुन्दर-चतुर्थं सुरतिस्थयोस्वामिश्रीगिरिधराणां गोस्वामिनीश्रीकृष्णित्रयामिः कृपया प्रदत्तम् । पञ्चमं सुन्दर-चतुर्थं साणिक्यचन्द्र ची. ए. इत्येतेन प्रापितम् । इदं नृतनमशुद्धं च । श्रीजीवनलालानां तत्सदरां नृतनं, लाल माणिक्यचन्द्र ची. ए. इत्येतेन प्रापितम् । इदं नृतनमशुद्धं च । श्रीजीवनलालानां तत्सदरां नृतनं, प्राय शुद्धम् । उक्ककॉलेजसंग्रहस्थं धानीनं प्रायः शुद्धम् । अन्यद्वयं प्रायः शुद्धम् ।
  - ६. पद्ममं श्रीपुरपोत्तमानाम् । अस्यापि पद् पुस्तकानि मिलितानि । एकं योगिश्रीगोपेश्वराणां हस्ताक्षरीलितिटिपणयुतं शुद्धं प्राचीनं च, पं॰ गद्दुललसंग्रहस्थम् । द्वितीयं गोम्वामिश्रीनृसिंह-लालतनयश्चीगोपर्धनलालानाम् । इदमपिप्राचीनं प्रायःशुद्धम् । मृतीयं गोस्वामिश्रीजीवनलालानाम् , लालतनयश्चीगोपर्धनलालानाम् । इदमपिप्राचीनं प्रायःशुद्धम् । मृतीयं गोस्वामिश्रीलिक्ष्यामिः प्रदत्तम् , प्रायः शुद्धम् । पद्यमं बात्तीस्थ-नृत्तनं, प्रायः शुद्धम् । चतुर्थं गोस्वामिनीश्रीलक्ष्यामिः प्रदत्तम् , प्रायः शुद्धम् । पद्यमं बात्तीस्थ-श्वीगिरिधरजीमहाराजाश्वितरामकृष्णभद्धस् , 'गुनराती'अपितनदयरलालेन सहपं प्रदत्तम् । पद्यस्मितीर्थस्थशास्त्रिभाईनारायणस्य ।
  - ७. पर्छ धीवजराजानाम् । एतद्विवरणस्यैक्षमेव पुस्तकमस्याभित्परण्यम् । सुन्नापि एतदा मिर्टाते । अस्य एकं पुन्तकं यदच्छया सुरितस्यश्रीगितिधराणां मिन्दिरस्यसंग्रहे उपस्वयम् । तत् तज्ञत्याभिसामिनी-धीकृष्णिविषाभिरातिकृष्या वस्तदेवदासकीतेनकृद्द्वारा अस्यत्सरासं वेषितम् । एतदुर्रुमपुन्तक्ष्यदानेन धीकृष्णिविषाभिरातिकृष्या वस्तदेवदासकीतेनकृद्द्वारा अस्यत्सरासं वेषितम् । एतदुर्रुमपुन्तकम्यस्यस्यस्यस्यम्यकृतितान्यामिः । प्रार्थयामहे चान्या अपि गोन्यामिन्य एना धनुकृपुरिति । सस्मिन्युन्तक-वयमत्यन्तमनुगृहीतान्यामिः । प्रार्थयामहे चान्या अपि गोन्यामिन्य एना धनुकृपुरिति । सस्मिन्युन्यक-वयमत्यन्तमनुगृहीतान्यामिः । प्रार्थयामहे चान्या अपि गोन्यामिन्य एना धनुकृपुरिति । सस्मिन्युन्तक-वयमत्यन्तमनुगृहीतान्यामिः । कार्याप्यस्य कार्योदास नारायणदास दलाल, थी. ए. एव एत, थी. सत्तवे पंत्र गहुलालसंस्थायाः 'कार्योप्यक्ष कार्योदास नारायणदास दलाल, थी. ए. एव एत, थी.

वर्षे प्रादुर्भूताः । एषां वहासम्बन्धसंस्कारस्तु श्रीविद्वलेश्वराणां चतुर्थलालेः श्रीवहाँभेः श्रीगोनुलनायेति-प्रसिद्धेस्तः इतः । श्रीहरिरायाणामसंरयाताः सूक्ष्मग्रन्था दृश्यन्ते । सम्प्रदाये प्रसिद्धानि शिक्षापत्राः ग्राद्ध्यति तैः प्रादुर्भावितानि । श्रीमद्धरिधनचरणस्वरूपे तु शुद्धपुष्टिमार्गीयं फलात्मकं स्मात्मकं विप्रयोग्यात्मकं साक्षाद्दैन्यं मूर्तिमत् प्रादुर्भूतमनुभूयते । तेषां व्यारयानानि सर्वाण्यपि भक्त्यनुगुणानि । ति साध्यजीवानुग्रहार्थमेच तेषां प्राकट्यमिति प्रतिभाति । अत एवान्न मुद्धितं तेषां निरोधलक्षणव्या-रयानं निगृदं भक्त्यनुगुणं सरसं भक्तिनिष्ठजनानुग्रहार्थं विराजते ।

प. चतुर्थं ब्यारयानं श्रीवलभानाम्। इदं ब्यारयानं श्रीमद्रोङ्खनाथानामिति केचिद्वदन्ति। आद्रैंसु पुलकद्वये श्रीवहाभकृतमिति लिखितम् । अन्यस्मिन्नाद्शेत्रये किमपि नाम नास्ति । श्रीगोङ्गलनाथाः प्रसिद्धासु स्वकृतटीकासु श्रीमद्भिष्ठलेखरप्रभुचरणान् स्विपतृचरणत्वेन आरंभे नमस्वविन्त, अयवान्ते तथैव सारन्ति । असिन् निरोधलक्षणविवरणे यद्यपि श्रीमत्त्रभुचाणा नमस्कृताः, तथापि सामान्यतः, न तु स्वपितृचरणत्वेन । अत एव क्वचित्सन्देहः । श्रीमद्रोकुरुनाथास्तु श्रीमद्विष्ठरेश्वरप्रमुचरणानां चतुर्थसूनवः मार्गशिपेशुक्कसप्तम्यां १६०८ वर्षे प्रादुर्भूताः । पौपकृष्णनवम्यां १६९७ वर्षे सिद्धि गताः । श्रीमत्त्रभुचरणलासेषु इमे अतिप्रसिद्धाः । चिद्र्पादीनां संन्यासपापण्डिनां मुखमदेनं कृत्वा मोगलराजजहांगिरं च वशीकृत्य स्वमार्गरक्षा एतैरेव कृता । सतां कण्ठे माला च तैरेव मुरक्षिता स्यस्यरूपबरेनैव । श्रीमदाचार्यप्रकटितश्रीमद्रागवतसुबोधिन्याः विशेषप्रचारस्तेरेव कृतः, अतस्तेपां श्रीसुबोधिनीप्रवर्तका इति नामापि प्रसिद्धम् । साम्प्रदायिकवार्तादीनां प्रकटीकर्तारोपि ते एव । स्व-सम्प्रदायस्य प्रचारार्थं प्रवृद्धार्थं च गुर्जरभूमिरनेकवारं स्वचरणनिक्षनरजोभिक्षाः पवित्रीकृता । दक्षिणे युज्यपत्तनपर्यन्तमेकवारं तद्रथमेव गताः । परन्तु तत्रसान् कृष्णभक्तिरसानधिकारिणः दृष्ट्वा तसादय-वर्तन्त । दाक्षिणात्याः 'भसा' इत्युपहासः तरेव कृतः। तत्कीर्तनादिषु च प्रसिद्धः। श्रीसर्वोत्तमस्तोत्रसि-द्धान्तमुक्तावलिपुष्टिप्रवाहमयौदासिद्धान्तरहस्यान्तःकरणप्रवोधचतुःश्लोकीमक्तिवर्धिनीत्वादीमां अन्यानां विवृतयः तेषां नयनगोचरीभवन्ति । श्रीकत्याणभटकृतकहोले श्रीगोपालदासकृतमालाप्रसंगे च तेषां चरित्रादिकं सुविस्तृतं, विशेषजिज्ञासुभिसत्तेवावलोकनीयम्।

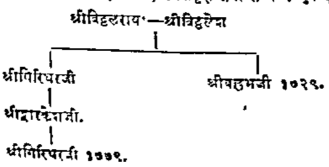
६. पञ्चमं व्याख्यानं श्रीपुरपोत्तमानाम् । श्रीमदाचार्थतः पुरपगणनया सप्तमों संत्यां विभूप-यन्तो भाद्रपदशुक्षदशम्यामेकादृहयां वा १७२४ वा १७१४ वा वर्षे प्रोद्धताः । तेषां विवरणं शा-सार्थरीत्या बुभुरसुवोधकमिति प्रतिभाति । विशेषतः तेषां चरित्रजिज्ञासुभिः पृष्टिभक्तिमुधेति मासिक-पत्रिकायाः पञ्चमवर्षस्य नृतीयांको द्रष्टव्यः । यावस्त्राप्यं वाह्यमान्तरं वा तेषां चरित्रादिकमस्मामित्त-त्रैव निवेशितमिति नात्र पुनरन्द्यते । अत्र मुद्धितं तेषां निरोधलक्षणविवरणं शास्त्रार्थरीत्या बुभुत्मुवोध-कमाचार्याशयं सप्रमाणं प्रकटीकुवेत् विराजते ।

७. पष्टं च्यारपानं श्रीद्रयामलसुतश्रीयज्ञराजानाम् । इमे श्रीवजराजाः माघकुणद्वितीयायां १६८२ वर्षे प्रादुर्भूताः । श्रीमद्यभुचरणश्रीविहृद्धेश्वरत्तीयकुमारश्रीमद्यालकुणानां प्रपाताः दृद्धादेगन्तविजयिगोस्वामिश्रीमद्युरपोत्तमानां पितृच्यचरणाः । अश्रुना सुरितपुरमलंकुवन् श्रीवालकृण्याभुः
गोकुद्धे श्रीमद्वारकापीश्वरत्रमोरूसंगे विराजितवान् । स्वाग्रहेण तत्स्वरूपं स्वतिरामे श्रीवजराजः
सुरितपुरे सेवितम् । अत्र तिरोधलक्षणव्यारयाने मंगलाचरणे श्रीवजराजस्तस्यस्पमेव तिरोधार्थत्येन
सुरितपुरे सेवितम् । अत्र तिरोधलक्षणव्यारयाने मंगलाचरणे श्रीवजराजस्तस्यस्पमेव तिरोधार्थत्येन
सुरितम् । तेषां रोचिषा श्रीमद्वालकृष्णप्रभुः सुरितपुरे श्रीपुरपोत्तमानां मृप्तिं विराजितवान् । स प्वशिवतम् । तेषां रोचिषा श्रीमद्वालकृष्णप्रभुः सुरितपुरे श्रीपुरपोत्तमानां मृप्तिं विराजितवान् । स्व प्वशिववयचरणं श्रीवजराजं स्ववंद्यमणिं गणयन्ति । श्रीवजराजानां प्रन्थाः भावपुणां बहुषः दृश्यन्ते ।
स्वित्वतरंतिणां रत्नगोपालभद्देन काद्यां श्रीपुरपोत्तमनाद्द्या प्रस्टीकृता । समझोकीचतुःश्योपीगीतामृततरंतिणां रत्नगोपालभद्देन काद्यां श्रीपुरपोत्तमनाद्द्या प्रस्तितानि दृग्योचरीभवन्तीति ।
कृष्णाश्रयादिपोदद्यप्रन्थेषु बहुनां व्यारयानानि भावारमकानि तेः प्रादुभावितानि दग्गोचरीभवन्तीति ।

अत्र असामिरपरक्यानि पद्विवरणानि प्रकटीकियन्ते। गुतान्येव प्रसिद्धानि, तथापि गृतायन्त्येव विवरणानि नैवाधिकानीति विव शक्यते वक्तुमस्मामिः । अतो यदि अत्रामुद्धितं निरोधलक्षणस्यारयानं मुस्यद्धी श्रेष्टी तिमुदनदास' इत्येतेषां महत्युपकृतिः । डॉ. एस्. दे. बेलवलकर. एस्. ए. पी एच् डी इत्यस, गोस्वामि श्रीगोवर्धनलालानां, कस्याणशास्त्रिणश्च, गोस्वामिश्रीवहमलालानां माधवशास्त्रिणश्च, गोस्वामिश्रीवीवनलालानां, गोस्वामिश्रीकृष्टणप्रियाणां, वलदेवदासस्यापि, गोस्वामिश्रीकृत्रत्वानां शास्त्रिमाईनारायणस्य च महत्युपकृतिः । तनसुवराम मन.सुखराम त्रिपाटीः वी. ए., सुन्दरदास माणि- क्यचन्द्र वी. ए., नटवरलाल सूर्यराम देसाई. वी ए. इत्येतं सहपं प्राचीनहस्तितितपुस्तकप्रदानेना- त्यन्तमनुगृहीता वयम् । 'अस्तिमित्रो सवलाल रामकृष्ण पंद्या' इत्यस्य प्रतिलिखने क्विद्युपकारः । अस्य पावद्याप्यवितरणमभेतस्य निरोधलक्षणस्य मुद्रणस्ययः गोस्तामिवर्यश्रीजीवनलालैः सहपं कृत इति तेषा- सुपहति वयं सविनयं सरामः । प्रार्थयामहे चान्येपि गोस्वामिनः श्रीमन्तो वेष्णवाश्चनातनुकुर्युरिति । एनेपां गोस्वामिवर्याणां कृपयेव निरोधलक्षणं पङ्चिवरणयुतं मुद्दित साम्प्रदायिकानां सुगमं भविष्यतीति ।

#### विवरणकृतां परिचयः ।

- १. तमदी श्रीमद्दल्याचार्यप्रकटित निरोधलक्षण पड्डियरणयुर्त संमुखते । स्वीयानुप्रहार्थे-माचार्यम्बप्रकटीकृतमिति । आचार्याणां प्रादुर्भावस्तु १५३५ वर्षे चेत्रकृष्ण एकाद्श्यां रविवासरे ! तेया चार्त्रादिक तु साम्प्रदायिकवार्तादिषु प्रामिद्धमिति नेह विस्तरः । पोडशप्रन्थेप्वयं निरोधलक्षण-मन्यः पश्चश्चसंत्यां भजने ।
- अथमं मुद्रित विवरण चाचाधीगोपेशानाम् । इसे श्रीगोपेशाः श्रीमत्त्रमुचरणानां सप्तमः
  पुत्रश्रीयनश्यामाना स्नव । पोडशप्रन्थोपरि बह्वयस्तेषां टीका दृश्यन्ते । तत्कृतसेवाफलटिष्यणी त्वधः
  नेताम्यासि प्रकटिता । साद्रपदकृष्णपञ्चग्यां १६५२ वर्षे प्रादुर्भूताः ।
- ३. द्विर्ताय विरस्ण श्रीविद्विदेशातमजश्रीवद्धभानाम् । इमे श्रीवद्धभाः श्रीमत्मभुचरणपञ्चमपुत्र-श्रीरयुनायनश्चत्रश्ची मंद्रया विभूषयन्त १०२९ वर्षे कार्तिवद्यण्यद्वादृश्यां प्रादुर्भृताः । नवरत्वित्र प्रणीयस्यामनिर्णपद्धीकासेवापल्टीकादीनां प्रणेतार एत एव । नवरव्यदिष्णण्याः एक श्राचीनं पुरत्वक्षम-स्वामिद्यद्वायम् । तत्र 'श्रीविद्वलरायाममनश्रीवद्धभङ्कता नवरत्रदिष्पणी'तिसमासी वर्तते । एतत्युन्तकं श्रीमहोस्यामिश्रीद्वारकेश्वराण्यानश्चीगिरिषराणा मवन् १८३२ पौष्यञ्जे लिखितम् । तत्युन्तकोषरि 'अस्विष्वन्नव्याणानां छेस ' इति लिखितम् । संप्रदायवश्चसे तेषा सम्बन्ध एवं द्वितः ।



प्लेन भेषापण्यान्यानम् प्रणेतारोति श्रीरपुनायब्दया इत्यनुसीयने । द्वामरक्ष्म्यश्रीतुः भौतिर्गारन्तराति प्रतिनारम् प्रमेति प्रतिमानि । विद्याप तु पुष्टिमित्तसुपाया ससमवर्षम्य नवसकि प्रयोगनम्, विकासुनिर्णक्षेत्र द्रष्ट्यम् ।

भ नृर्विषे सामयात्र भीराद्शियत्थरणानाम् । श्रीहरिराया हृति प्रतिद्वा हि ते । श्रीमाण्यश् चार्णादृर्विषद्भारश्चीतीवित्ररापावेष्टपुत्रश्चीकस्वामरायाणी व्यष्टतृत्वः भाद्रपर्हणापद्भार्या १६॥॥

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

श्रीगोपीजनवहुभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## निरोधलक्षणम्।

यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्थान्मम कचित्॥१॥ गोकुले गोपिकानां तुं सर्वेषां व्रजवासिनाम्। यत्सुखं समभृत् तन्मे भगवान् किं विधास्यति॥ २॥ उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा। वृन्दावने गोकुले वा तथा में मनिस कचित्॥३॥ महतां कृपया यावद्भगवान् दयिष्यति । तावदानन्दसन्दोहः कीर्लमानः सुखाय हि॥ ४॥ महतां कृपया यद्वत् कीर्तनं सुखदं सदा। न तथा लौकिकानां तुं स्निग्धभोजनरूक्षवत्॥ ५॥ गुणगाने सुखावाधिगीविन्दस्य प्रजायते। यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुतोन्यतः॥६॥ क्तिश्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं इदिस्यं निर्गतं वहिः॥ ७॥ सबीनन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्लभः। हृद्गतः खगुणान् श्रुत्वा पूर्णः ष्ठावयते जनान् ॥ ८॥ तसात् सर्वे परिलक्य निरुद्धैः सर्वदा गुणाः। सदानन्द्परेगेयाः सचिदानन्द्ता तेतः॥ ९॥

प चेति पाठ । २ चेति पाठ । ३ सदानन्दमयस्यापीनि पाठ । ४ स्तत इति पाठ ।

केपाञ्चित् महानुभावानां पुन्तकसंब्रहे विदेत चेत्तदा ते कृपया यदि तदस्यत्सकातं प्रेषयिप्यन्ति, तदा तदिष सोपकारं स्वीकृत्य मुद्रिययामः । प्रार्थयामहे च विद्वांतः अस्पदेतां प्रार्थनां कृषया स्वीकृत्य सम्प्रदायोग्नर्ति कर्तुमुद्यता भविष्यन्तीति । कोटाप्रामस्थवाङशाखितः श्रुतमेवासामिर्यत् श्रीमधुराधी-शमन्दिरसँग्रहे निरोधलक्षणस्य अन्यत् टीकाइयं वर्तते, एका श्रीकस्याणरायाणाम्, द्वितीया श्रीदेवकी-नन्द्रनानाम् । प्रयते कृतेषि नासामिस्तद्विवरणद्रयमुपलब्धम् । अतस्तरसंग्रहमत्र कर्तुं वयमशका इति ।

वामनजयन्ती १९७३. सम्बर्दे.

मूलचन्द्र तेलीवालाः भेर्यलाल सांकलीयाः

ठाल्भद्दकृत 'निर्णयार्णवा'न्तर्गतैतद्ग्रन्थसंशयनिरासः ।

संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वे । कृष्णस्य सर्वयस्तूनि भूस ईशस्य योजये'दिति । कृष्णस सर्ववस्त्ति कृष्णसंबन्धिरूपरसादीनि विषयरूपाणि इन्द्रियाणां हिताय योजयेत् । भगव-दूपादी चक्षुरादीनां विनियोगः कार्यो, न खन्यन्नेति फलितोऽर्थः । ननु जीवानां नानादेशस्थानां भगवद्पादिदेखिंग्याक्यं निनियोगः सादित्यादाङ्काहुः'भूम् इति । व्यापकस्येत्यर्थः । ननु व्यापकस्वेपि निरोहितःवाहीर्छभ्यं दुर्निवारमिलाशङ्काहुः 'ईशस्ये'ति । सर्वत्र सर्वरूपेण सर्वकरणसमधेसेत्यर्थः। एवं सति मृत्यीदिरूपेण प्रकटस साक्षाद्भगवत्त्वात्तत्र चक्षुरादिविनियोगस्य सोकर्यमिति कृतार्थता सिवविति सामर्थ्यस्चकमीशपद्म्।

अत्रेव - हरिमूर्ति सदा ध्येयेत्यादि । ध्येयेति । अनेनाऽन्तःकरणस्य भगवत्युपयोग उक्तः । दुर्शनं रपरानमिति चश्चस्वचोः। तथा कृतिगती इति करपादयोः। श्रवणं कीर्तनं स्पष्टमिति श्रोत्रवाचोः। पुत्रे कृष्णप्रिये स्तिरिति । कृष्णः प्रियो यस्य कृष्णस्य प्रिय इति वा विग्रहेण भगवद्गकः इत्यर्थः । कृष्णः भिय पुत्रे इत्यत्र 'निमित्ताकमैयोग' इति सूत्रेण सप्तमी । रतिरिति कमेपदम् । अध्याहतेन कर्तेच्येनि पदेन क्मेणोऽभिधानादभिहिते रतिरूपे कमेणि प्रथमा । प्रथमान्तेन कमेवाचकरतिपदेन योगासुत्रे ष्ट्रणित्रिये इत्यत्र निमित्तसप्तमी । तथाच कृष्णित्रयपुत्रार्थे रतिः वर्तस्येत्यर्थी भवति । अनेन व्यवाये-िडयस्य परम्परया भगवरमेत्रोपयोगो निरूपितः । भगवद्गकः पुत्र उत्परस्यतः इति बुद्धाः भोगः कार्यो, म राज्ययति भाषः। पुत्रपदेन स्वभायीयामेव ऋतावेष भोगः कार्यो, व स्वाच्छन्देनेत्वनुहातम्। पायोरिति । तहारा मलांशत्यामी देहः शुद्धी भगवत्सेवायासुपयोक्ष्यत इति पायोः परम्परयोपयोगी हैयः । यस वेति । अन्त करणपहिःवरणानां मध्ये यस चशुरादर्यदा यसिन् समये भगवत्वार्यविनि-योगो न द्रयमे, तदा, तसिन् ममये तस्य विनिमहः कराय्यो, न तु मगवदितरपदार्थे विनियोग इत्यये:। केचिद्य 'यस वा भगरकार्य'मिलनेन व्यवायेन्द्रियमात्रस निम्नह उक्त इत्याहु:। तद्य। यस्य यदा तस्य तदेत्युक्तयोर्वत्तरञ्ज्योर्वेषय्यापतेः । अतः साक्षात्परमपरया या यथायक्षश्चिद्वि भग-बिनियोगः स्यात्त्रिह्याणि विनियोज्ञियतव्यान्यस्या तु सर्वस्यवेन्द्रियगणस्य निम्रहः कार्य इत्येवा-चारंवयांणामात्रयो, न तु धे उछं व्यवायेन्द्रियमात्रनिप्रहे तारपर्यमिति ज्ञातव्यम्।

मतु निरोधलक्षणप्रन्ये 'यद्य दुःगः यद्योदाया' इत्यादिना श्रीमदाचार्यवर्षेभगवद्विरहादिसाम-विरुद्ध गादि सर्थं पाचिवमेतावता निरोधम्य कि छक्षणं निद्धमिनि चेत्। ग्रणुत । सगवद्विरहे दुःसहं दुःशं भगवृत्यंश्रीमे परमाएहादश्रीयादि कार्यं निरोधजन्यमेव । यतो निरुद्धानामेव भगवद्विरहे दुःसं थपने । संयोगे महानानन्द्रश्च । 'गोपीनो परमानन्द आसीहोजिन्द्रक्षेत्रे । ११ण युगरातमिय यासी येन विनादभव दिनि पानवान् । एवं सनि सादनदु गाद्निरोधकार्यसाम्बर्धणमत्र सुरामाध्यमित्रा-कार्य । समयद्भित्वसामयिकपरमङ्गुन्तकारणायं निरोषायं समयग्रंयोगमामयिकपरमाजन्द्रमाधकार्य निरोधम्यनिमान्तिसमानि दिरोधम्य निरमिता । निरोधम्य नियम्बनुषोधिन्योगेदुधा निरमिताम पर-भार्तिकारम्या प्रतियमानलक्षणस्य ग्रन्थसन्तिरोधमकारो अया शुवीधिनीयोजनायाँ विदेश इति विदेश-

<sup>ी,</sup> एक्टरी सुदिग्म् ।

श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवहुभाय नमः। श्रीसदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# निरोधलक्षणम्।

# चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतिसमेतम् ।

श्रीमद्भागवतसुवोधिन्यामन्येषु च स्वय्रन्थेषु निरोधस्य निगद्यमानत्वात् तमाचक्षाणाः तदवश्यंभावस्चकं मनोरथखरूपमाहुः ।

यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्थान्मम कचित्॥१॥

गोपिकानां त्वित्यन्तेन सर्वोत्कृष्टता खेष्टतमता च सूचितेति ज्ञेयम्। स्यादिति प्रार्थनायां छिद् । कचिदिति दुर्लभत्वम् । तथा च बहिराविभूतो भगवान् मातृचरणादीनां विरहानुभवजननार्थं यदा मधुरां गतस्तदा घदिरहात्मक दुःखं समजनि तद्भवेदित्यर्थः॥१॥

विप्रयोगदशायां तादशरसिकानुभवसाक्षिकान्तरसुखविषयक मनोरथमाहुः।

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां व्रजवासिनाम्। यत्सुखं समभूत् तनमें भगवान् किं विधास्यति॥२॥

त्यिति पूर्ववदेव । यद्यपि नास्त्यत्र सशयस्त्रथापीष्टतमसार्थस्य सिद्धौ सन्देहा-स्पदताया होकेऽपि दुनिवारत्वात् किमृत् सर्वसाधनाप्राप्यस्याखिलप्रमाणागोचरस्येति विभावनीयम् । नतु विहाय सर्वप्रसिद्धं सयोगसुखं कथमान्तरामिलाप इति चेत् । न । थान्तरस्य महाफलत्वादस्यामवश्यायामस्यैवोचितत्वादुत्कृष्टसयोगसुखसः च निजातीयवपुः-साध्यत्वादितिदिक् ॥ २॥

अय 'सर्वेन्द्रियसुखास्त्रादो यत्रास्तीत्यभिम्नयते । तत्त्राप्तीच्छां ससद्गत्पामुत्कण्ठां कवयो विदु'रितिलक्षणलक्षितोत्किकाजनकोत्सवनिषयकमाहुः ।

**उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा**। वृन्दायने गोकुले वा तथा में मनसि फचित्॥३॥

यदा भगवदुक्त वाचिकमादायोद्धवः समागतस्तदा जातो यथ घुन्दाचने राम-भीडायां भगवदन्तर्धानानन्तरमापिर्भृते सित जातो यो वा गोकुले जात इत्यर्थः। सर्पेपामपि प्रत्येकं विजातीयोत्कितिकाजनकत्वेन स्षृहणीयत्वात् सर्वविषयक स इति ध्येयम् ॥ ३ ॥ प्रत्येकं विजातीयोत्कितिकाजनकत्वेन

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोघाय निरोधं वर्णयामि ते'॥ १०॥ हरिणा ये विनिर्मुक्तास्ते मग्ना भवसागरे। ये निरुद्धास्त एवात्र मोद्मायान्त्यहर्निशम्॥ ११॥ संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै। कृष्णस्य सर्ववस्तृनि भूम्न ईशस्य योजयेत्॥ १२॥ गुणेष्वाविष्टचित्तानां सर्वदा मुरवैरिणः। संसारविरहक्केशों न स्थातां हरिवत्सुखम् ॥ १३॥ तदा भवेदयालुत्वमन्यथा क्रूरता मता। वाधराङ्कापि नास्त्यत्र तदध्यासोपि सिध्यति ॥ १४॥ भगवद्धमसामध्याद्विरागो विषये स्थिरः। गुणैहरिसुखर्पशोन्न दुःखं भाति कर्हिचित्॥ १५॥ एवं ज्ञात्वा ज्ञानमार्गादुत्कैयों हॅरिवर्णने । अमत्सरैरलुव्येश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६॥ हरिम्तिः सदा ध्येया संकल्पाद्पि तत्र हि। दर्शने स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा॥ १७॥ अवणं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णिविवे रतिः। पायीर्मेलांशियागेन शेपभावं तनौ नयेत्॥ १८॥ यस्य वा भगवत्कार्यं युदा स्पष्टं न दृइयते। तदा विनिग्रहस्तस्य कर्नव्य इति निश्चयः॥ १९॥ नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः। नातः परतरा विद्या तीर्थे नातः परात्परम् ॥ २० ॥ इति श्रीमद्वसभाचार्यचरणप्रकटितं निरोधलक्षणम् समाप्तम्।

THE THE PERSON OF THE PERSON OF THE PERSON AND AND THE PERSON OF THE PER

तिनिशि पटः । २. भृष्ति द्वादम योजवेदिति पाठः । ३. हरैः सुरास्पर्धादिति
 पाठः । ४. सन्ध्यिति पाठः । ५. गुणवर्णने इति पाठः । ६. स्वेष्टमिदि पाठः ।
 पायोसिशि पाठः । ८. ग्रेपभागमिति पाठः ।

नतु 'श्रुण्वन्ति गायन्ति गृणन्सभीक्ष्णशः स्मरन्ति नन्दन्ती'सादिमयीदामागीय-श्रवणादिभिरप्यानन्दो भगवदाविभीवश्च भवेतामेव तत्कोयमाग्रहो दुःखानुभव इत्याशंक्याहुः।

सदानन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्छभः। हृद्गतः खगुणान् श्रुत्वा पूर्णः प्लावयते जनान्॥८॥

हेशं विना कृपानन्दो नेसारायः । तर्हि गुणगानस किं फलमत आहुः हृद्धत इति । खगुणश्रवणेन कृपया पूर्णः सन् खरूपानन्देनाष्ठुतान् करोतीत्यर्थः । यथा बाह्य-रमणे रासक्रीडायां विरहानुभवानन्तरं 'जयित तेविकं जन्मने'त्यादिना कृते गुणगाने कृपया पूर्णः सन् खरूपानन्दं प्रायच्छत् , तथात्राप्यान्तररमणे संकल्पप्रतिभातो भगवान् भजनानन्दस्य कञ्चन छेशं ददातीत्यारायः । 'यद्यपि गतिस्तितप्रक्षणे'त्यत्र गुणगानं नोक्त-मान्तरमणे, तथापि वाह्यरमणानन्तरमन्तर्धाने विनापि गुणगानं आन्तरमास्ताम्, परन्तु साधनदशायामेतच्छरीरावच्छित्रात्मनीयमेव सर्गिरिति ध्येयम् । ननु विकलत्वास्वास्थ्य-नाशकान्तररमणसम्पादनं भगवतो नोचितमिति चेत् , न । विष्रयोगस्यैवोद्दोधकमिदमान्तरमित्यधिकतरास्वास्थ्यविकलत्वयोर्जनकमेव । तथा चोकं श्रीमद्रजरत्वपृष्टेन श्रीगोपी-जनवल्यमेन 'यथाधनो लब्धधने प्रणष्टे तज्ञिन्तयान्यन्निमृतो न चेदे'ति । तथा च किञ्चित्कालिकोऽयमाविर्माचो निर्धनस्यात्पकालिकधनलाम इव मक्तस्य सङ्गलप्रतिभाते भगवत्सक्ते संयोगरसस्वादुलामः । ततस्तदनवाहेरधिकतममस्वास्थ्यं विकलत्वं च भवतीति ध्येयम् ॥ ८ ॥

एवं कृषोद्रेकजनकगुणगानमावश्यकमिलाहुः । तस्मात् सर्वे परित्यज्य निरुद्धैः सर्वदा गुणाः । सदानन्द्परैगीयाः सचिदानन्दता खतः ॥ ९॥

निक्द्धेः पृष्टिमार्गीयैः सदानन्द्परैः श्रीकृष्णमात्रनिष्ठान्तःकरणैः एवंकृतौ खतोऽनभिरुपितापि सचिदानन्द्ता स्फुरतीसर्थः। तथा च गुणगानं तु कृपोद्रेक-खननार्थमेवेयं तु खत एव भवतीति भावः॥ ९॥

नन्वीद्यालौकिकप्रकारे किं प्रमाणमित्यासङ्ग खानुभवमेव प्रमाणमाहुः।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि तम्॥ १०॥

निरुद्धः पृष्टिमार्गीयोऽहं रोधेन भजनानन्दातिरिक्तयावरफलेम्यो निवृत्त्या निरोध-पद्वीं निरोधाधिकरणतां प्राप्तः सन् निरुद्धानां पृष्टिमार्गीयाणां रोधाय रोधसिद्धेय यद्धिकरणतामहं प्राप्तस्तं निरोधं कथयामीलर्थः । ते इति पाठे कमि वक्ष्यमाणश्रद्धा-वन्तमभिमुखीकृत्य ते तुम्यं कथयामीलन्वयः । अवान्तरभेदविशिष्टान्तरविषयकमाहुः । महतां कृपया यावद्भगवान् दययिष्यति । तायदानन्दसन्दोहः कीर्त्वमानः सुस्वाय हि ॥ ४॥

'अस्मिन्मार्गे खामिन्य एव गुरव' इतिश्रीप्रभुचरणोक्तिरनुसन्धेया । तथा च महत्पद्वाच्यास्ता एवेति तादशगुरूणामनुकम्पयेत्याश्चयः । सुखायेति । सुखजनकः सादित्यर्थः । सुखसम्हरूपो भगवान् यद्यक्षीलाविशिष्टः कीर्लते तत्तक्षीलासिहतो हृद्या-विभूतः सन्नन्तरानन्दमनुभावयतीत्याशयः ॥ ४ ॥

इदानी विजातीयकीर्तनविषयकं तमाहुः।

महतां कृपया यद्वत् कीर्तनं सुखदं सदा । न तथा स्त्रैकिकानां तु स्तिग्धभोजनरूक्षवत् ॥ ५ ॥

स्वामिनीनां कृपया हृदि स्फुरितस्य भगवतो यत्कीर्तनं तदेव सर्वदा मनिस सुखं स्यात्, न तु ठौकिकानां विहितकीर्तनोपदेष्टुणां कृपयेत्यर्थः । एपां मर्यादास्यत्वेनोत्कृष्ट-पुष्टावप्रवेशात् । तत्कृपास्फुरितकीर्तनस्य विहितकीर्तनस्य च तारतम्येन सुखजनकत्ये दृष्टान्त-माहुः स्निन्धेति । स्टक्षपदेन रूक्षमोजनम् । तथा च स्निन्धमोजनरूक्षमोजनयोस्तारतम्येन सुखजनकत्यं यथा तथा तत्कीर्तनयोरपीतिमावः । एवज्य महत्कृपया स्फुरितस्यैव कीर्तनं मे हृदि सुखजनकं मवत्वित्यं मनोरय इति ध्येयम ॥ ५॥

नमु मर्यादामार्गीयविहितकीर्तनेपि अश्रुपुलकादीनां सत्त्वात् कथमत्रैवाग्रह इत्या-रांकाभासस्य समाधानमाहुः ।

गुणगाने सुन्वावासिगाँचिन्दस्य प्रजायते । यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुतोन्यतः ॥ ६॥

गोविन्दस्य गोगोकुलपतेरनन्यगोकुलस्वामिन इति यावत्। गुणगाने क्रियमाणे पथा आनन्दो भवति तथा विरक्तानां ब्रह्मभावापन्नानां द्युकादीनामपि आतमिन न भवति, क्रिमुतान्यवेसर्थः॥ ६॥

एवं निरोधमाधनीमृत्मावविषयकं निरोधावदयंभावस्चकं मनोरथमुक्त्वेदानीं ताद्यमनोरयिपर्यामृते दुःसे जायमाने कदाचित् कृपया आन्तरं मुखमपि प्रयच्छति तदाहुः।

हिस्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्यं निर्मतं यहिः॥७॥

भचेदिति देह्हीदीपन्यायेनोमयशाष्यन्येति । यदा कृपालुर्भवेत् नदा निरहदुःगा-नुमनिनृहृदयिष्यनं सदानन्दं भगनस्यरूपं सर्य सर्वीशेन सायोदाउनेन अयोगोलके पिद्वान् किनिरकारं हृदय एव पहिराविभवेदिल्याः॥ ७॥ सर्वदुःखहर्त्रापि येऽन्यविषयेभ्यो विमोच्य खखरूपिल्सवो न कृतास्तेषां मन्द-भाग्यानामर्थे कथं निरूपणीयमिति भावः । यद्यपि तेषां मार्गान्तरेण यिकिश्चिदपि फलं जायताम्, तथाप्यतदितिरिक्तफलेषु सामान्यबुद्धिरेव श्रीमदाचार्यचरणानामत एव भवसागरे मन्ना इत्यूचिरेतराम् । श्रीमद्भागवतेषि 'खर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थदिशिन' इति ॥ ११ ॥

भावनासाधनीमृतां साधनतापन्ननिरोधपदवाच्यां भावनामाहुः । संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै । कृष्णस्य सर्ववस्तूनि भूम्न ईशस्य योजयेत् ॥ १२॥

स्तरसादितन्मात्रासु पर्यवसन्नत्वाद् द्वष्टानां चक्ष्र्रसनादिज्ञानेन्द्रियाणां नि-पिद्धनानािकयाजनकानां कर्मेन्द्रियाणां तत्तदोपनिरसनपूर्वकं तत्तत्कलिसद्ध्ये सदानन्दस्य सर्वान् स्त्रपादीन् पदार्थान् तत्तदिन्द्रिययोग्यान् योजयेदित्यर्थः । नन्वनवरतमन्तरङ्ग-भक्तिर्मज्यमानस्य भगवतस्तत्र तत्रोपयुक्ताः सर्वे पदार्थाः कथं योजियतुं शक्या इत्या-शङ्कायामाहुः ऋस इति । ईन्द्रास्य सर्वसमर्थस्य ऋसः बहुत्वात् । तथा च युगपद-नेकेषु स्थलेषु मायोद्घाटनेनािवर्भवति भगवति सर्वमुपपद्यत इति भावः । योजनप्रकारस्त्वग्रे वक्ष्यते ॥ १२ ॥

नतु मनोमात्रयोजनेन निःमत्यूहं ब्रह्मरूपं रूपरसादिविषयवैराग्य-जनकमविदितदुःखं विद्वाय क्यमेवंविधमकारे प्रवृत्तिर्जायेतेतिसङ्कानिरासाय ज्ञानमार्गे यत्परमफ्ठं तदत्र गुणवर्णकस्य निविडाच्छन्ननौक्रया गच्छतोऽनाशास्यमानशीतसदाग-तिस्पर्श इव मध्येमार्गमिदमवान्तरं फल्लिसाहुः !

गुणेष्वाविष्टिचित्तानां सर्वदा मुरवैरिणः। संसारविरहक्केशौ न स्यातां हरिवत्सुखम्॥ १३॥

संसारस्य विरहो ठौकिकविषयवियोगजन्यं दुःषं क्रेडो रोगादिजन्यो द्वाविष न भयेतामित्यर्थः । न हि क्षारं कृषपानीयं पिनतः पामस्सापि पानकपानसम्पत्ती तादशकृषपानीयविरहो दृष्टः श्रुतो वा । एवं प्रकृतेप्यवसानविरसान् नश्चरक्तपादीन् श्रुञ्जानस्य स्वक्तपानन्दानुभवसम्पत्तौ न संसारविरह इति भावः । हरिचदिति । स्वक्तपानन्दो यो भगवतानुम्यते स एवानेनेति भावः ॥ १३॥

नतु गुणमात्रनिष्ठया कुत एवं करोतीत्याग्रङ्कायामाहुः।
तदा भवेद्यास्त्रत्वमन्यथा भूरता मता।
वाघशङ्कापि नास्त्रत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति॥ १४॥
विद गुणमात्रनिष्ठयेवं न कुर्याचदा ऋरता मता। दयासुतं न स्यात्। तथा च

निसर्गदयालु मगवरखरूपं कथमन्यथा भवेदित्यन्यथा ऋरतेत्यस्यार्थः । इत्यं च सर्वतो घल्वती घन्यथानुपपितिरितियुक्तिरुक्तेति भावः । एवं ज्ञानमार्गोपास्येऽव्यक्ते मनो-योजनेन यत्कलं जायते तदत्र गुणमात्रे मनोयोजनेनेति ध्येयम् । निःभत्यूहमित्यत्राहुः वाघेति । देशकालादिसापेश्वसाधनसाध्यक्तले हि कालादिक्तप्रतिवन्धशङ्का स्यादयं तु भगवदनुप्रहातिरिक्तसर्वसाधनरहित इति न तच्छद्गेति मावः । ब्रह्मोत्यत्राहुः निदिति । तद्घ्यासोऽक्षरात्मता । यद्यपि नेयमिष्टा तथापि गुणगानेन संसारावेशनाशे सित स्वस्वरूपस्कृतिरनाशास्त्रमानापि निसर्गादेव जायते, यतो जीवस्य मूलमक्षर ब्रह्मेति ध्येयम् । तथा चोक्त सिद्धान्तमुक्तावल्या विवृतौ ब्रह्मवोधनमित्यस्य व्याख्यायां तथापि वस्तुस्वभावाद्भवत इति ॥ १४ ॥

रूपेलबाहुः। भगवद्धर्मसामध्योदिरागो विषये स्थिरः। गुणैर्हरिसुखस्पद्यान्न दुःखं भाति कर्हिचित्॥ १५॥

ज्ञानमार्गे 'मात्रास्पर्शास्ति'तिवाक्येन यह्नपूर्वकमिनिस्तिवादिभावनेन वरुानिर्वेदः, अतोऽश्चिरश्च भवति, प्रकृते तु तन्मनस्कत्वादिसिद्ध्यानवरतमानन्दमात्रकरपादमुखोन्दरत्वादिभगवद्धभस्कृत्यी सर्वेद्य मनश्चक्षुरादीनां रागात् प्रवृत्तेः कद्व्येपु विषयेषु जायमानो निरागः श्चिर एव भवतीत्यर्थः । अतिविदिनेत्यत्राहुः गुणैरिति । सर्वेदुःखहर्तु- यत्सुष्यं तस्य स्पर्शादीपत्सम्बन्धमात्रादित्यर्थः । तथा च सर्वांश्चेन तदनुभवस्य भगवतो निजातीयवपुःसम्पादनेन करिष्यमाणत्वादत्र स्पर्शमात्रमेवोक्तमिति ध्येयम् ॥ १५ ॥

उपसहरन्ति ।

एवं ज्ञात्वा ज्ञानमागीदुत्कर्पो हरिवर्णने । अमत्सरेरऌव्येश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६॥

जन्मपी राणेति पाठे ज्ञानमार्गाद्धणवर्णने उत्कर्पीऽस्ति एव ज्ञात्वेखन्वयः। अमन्सरेरिति। एतन्मार्गीयभगवद्भक्तेषु द्वेपरिहतैस्तेपामनवरतमेतद्भावावेशेन भावात्मक-भगवदात्मकत्वात् स द्वेपो भगवत्पर्यवसायी भवतीत्याशयः। अल्डब्धेरिति। स्वस्यैवं-विभभगवदीयस्वरत्यापनेनोदरदरीमपूर्यद्विरित्यर्थः॥ १६॥

प्रामितकमुनता प्रस्तुतिमिन्द्रिययोजनप्रकारमाहुः।
हिरम्तिः सदा ध्येया संकल्पादिष तत्र हि।
दर्शनं स्पर्शनं खेष्ठं तथा कृतिगती सदा॥ १७॥
अवणं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णिप्रये रितः।
पायोमिलांडात्यागेन दोपभौवं तनी नयेत्॥ १८॥

१ मान्बद्रूच उमद्रेयरदि प्रति पाट । २ स्पष्टमिलपि पाट । ३ सेपभागमिलपि पाट ।

मुख्यं तु विजातीयवपुःसाध्यमिति तदसम्मवात् सङ्कलादि दर्शनादि सर्व भावयेदित्यर्थः । अत्रा'क्षण्यतां फल'मिलेतद्धाख्यायां 'भगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य च । आरुपः सेवनं चापि स्पर्शश्चापि तयाविधः ॥ अधरामृतपानं च भोगो रोमोद्गमस्तथा । तत्कृजितानां अवणमाव्याणं चापि सर्वतः ॥ तदन्तिकगतिनित्यमेवं तद्भावनं सदे'त्येतत्सर्वमनुसन्धेयम् । स्पर्शनं स्पष्टमिति पाठे अत्रैव लोके प्रकटमाधि-दैविकमुत्तमं 'कामाख्यं सुखमुत्कृष्टं कृष्णो भुंक्ते न चापर' इत्यनुसन्धेयम् । पुत्र इति । सङ्कल्पाञ्चातत्वात् सङ्कल्पस्य पुत्रे कामे इत्यर्थः । अत एव 'भगवानपी'तिस्रोकविवरणे 'कामपितामहं मन उत्पादितवा'नित्यनेन कामपितामहत्वमुक्तं मनस इति ध्येयम् । नन्वत्र काम आपामरप्रसिद्धो प्राह्योऽन्यो वेत्याशङ्कायामाहुः कृष्णा इति । अलौकिक इत्यर्थः । उक्तं 'चात्मारामोऽप्यरीरम'दित्येतद्धाख्यायां 'क्रिया सर्वापि सैवात्र परं कामो न विद्यत' इति श्रीमदाचार्यचरणेरिति ध्येयम् । रितरिति । अलौकिकं तमुद्धाव्य स्पर्शनविश्चेषो भावनीय इत्यर्थः । नन्यन्द्रियेषु पायोरिप सत्त्वात् तस्य का गतिरित्याग्रङ्कायामाहुः पायोरिति । मलांशत्यागानैकप्रयोजनकस्योपरोषजदुः धनिवर्तकस्य सुपाजनकस्यास्य द्योपभावं गौणत्वं प्रापयेदित्यर्थः । तथा चाकिश्चित्करत्याद्धर्थमेवेति भावः । चायुमिति पाठे अजामरण्यं नयतीतिवत् सप्र एवान्वयः ॥ १७ ॥ १८ ॥

तर्हि स्त्रीपुमवयवविशेषयोः का गतिरित्याशङ्कायामाहुः।

यस्य वा भगवत्कार्ये यदा स्पष्टं न दृइयते।

तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः॥ १९॥

विनिम्नहस्तिरस्कारोऽवगणनेति यावत्। तथा च यथास्थ्यादीनि मठानि च तथानुपयोगात् पुमवयवविशेष इति तस्य निग्रह इति भागः। चेति विकल्पादेकस्यास्तृप-योग इति ध्येषम् ॥ १९॥

एवं निरोधमुक्ता खानुपदिशन्ति ।

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः।

नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम् ॥ २०॥

मन्त्रो मननीयो नितरां गोपनीयध ! स्तयो भगवस्रयादहेतुः । विद्या काम्य-मानयावदर्थसाधनम् । तीर्थं प्रतिनन्धकामृतदुरितनिचयनिरमनपूर्वकं तस्प्राप्तिमम्पादक-भागधेयोद्दोधकनित्यर्थः ॥ २० ॥

इतिश्रीविष्टलेश्वरमसुचरणात्मजश्रीघनद्यामतनयश्रीगोपेद्यागोम्यामि-विरचिता निरोघलक्षणविष्टतिः समाप्ता ॥

#### श्रीऋष्णाय नमः।

#### श्रीगोपीजनवछभाय नमः ।

### श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः।

# निरोधलक्षणम्।

### श्रीविद्दलेशात्मजश्रीवसभक्तिनिरोधलक्षणविवृतिसमेतम्।

देयासु प्रार्थितं महामनुरूपफलद्वयम् । व्यासेन च समासेन फलत्रयसुता स्वयम् ॥ १ ॥

निरोधलक्षणिति ग्रन्थनाम । निरोधस्य लक्षण लक्ष्यत अनेन तादशमिति करण-व्युलितिरत्र । तथा च लक्षणिनिरूपणेन निरोधज्ञापकमित्यर्थः । तत्र लक्षणं द्विविधम्, स्वरूपलक्षणं कार्यलक्षणं चेति । तत्र स्वरूपलक्षण यथा 'सत्य ज्ञानमनन्त ब्रह्मे'ति । कार्यलक्षणं यथा 'जन्माद्यस्य यत' इति । तत्र स्वरूपलक्षण दशमस्कन्धे वहुधा निरू-पितिपति कार्यलक्षणान्यत्रोच्यन्ते यच्चेत्यादिना ।

यच दुःखं यद्योदाया नन्दादीनां च गोकुले । गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्यान्मम कचित्॥१॥

नन्दादीनां चेत्यत्रादिपदेन उपनन्दादयः । चकारेण अन्तरङ्गगोपाः । तथा च पद्गोदापा नन्दस्य उपनन्दादीनामन्तरङ्गगोपानां च यद्दुःखं येन पूर्वोक्तत्रयाणां दिवा वनगमने भगवचिन्तनमन्तरङ्गगोपानां च रात्रौ गुणगान तद्दुःखम् । चकारात् पूर्वोक्तानां चतुर्णी सुपं लीलानुभवरूप निरोधलक्षण भगवदासक्तिकार्यमिल्यर्थः । गोपकृतगुण-गानस्यासक्तिकार्यत्मप्टादशाध्यायकारिकासु स्पुटम् । अन्येषु लक्षणेष्वन्यस्थानिधकारात् स्वपत्नेनेन तानि निरूपयन्ति गोपिकानां त्विति । 'निन्युर्दुः सेन वासरा'निल्योक्तं द्वार च निरोधकार्यम् । इद तु कचिन्मम म्यात्, अन्यस्य तु सर्वथा दुर्लभमेवेल्यर्थः । अन्यय्यावृत्तये तुशन्दः । चकारपक्षे इदमपि दु स निरोधकार्यमिति समुचयः ॥ १ ॥

सुराहर निरोधलक्षणमाहः मोऊले इति ।

गोकुले गोपिकानां च सर्वेषां व्रजवासिनाम्। यत्सुपं सममूत् तन्मे भगवान् कि विधास्यति॥२॥

गोपिकानां चकारेण अन्तर्गद्दगतानां यत्युतः पूर्वदलातुभवरूपम् । सर्वप्रज-वासिपदेन अन्तरक्रदाम्य उच्यन्ते । पुहिंगपद परोक्षवादाय । तेषां च यत्युतमत्यन्त- रङ्गलीलादर्शनरूपं सममृत् तदिप निरोधलक्षणम् । अन्यस्यायोग्यमतो मगवान् मे किं विधास्यतीत्याशंसेत्यर्थः । अत एव अष्टकान्ते विद्वलपदाभिषेये मय्येवेत्येवकार उक्तः ॥२॥

आत्यन्तिकविरहानुभवरूपं मुख्यं लक्षणमाहुः उद्धवागमनेति ।

उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा। वृन्दावने गोकुले वा तथा मे मनसि कवित्॥३॥

दत्सव आत्मित्तकिरहानुभवरूपः । एतस्य मुख्यफलतिसद्धान्तात् सुमहा-नित्युक्तम् । अयमुत्सवो गोपिकानां नन्दादीनां च अमरगीतप्रसङ्गे अध्यायद्वयेनोक्त इति घृन्दावने गोकुले वेत्युक्तम्। अत्र अन्यस्मानधिकार इति मे मनसि स्यादिति उक्तम्। दुर्लभत्वख्यापनाय किचिदिति । एतेषु स्वाशंसाकथनेन पूर्वं 'यच' इत्यर्धेनोक्ते दुःखसुखे अन्येनापि भक्तेन मयि स्यादिति आशास्य इति स्चितम् । तथा च यशोदाया नन्दस्योप-नन्दादीनामन्तरङ्गगोपानां च दुःखसुखानि निरोधलक्षणानि भक्तेन स्वपरत्वेनाशास्मानि । गोपिकानां दुःखसुखे, अन्तरङ्गगोपीनां अन्तर्गृहगतानामन्तरङ्गदासीनां सुखम्, सर्वेपा-मात्मन्तिकविरहानुभवश्च । इमानि निरोधलक्षणानि स्वरूपतो ज्ञेयानि, न तु स्वपरत्वे-नाशास्मानि, तत्रानधिकारादित्युक्तम् । भगवान् कृपया सम्पादयेचेदस्तु, स्वयं नाशास्मा-नीत्यर्थः ॥ ३ ॥

स्वपरत्वेन आशासस्य पूर्वोक्तस्यापि फठस्य दुर्ठभत्वेन चिरकालसाध्यत्वात् तत्सिद्धपर्यन्तं क्षेशामावायावान्तरं निरोधफठमाहुः महत्तामिति ।

महतां कृपया यावद्गगवान् दयिष्यति । तावदानन्दसन्दोहः कीर्ल्यमानः सुखाय हि ॥ ४॥

महतामत्रसगुरूणां खामिनीनां कृपया भगवान् यावद्ययिष्यति पूर्वश्चोकार्योक्तं फलं सम्पाद्यिष्यति ताचत् कीर्त्यमान आनन्दसन्दोहो भगवान् सुखाय भवति । गुणगानजं सुखं निरोधसावान्तरफलमित्यर्थः ॥ ४ ॥

मुख्यफलस्य स्वामिनीकृपासाध्यत्वमुक्त्वा अवान्तरफलमप्यत्र तत्कृपासाध्यमेव ज्ञेयमिलाहुः महत्तामिति ।

महतां कृपया यहत्कीर्तनं सुखदं सदा । न तथा लौकिकानां तु लिग्धभोजनरूक्षवत्॥ ५॥

लौकिकानां लोके प्रसिद्धानां नारदशुकादीनां कृपया जातं कीर्तनम्, तथा स्वामिनीकृपया सञ्चातकीर्तनप्रकारकसुखदं नेत्यर्थः । तत्र हेतुं दशन्तेन स्पष्टयन्ति स्विग्धे-ति । स्निग्धमोजनं सक्षमोजनं च तद्वदित्यर्थः । स्वामिनीकृपया अन्तर्भगवस्नाकस्मात्

९ श्रीविद्वलेश्वरप्रभुचरणप्रकदितस्वामिन्यप्रकोपन्यासीत्र ।

कीर्तनस्य सिन्धभोजनतुल्यत्वम् । अन्यत्र तु मानस्या मूर्तः कल्पितत्वेन वस्तुतः प्राकट्या-भावात् कीर्तनस्य रूक्षभोजनतुल्यत्वम् । महतामित्यस्य कीर्त्यमानेनाप्यन्वयः । तत्कृतं कीर्तनं न त्वन्येनोपनिनद्धमित्यर्थः । मुख्यफलप्राप्तिपर्यन्तं गुणगान कर्तव्यमित्युक्तम् ॥५॥

तत्र कर्मणापि तावत्पर्यन्तं क्रममुक्तिप्रकारेण खर्गादिसुखावाप्तिसिद्धौ किमधी गुणगानाग्रह इलाशङ्काहुः गुणगाने इति ।

गुणगाने सुखावासिगोंविन्दस्य प्रजायते । यथा तथा ग्रुकादीनां नैवात्मनि कुतोऽन्यतः ॥ ६ ॥

गोविन्दस्य गुणगाने यत्प्रकारिका गुलावासिस्तत्प्रकारिका सुखावाधिः शुकादीनां सिद्धज्ञानानां तत्रापि आत्मिनि आत्मिविचारदशायामपि न जायते, तर्हि अन्यतः कर्मभ्यः कुतः सादिलर्थः । अत एव 'परिनिष्ठितोऽपि नैर्गुण्य' इत्यादि वाज्यानि ॥ ६ ॥

तस्क्रतकीर्तने विशेषमाहुः क्तिश्यमानानितिद्वयेन । क्तिश्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृषायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्थं निर्गतं वहिः ॥ ७ ॥ सदानन्दमयस्यापि कृषानन्दः सुदुर्रुभः । हृद्दतः स्यगुणान् श्रुत्वा पूर्णः ह्यावयते जनान् ॥ ८ ॥

सदानन्दं सद्रृप आनन्दो यस्मिन् ताद्दश स्वरूप क्षित्रयमानान् जनान् द्वा यदा कृपायुक्तो भनेत् तदा वहिनिर्गत भवति, स कृपानन्दस्तु सुदुर्छभः। कर्मणा ज्ञानेन वा न भवति, किन्तु क्षेत्रोनैव भवति, अतस्त्रवेद्यर्थः। सदानन्दस्य वहिनिर्गमनं निवृण्यन्ति हृद्धतः इति । तत्तद्वदिस्यो भगवान् स्वगुणान् अन्योऽन्य वर्णितान् श्रुत्वा पूर्णा भनति । इद द्वार्निशाध्यायकारिकाया स्फुटम्। स्वय पूर्णः सन् जनान् स्वाचयते, स्वरूपानन्दे निमन्नान् करोति, तेपामन्तर्निहः स्वरूपानन्द प्रकटीकरोति । इद सदानन्दम्य विहिनिर्गमनमित्यर्थः ॥ ७,८॥

स्पष्टीमर्तेषुपसहरन्ति तम्मादिति । तमात् सर्वे परित्यज्य निमद्धेः सर्वदा गुणाः ।

सदानन्द्परेगंयाः सचिदानन्द्ता ततः॥ ९॥

मर्घे कर्मज्ञानादित्रयाम परित्यज्य निकर्डभेकैः सह सदानन्दपरैः कर्तृभिः गुणा गयाः। णतम्य फन्म्य अनान्तात्व साधयन्ति सचिदानन्दनेति। ततो गुणगानात् सचिदानन्दना भवति, अटौतिकशरीष्पात्या परमक्ते खरूपयोग्यता मनतीत्वर्थः। स्वतः इति पाठे गुणगानस्वमानादेव सन्तीत्वर्थः ॥ ९॥

ननु यैः सह गुणा गेयास्ते निरुद्धाः कथं ज्ञेया इत्याशङ्कयः तद्भिज्ञापकं कथया-मीत्माहुः आहमिति ।

अहं निरुद्धों रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णधामि ते॥ १०॥

रोधेन निरोधपूर्वावस्थापन्ननं भावित्रोपेण अहं निरुद्धः निरोधस्य पदवीं मार्ग पूर्वोक्तमुख्यफलपर्यन्तं गतः प्राप्तः । अतो गोपिकानां खिलादिनोक्तफले इव अभि-ज्ञापककथने मम न प्रयोजनम्, किन्तु अन्यार्थं कथयामीत्यात्रायेन किन्तिसेवकमभिमुखी-कृलाहुः ते इति । तव निरुद्धानां सम्बन्धि यो रोधस्तदर्थं त्विय ताद्यामावसिद्ध्यर्थ-मित्यर्थः । निरोधं वर्णयामि अभिज्ञापककथनेन कथयामीत्यर्थः ॥ १०॥

विविच्य कथनाय च्यावर्सानामपि अभिज्ञापकमाहुः ।

हरिणा ये विनिर्भुक्तास्ते मग्ना भवसागरे। ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्यहर्निशम्॥ ११॥

सर्वदुःखहत्रीपि ये विनिर्मुक्तास्ते भवसागरे मग्ना इति व्यावर्त्यानामभि-ज्ञापकमुक्तम् । निरुद्धानामभिज्ञापकमाहुः ये इति । अत्र गुणगानादौ इत्यर्थः । यथा सर्वज्ञ-त्वमलौकिकं तेजश्च ज्ञाने निदर्शनम् , तथा गुणगानादौ मोदो निरोधे निदर्शनम् । एवं निदर्शनेन निरुद्धान् ज्ञात्वा तैः सह गुणगानं 'यच्च' इत्यर्धेनोक्तफलसिद्धिपर्यन्तं कर्तव्यम् । फलप्राह्यनन्तरं तु तत्स्वभावप्राप्तमेव सर्वं भविष्यतीति न तत्र कथनापेक्षेति भावः ॥१३॥

ननु परमद्यालुर्भगवान् कथं कांश्रिजीवान् मुखति येन ते भवसागरे मया भवन्तीत्याशक्क्ष धर्मिय्राहकप्रमाणसिद्धमेतिदिति आहुः गुणेष्वितिसार्धेन ।

गुणेप्वाबिष्टचित्तानां सर्वदा मुरवैरिणः । संसारविरहक्केशौ न स्थातां हरिवत्सुखम् ॥ १२ ॥ तदा भवेदयालुखमन्यथा क्रता मता ।

समाधानं तु निवन्धे 'आत्मस्प्टेर्न वैपन्य'मित्यनेनोक्तमत्र ज्ञेयम् । येन संसारक्षेत्रो भगविद्वरहक्षेत्रध्य निवर्तते, हरेरिव सुखं च भवित, ताद्दशगुणावेशो यदा भवित तदा भगवतो दयाछत्वं मवेत् । एतावरफलपर्यन्तं प्राप्ता भिक्तमार्गीया एव भवन्तीति भिक्तमार्गीयेषु दयाछत्वं भवितीत्यर्थः । अन्यया भिक्तमार्गीयत्वाभावे मगवतः कूरता तेषां मोचनम्, येन ते भवसागरे मन्ना भवन्तीत्यर्थः । कर्ममार्गे पुनराष्ट्रतिकथनात् संमारे मजनम् । ज्ञानमार्गेषि 'ज्ञानिनामिष चेतांसी'ति वान्यात् तथा । इदं निवन्धे दितीय-प्रकरणान्ते व्यवस्थापितम् । इदं सर्व प्रमाणसिद्धमेवेति मत्तत्युक्तम् ।। १२ ॥

ननु ज्ञानमार्गे मायेव अत्रापि किथिद्वाधितेत्याशङ्कराहुः । याधकाङ्कापि नास्त्यत्र तदध्यासोपि सिध्यति ॥ १३ ॥

अत्र वाघसम्भावनापि नास्तीत्यर्थः । तत्र हेतुः तद्घ्यासोपीति । माया हि संसारे अध्याससम्पादनेन मजयति, अत्र तु भगवदीयत्वेनैव अध्यासो भवतीत्यर्थः । गृहं सर्वात्मना त्याज्यमिति त्यागपक्षसमुचयाय अपिशब्दः ॥ १३ ॥

गुणावेशेन उमयहेशाभावे हेतुमाहुः ।

भगवद्वर्मसामर्थ्यादिरागो विषये स्थिरः। गुणैहरिसुसस्पद्योन्न दुःसं भाति कर्हिचित्॥ १४॥

गीयमाना ये भगवद्धमस्तित्सामध्यीत् विषयवैराग्यं भवति, तेन संसारहेशाभवः।
गुणैः हरिसुखस्पर्शाद्विरहहेशामाव इत्यर्थः ॥ १४ ॥

मार्गान्तरेभ्य उत्कर्ष स्फुटं कर्तुमुपसंहरित एचिमिति ।

एवं ज्ञात्वा ज्ञानमार्गादुत्कर्पी गुणवर्णने।

अमत्सरैरलुब्धेश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १५ ॥

नतु 'पराश्चि खा'नीतिवाक्यादिन्द्रियाणामन्यपरत्वस्य साइजिकत्वात् तैः सर्वदा विषयभोगे गुणगानं कथं मविष्यतीत्यादाङ्ग्य तदुपायमाहुः ।

संसारावेशदृष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै। कृष्णस्य सर्ववस्तृति सुम्न ईशस्य घोजयेत्॥ १६॥

एतेपां हिताच भगवत्यतासिद्धये कृष्णसेदास्य वस्तृनि एतैः सह चोजयेत्। प्रभन्ने प्रद्यमावनां कुर्यादितिसिद्धान्तमुक्तावल्युक्तोर्थीनुसन्धातव्यः । भूम्नेति चतुर्थी। भूमा सर्वात्मभावन्तदर्यमित्यर्थः । भगवदीयरेव वस्तुभिः सर्वध्यवहारसिद्धौ सर्वीप्यात्मनौ मावो भगवति सिद्धौ भवतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

मगवदीयवस्तृनामिन्द्रियेः सह योजनेन सिद्धं म्मानं विवृण्यन्ति हरिमूर्तिरिति । हिर्मूर्तिः सदा घ्येषा संकल्पादिष तत्र हि । दर्शनं स्पर्शनं म्बेष्टं तथा कृतिगती सदा ॥ १७ ॥ अवणं कीर्तनं स्पर्धं पुत्रे कृष्णिविषे रितिः । पायोर्भटांदात्यागेन द्रोपमागं तनी नयेत् ॥ १८ ॥ यस्य या भगवत्कार्यं पदा स्पष्टं न दद्यते । सदा विनिष्रहस्तस्य कर्नव्य इति निश्चयः ॥ १९ ॥ नातः परतरो मद्रो नातः परतरः स्तवः । नातः परतरो पद्या तीर्थं नातः पराहपरम्॥ २० ॥

आद्यचरणेन मनसो भाव उक्तः । इन्द्रियाणामाहुः सङ्कल्पाद्पीति । दर्शनस्पर्शन-कृतिगतिश्रवणकीर्तनानि चक्षुस्त्ववपाणिपादश्रोत्रवाक्कार्याणि सङ्गरूपादिप तत्र मगव-स्येव सम्पादनीयानि । भगवद्विषयकाण्येव दर्शनादीनि सङ्कल्पनीयानि, न तु विषयविषय-काणीत्यर्थः । मुख्यतस्तु भगविद्वपयकाणि तानि कर्तव्यानि । तदसम्भवे सङ्कल्पमात्रमपि कर्तव्यमिति सङ्कल्पस ततो गौणत्वस्चनाय अपिशब्दः । भगवद्धर्मसामर्थ्यसिद्धवैराग्य-खरूपं तेन साध्यं फठं च बदन्तः पायोविंनियोगमाहुः पुत्रेति । कृष्णिप्रिये पुत्रे रतिः कृत्री, पायोमिलत्याजकेन्द्रियाद्वेतोर्मलांशस्य प्राकृतमावस्य त्यागेन दोपमागं अलौकिकत्वं तनौ नयेत् प्रापयेदिलन्वयः । मललागस पायुकार्यत्वात् पायुग्रहणम् । अत एवा सिस्क्षोः पुरः पुर्यो नाभिद्वारमपानत' इति देहत्यागस्य अपानकार्यत्वमुक्तम् । अपानं इन्द्रियमिति उक्तरपानं पायुश्चेत्येकमेव । क्रुष्णप्रिय इति । भगवदीयेषु रागो अन्यत्र विराग इति लक्षण वैराग्यस्वरूपमुक्तम् । कृष्णः त्रियो यस्य ताद्दो भगवदीये । तथा च भगवदी-यत्वेन राग इत्यर्थः । पुत्रपदमुपलक्षणम् । भार्यादिष्वप्येवम् । 'नापुत्रस्य लोकोस्ती'त्यादि-वाक्यैः पुत्रे रागस्य प्रमाणसिद्धत्वेन कर्तव्यत्वशङ्कया पुत्रपदम् । अन्यत्र आत्मन एव निरुपिकेहिविषयत्वात् पुत्रस्य च 'आत्मा वै पुत्रनामासी'त्यादिवाक्यैरात्मत्वकथनात् तत्र राग उक्तः । अत्र तु भगवत एव निरुपिक्षेहविषयत्वाद्भगवदीये एव रागोन्यत्र विराग इति भावः । मलं द्विविधम् , प्रतिजन्मिन जायमानं देहरूपमेकम् , प्रत्यहं जायमा-नमपरम्, उमयविधमलिवृत्तेः पायुकार्यत्वादेककथने द्वितीयमप्युक्तं जातमिति ज्ञेयम्। ब्राणरसनोपस्थानां विनियोगमाहुः यस्य वेति । अन्येषां भगवति विनियोगसङ्गल्यो विषय-भोगसङ्गल्पनिग्रहश्चोक्तः । एतेपामञ्जना भगवति विनियोगसङ्गल्पासम्भवात् निग्रहमात्रं कर्तव्यम् । एतैर्विषयमोगो न सङ्गल्पनीय इत्यर्थः । वाशब्दोऽनादरे। यस्य एव इन्द्रियस कार्य भगवत्सम्बन्धि यदा यस्मिन् काले स्पष्टं न दृश्यते तदा तस्मिन् काले तस्ये-ट्रियस्य विनिग्रहः कर्तव्यः । तदिन्द्रियं विषयान्तरे न प्रवर्तनीयम्, पतिव्रतावन्त्या श्चेयमित्यर्थः ॥ १७,१८,१९,२० ॥

स्त्रीयेषु कृपयोक्तस्य ग्रन्थस्यास्य महात्मभिः । वदनानलदासोक्ता च्याकृतिः पूर्णतामगात् ॥ १ ॥

इतिश्रीविद्वलेशात्मजश्रीवद्यभकृता निरोधलक्षणविवृतिः सम्पूर्णा ॥

#### श्रीरूप्णाय नमः।

## निरोधलक्षणम्।

### श्रीहरिरायकृतनिरोधलक्षणविद्वतिसमेतम् ।

नमामि श्रीमदाचार्याननस्पकरुणायुतान् । निरोधफठदानाय प्रभुणा प्रकटीकृतान् ॥ १ ॥ यदीयचरणाम्भोजं वरणं मूर्तिमछाभोः । तत्कृपातः करिष्येहं निरोधिनवृतिं सुदा ॥ २ ॥ तदाविर्मानितश्रीमछाभ्रसेवारसात्मकः । अस्मछाभुः कृपयतु वियः श्रीनिष्ठलेश्वरः ॥ ३ ॥ वन्दे पितृपदाम्भोज श्रीमदाचार्यसिश्रतः । यतोऽहमभव सर्वसाधनामाववानिष ॥ ४ ॥

अयोपोद्धाततया इदं विचार्यते, को निरोधः? किञ्च तस्य कारणम्? कथ वा तस फल्लिमिति । तत्रोच्यते । प्रपञ्चविस्मृतिसहिता आसक्तिनिरोध इति । न च आसक्तिमार्ग स इति वाच्यम् । विषयासक्ती व्यभिचारात् । न च तत्र प्रपञ्चविस्मृतिः, किन्तुः निशेषतः तदभिनिपेश एव । न चासक्तिविपयातिरिक्तप्रपञ्चितस्मृतेरुभयसाधारण्येन अतिव्याप्तिरिति वाच्यम् । प्रपद्मशब्दस्य तत्सामान्यामिप्रायत्वात् । न च ठौकिकास-किनिपयो न प्रपञ्चः इति वाच्यम्, तद्रूपस्य ताद्याशक्तयैवोत्पादकत्वात् । न च प्रपञ्चमात्रास्मरण आसक्तेर्निर्विषयत्वापात इति वाच्यम् । प्रपञ्चातीतस्य तद्विषय-त्वात् । न च तद्विपयस्य तदतीतत्वे प्रापिकजीवासिक्तिनिषयत्व न स्थादिति वाच्यम् । योगजधर्मप्रसासत्त्या अतीन्द्रियार्थस्य इव मत्त्त्या प्रपत्नातीतस्य विषयत्वोषपत्तेः । कित्र, श्रुतानुरागेंसके छोकेऽपि अतीन्द्रियार्थस तद्विपयत्वमस्ति एउ । अत एव कल्पतरुकाम-धेन्यादिमाहात्म्यश्रवणेन दश्यते अग्निलानां छोकानामभिलापः । वस्तुतस्तु प्रपञ्चातीतस्य अपि ऐन्द्रियकत्वमेन, चक्षुरवेदात्वेऽपि अनुणनेद्यत्वात् । 'कश्चिद् धीर' इति श्रुते'र्दिच्य ददामि ते चक्षः' 'तस्मिन् रष्टे परावरे' 'पश्यन्ति ते मे' 'त एव पश्यन्ति' इलादि-स्मृतिम्यश्च विशिष्टचक्षुर्वेद्यत्वाच । नतु रुक्षणे प्रपञ्चत्याग एव कुतो न निरोविविशेषण-तयोच्यत इति चेत्। न । तम्य ज्ञानमार्गीयमोक्षसायनत्वेन अत्र अनुपयोगात्। अत् तु मजनान्यवानुपपत्या ममतापरापर्तनम्येव त्यागपदार्थत्वेन तस्य तद्विसमृतिमाप्रपर्ववसि-तत्वात् । अत एव 'त्वन्मायया मा मजदारगेहेष्यासक्तचित्तम्य' इति वृत्रयचः । उक्त च प्रमुभिः श्रीभागपतार्थनत्वदीपे 'महामावात् तु मक्ताना गृहमेव विशिष्यत' इति । तस्मात् तदिम्मृतिमानमेनात्र मृग्यनिति । अत एन भरताचार्योप्याह तहक्षण 'या तु व्यसन-मन्त्रानिनिरोध स तु बच्यत' इति । व्यमन च प्रपश्चितस्मृतिपूर्विका आमक्तिरेव । अत

९ सित्तौ प्रकृतिराज्यथामुर्गोद्धात विदुर्तुषा । २ श्रुतापुरागस्येतिपाठ ।

एव क्षणमि तत्र तेन विना खातुमशक्तिः । अंशतोप्यन्यस्मरणे क्षणं तेन निर्वाहात् । अत एव प्रोचुः परमदुर्रुभत्वमेव वदन्तः श्रीमदाचार्याः मिकवर्धिन्यां 'यदा खाद्यसनं कृष्णे कृतार्थः खात् तदैव हि' इति । विशेषेण असनं क्षेपणं सर्वस्य यस्मादितिन्युत्प- स्यापि तस्य भावस्य प्रपञ्चविस्मृतिरूपत्वमेव सिध्यति ।

स च निरोधो द्विविधः । भागवतोऽन्यश्च । अत एवोक्तमाचार्यैः 'निरोधो यदि मक्तानां स्वस्मिन् स्वस्य च तेषु हि, तदोभयसुसम्बन्धात् इढो भवति नान्यथे'ति । तत्र आद्यो भगवतः प्रपञ्चविस्मृतिपूर्वकमक्तविषयकासिक्तिरिति । 'निरोधोऽस्थानुशयनमान्तमः सह शक्तिभि'रितिवचनात् । अस्येति पष्टचा मेदेन निर्देशात् । 'निरोधोऽस्थानुशयनमान्तमः सम्बन्धः क्रीडनं हरे'रित्याचार्यचरणैर्विवृतत्वाच । ठीठारूपेषु सर्गादिषु परिगणिन्तत्वाच । 'स च गोपीभिः स्तोभित' इत्यादिना निरूपितः ।

नन्वत्र लक्षणमिद्मनुपपन्नम् , भक्तानां प्रापित्रकत्वेन भगवतस्तद्विपयकासक्तौ प्रपञ्चविस्मरणामावादिति चेत्, उच्यते । अवधारितं च तेषु त्वया प्रापिबकत्वं केन प्रमाणेन ? न तावत् प्रत्यक्षम् , तेषां लीलाम् एचतिरिक्तजनप्रत्यक्षागोचरत्वात् । भक्तविशेष-प्रत्यक्षस्याप्रापिक्षकतानुकूछत्वात् । 'सदा पश्यन्ति स्रय' इति श्रुते:, 'यद्धि पश्यन्ति मुनयः' 'ते एव पश्यन्ति' 'पश्यन्ति ते मे' इत्यादिवाक्यैः । एतत्प्रपञ्चान्तःपाते भक्तानां सगुणद्दिष्यताया अनिवार्यत्वात्। अत एवाप्रापित्रकत्वं बोधयन् निजैव्वर्यस्य 'दिव्यं द्दामि ते चक्षु'रिति प्रभुरुक्तवान् । नाप्यनुमितिः, अनुकूलतकीभावात् । न च दृश्यत्वा-देरतुकूठतर्कत्वमिति वाच्यम्, दश्यत्वस प्रागुक्तप्रकौरर्व्यवस्थापितत्वात् । शब्दस्तु 'जयति जननिवासः', 'तद्दिष्णोः परमं पदम्', 'मिन्निष्ठं निर्शुणं स्पृतम्', 'तं भजन् निर्शुणो मवेत्', 'मुक्तोपस्प्यव्यपदेशात्', 'मुक्ता अपि लीलाविग्रहं कृत्वा मजन्त' इत्यादिवाक्यैरनुकूल एव इति नानुपपत्तं किञ्चित्। ननु अस्तु मक्तानां तथात्वम्, तथापि मगवतोप्रतिहतज्ञानशक्तेः प्रपञ्चविस्मरणं कथमुपपाद्यत इति चेत्, इत्यम्। मगवान् हि पृष्टिमार्गे अङ्गीकुर्वन् स्वधर्मानिष सजति, विपरीतांश्च विद्धाति । 'आत्मारामोऽप्यरीरमत्', 'आत्मारामोऽप्यख-ण्डितः', 'ये मजन्ति तु मां भक्तया मिय ते तेषु चाप्यहम्', 'न पारयेह'मिलादिवाक्यैः। एवं सति यत्र निरोधं चिकीर्पुर्भवति प्रभुः, तत्र तदनुकूलखखरूपमपि सम्पादयतीति तद्रथमज्ञलमपि युक्ततरम् । विविधानन्तशक्तिमत्त्वेन तत्र सर्वीपपत्तः। न च विरोधादज्ञत्वे सर्वज्ञत्वमनुषपन्नमिति वाच्यम् । विरुद्धविविधवमीधारत्वसः भगवति 'तदेजति तद्रौजति' इत्यादिश्चितिसिद्धत्वात् । एतच यथा तथा अस्मत्स्यामिभिर्निरूपितं विद्वन्मण्डने । नच अज्ञत्वस्य अनिद्याजन्यत्वनियमेन भगवति तदमावात् तयात्वमसम्मवीति याच्यम्। अविद्याया अपि 'श्रिया पुष्टघे'तिवाक्यात् तच्छक्तित्वेन तदधीनत्वात् । न च 'यन्घोसा-विद्यया अनादि'रिति वाक्यादविद्याश्रयत्वे तया पन्धसम्भव इति वान्यम् । तसास्रोति-

पदेन जीवविषयत्त्रस्य वाक्ये एवोक्तत्वात् । अत एव श्रीमदाचार्येनिक्किपतं निवन्धे, 'विद्याविद्ये हरेः शक्ती माययेव विनिर्मिते, ते जीवस्यैव नान्यस्य दुःखित्व चाप्यनीशते'ति । तं च धर्म प्रमुः पृष्टिमार्ग एव आविर्मावयतीति 'मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपी'तिवचनादवसीयते । अत एव निक्किपतं केनचित् भगवत्स्वक्कपतत्त्वाभिज्ञेन 'संगुष्णन्' इत्यादि । तदेतत् सर्वमाचार्ये 'र्यथार्भकः स्वप्रतिविम्बविश्रम' इत्यत्र निक्किपत-मिति सहदयेस्तत एव विभावनीयम् ।

अथ किं तस्य कारणमिति चिन्त्यते । न तावित्ररोधो लोक इव वासनया जन्यत इति वक्तं शक्यम् । तस्या अनुभवजन्यत्वात् । भगवतश्च साक्षात्कारात् प्राक् रौकिक-निषयविषयीन्द्रियाविषयत्वेन अननुभवात्। साक्षात्कारे तु दिव्यदृष्टिदानेन तथात्वसम्भ-वात्। 'दिव्यं ददामि ते चक्षु'रिति वाक्यात्, 'कश्चित् धीर' इतिश्चतेश्च। नापि मक्तिः, सा हि दिघा, मर्यादापुष्टिभेदेन, तत्र न तावदाद्या, तस्या 'भक्तया त्वनन्यया,' 'विशते वदनन्तरम्, 'ज्ञानयोगश्च मन्निष्ठो नैर्गुण्यो भक्तिलक्षणः, द्वयोरप्येक एवार्थो भगवन्छन्द-रुक्षण' इत्यादिवान्यैः सायुर्ज्यमुक्तिफरुकत्वेन निरोधाजनकत्वात् । नतु 'भक्तया सञ्जातया मत्त्रये'लादिवाक्येर्मर्यादामकेः पुष्टिमक्तिफळकत्वेन तस्याश्च निरोधसाधकतया कथ न परम्परयैतस्या अपि तजनकत्वमिति चेत्, न, पुष्टिमक्तेरपि तजनकत्वस्य विचार्यत्वेन मर्यो-दायामप्रसक्तेः । न हि सापि साक्षान्निरोधं साधयति, किन्तु भगवतः साक्षात् तत्साधनत्वे निमित्तमात्रं सा। अन्यथा 'कृष्णेन चोद्धता' इतिवाक्य निरुध्येत । न हि निरोधः कदाचिदिष खकुतसाधनैः सिध्यति । अत एवोक्तमाचार्यः 'आसिकः प्रेमपूर्वेव प्रेमापि इरिणा कृत'मिति । अत एव व्रजसीमन्तिनीच्येव निरोधः सिद्धः, नान्येषु, भगवता तत्रैव तथा सम्पादितत्वात् । अत एव श्रीमदाचार्येमेक्तिवर्धिन्यां 'यदा स्याद्ध्यसनं कृष्णे कृतार्थः सात् तदेव ही'ति दुर्लभत्वमेवोक्तम्। तहिं किमाकस्मिकतैवेति चेत्, न, स्वरूपसैवानुग्रह-विशेषसहकृतस्य हेतुत्वात् । तद्विशेषश्य सर्वात्मभावसाध्यफलदानेच्छेनेति सङ्केषः । यद्यपि गावनागुणगानादेः साधनता श्रृयते, तथापि फलस नि साधनत्वमङ्गभिया योगक्षेम-साधारणं माध्यत्वमादाय सा वक्तत्र्येति भावः ।

अय क्य तम्य फल्लिमिति चिन्त्यते । सुरादुःराभावान्यतत्त्वाभावात् । प्रत्युतामक्तेः म्वित्रयवाद्यास्या दुःरसहकृतत्वाचेति । अयमर्थः । निरोधो हि प्रप्यपिस्मृतिगिद्देता आसक्तिः, सा च स्वित्रयित्रयकितिभिमनोत्यजनको भावः, तस्य
घ रमस्पत्वेन सुराम्पत्वात् । 'रमं हि एवायं रुष्या आनन्दीभवती'ति श्रुतेः । प्रप्यविम्मृतिस्पत्वेन प्रापिकितदुःगामातस्त्रपत्वाच । किय, फल पुरुपार्थः, तत्त्वं च तेन
म्वयृत्तिनयेष्यमाणत्वम् । तया च आमिकिमध्यपतितदुःराम्यापि आकाह्यणीयत्वेन तथा-

३ प्रयोगमगायुग्येति याद ।

त्वम् । 'विपदः सन्तु ताः शश्वत्' इतिवाक्यात् । अन्यया श्येनादाविष तजन्यनरकस्य तदुमयक्तपत्वाभावेन फलत्वं न स्यात् । नतु शञ्चिविषतिरेव तत्र फलम्, न नरक इति चेत्, न । 'म्यान् मे नरकोऽिष शञ्चिविषयतािम'तििधया श्येनकरणात् । सुखसाधनं तिदिति चेत्, तदा प्रकृतेऽिष दीयतां दृष्टिः । न च सुखभ्रमात् प्रवृत्तिरिति वाच्यम् । नरके सुखभ्रमायोगात् । तस्मात् पुरुषार्थस्येव फलत्वेन दुःखसिम्मन्नस्यापि निरोधस्य फलत्वमिति । वस्तुतस्तु दुःखमेय न, किन्तु रसान्तर्गतत्वेन प्रसुप्राकत्य-साक्षाद्वेतुतया परमानन्द एव । अत एव श्रीशुकैर्दिया वियोगदुःखानुभवसमयेषि 'रिमिरे ऽहःसु तिचता' इत्युक्तम् । श्रीमदाचार्येरप्यभिहित'मतो निरोधो महाफल' इति । तस्मा-निरोधः सकलफलम्र्धन्यं फलिति सिद्धम् ।

ननु कथमत्र निरोधस्य दशमार्थस्य परमफललिसिद्धिः । तदुत्तरवर्तिस्कन्धद्वयप्रति-पाद्यलीलाद्वयरूपमुत्त्वयाश्रययोरन्यतरस्याश्रयस्येव वा तथात्वोत्त्वयौचित्यादिति चेत्, न । मृत्त्वाश्रययोरितदुपयोगित्वेन स्कन्धद्वयेन प्रतिपादनात् । तथाहि । निरोधे चास्ति प्रकार-द्वयम् , सगुणिनर्गुणभेदेन, निर्गुणे त्वन्यैव व्यवस्था । सगुणे तु निरुद्धभक्तदेहस्य भौतिक-त्या निवर्तनीयत्वेन भक्तिमार्गप्रकारेण निवर्ल देहमलौकिकं लीलोपयोगिनं सम्पाद्य स्थान्तः-स्थापयित्वा ततो लीलेच्छायां सास्थानाद्विमोचयित, पुनः तदुपरतो स्थाश्रितानेव करोतीति लीलाद्वयं सगुणिनरोधोपयोगित्वेन निरूपितमिति न परमफलत्वसिद्धिवरोध इत्तर्थः ।

अतः परं निरोधरूपपरमफलं निरूपयन्तः तत्साधनं साक्षात्परम्पराभेदेन गौणमुख्य-मेदेन वा निरूपयितुं तिन्निमित्तकारणभृतयोभीवभावनगुणगानयोभिष्ये प्रथमं स्नोकन्नयेण मुख्यं भावभावनं दुर्लभत्वयोयाय स्वविषयकतयेव प्रार्थनारूपेण निरूपयन्ति यच दुःख-मिति । निरोधे हि साधनद्वयम्, तद्भावभावनं गुणगानं वा । तत्र भावनीयभावश्य सर्वात्म-भावेन निरुद्धानां सुखदुःखात्मको, 'विकल्लं तथास्वास्थ्य'मिति वाक्यात् । तथा च तद्भावनं साधनं निरूपयितुं प्रपत्रविसम्पादकतया अभ्यहितं प्रथमं भावप्रयमांशं दुःखं प्रार्थयन्ते यच दुःखिमिति ।

यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्थान्मम कचित्॥१॥

यदिति प्रसिद्धं श्रीभागवतादौ परमातिरूपं प्रभुप्राकट्यकारणं युगपदनुभृताखिल-ठीलानुभावकं लोकविलक्षणं प्रभुस्कर्यात्मकं वस्तुतः फलरूपं चकारात् तत्मंबलित-सुराशबिलतमपि दुःस्वं यद्गोदाया अशासीयभक्तायाः सर्वया द्याधिकरणभृतायाः यावद्वाववद्धद्यदेशाधिष्ठितशायिभावोत्पत्तिनिमित्तभृतायाः, तथा नन्दादीनां श्रीनन्द-प्रभृतीनामित्तलत्रवयासिनां चकारात् तत्सम्बन्धिनामन्येपामि यहुःग्वं भगवता परमफल-प्रभृतीनादत्तं येनैवं कथनं 'मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपादाम्युनाश्रया' इत्यादिः, तदिष गोकुले सर्वया निरोधक्षाने क्यानिक्षतानामेव सम्पादितं दुःखं मम कचिद्पि सादिल-श्रिमेण सम्बन्धः । एवं श्रीयशोदानन्दादिदुःखं भगवतो दानक्रमेण प्रार्थयित्वा अतिदुरापं गोपिकादुःखं प्रार्थयन्ते गोपिकानां त्यिति । तुशब्दः पूर्वसादौत्कट्यवैठक्षण्यादि-वोधकः । गोपिकानां वजसीमन्तिनीनामात्मत्वभक्तवदयत्वादिभिधेमैंः सर्वधा निरुद्धानां यत्सरूपात्मकं रसात्मकतया प्रसिद्धं श्रीभागवतादी, वस्तुतो भावांशमूततयानन्दरूप तहुः वं मम कचिद्पि देहेन्द्रियप्राणान्तः करणेषु स्यादिति अभिलाप इत्यर्थः । नतु त्रजवासिनो हि सर्वेषि सर्वथा सर्वात्मभावेन भगवन्तमानन्दिनिर्धि त्राप्ताः परमानन्दसमुद्र-निममा दुःखळेशसम्भावनारहिताः स्वाशितशोकनिरसन्समर्थाः आनन्दसृष्टिसमुत्पन्नाः, तदुः खप्रार्थनगसम्भावितिमव भातीति चेदुच्यते । 'रसो वै स' इतिश्रुत्या भगवान् रसात्मक इत्यविवादम् । स च स्वशास्त्रसिद्धप्रकारक एव तथा भवतीति प्रभोरपि तथा मन्तव्यं रूपमकामेनापि त्वया । तथा च पूर्वरसरीत्या स्वरूपानन्ददानं 'आत्मना प्रथमा ठीठे' लाद्यक्तप्रकारेण पञ्चधा देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणादिषु जायत इति तेषामतिन्यक्ततया तन्निष्ठस्तरूपानन्दसापि व्यक्तत्वेन पश्यतां तत्र सुखलव्यवहारः, यत्रोत्तररीत्मा रसदानं तन्मनसेवेति तसाव्यक्ततया तन्निष्ठस्वरूपानन्दस्यापि तथात्वेन वहिःप्राकट्यामावात् तत्र दुःखत्वव्यवहार इति तमादाय दुःखमित्युक्तम् । वस्तुतस्तु स महानानन्द इति दशम-स्कन्यविवृतावसकृदमिहितमिति सहदयैः तत एव विमावनीयमिति दिक् ॥ १ ॥

एवं भावनार्थ भावप्रथमांशं दुःखं प्रार्थयित्वा श्रीयशोदानन्दादिसुखप्रार्थनस्य रास-स्त्रीमावप्रितविष्रहत्वेन स्वस्थायोग्यतया तदप्रार्थ्य गोपिकानामेव सुखं भावोत्तरांशभूतं प्रार्थयन्ते गोकुरुं गोपिकानामिति ।

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां व्रजवासिनाम् । यत्सुग्वं समभृत् तन्मे भगवान् कि विधास्यति ॥ २ ॥

भगवतो हि स्थानद्वये गोपिकासम्यन्धिनी ठीठा, सैव तामिनिहे सर्वदा अतुमूपते सहेनेव च तत्र सुखिगित । तत्र प्रथमं गोकुले भगवतो ठीठामिनित्सपुच्छावठम्बनहेयह्वकोयनृत्यगीतपीठकानयनाहिभिगोपिकानां सर्वथा परिगृहीतानां चकारात्
तहारकमन्येपां गोपादीनां श्रय्यान्तरणस्थठसमीकरणाहिभिरसहोचेन सर्वेपां व्रजवािमां
तत्मप्यन्धिमम्बन्धिनां पश्यादीनां च घरसुम्बमनुभूयमानठीठाठयसम्पादकमभूत् तत्
कि मे मम मत्मप्यन्धी वा हृदयस्थो भगवान् कि विधास्यति विशेषेण करियिति
पोपियप्यनीति वार्धः । किमिति प्रशार्थकाव्ययप्रयोगेण एतत्सुसप्राप्तिर्ठीठाम्दपप्रभुप्राकट्याधीनतया प्रयोक्तदुःसामिनो दुर्छमत्वं स्वितम् । अन्यत्र तथा करणे सामर्थ्यामायमागद्वाहुः भगवािनित । स हि मर्वत्र मर्थ कर्तु समर्थः, अतः कृपायामन्यप्रापि तथा
करियनीत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं भावनार्थं भावांशद्वयं प्रार्थयित्वा कदाचिद्तितीत्रविरहभावोत्यत्तो नाशसम्भाव-नायामुद्धवागमनजनितोत्सवोऽपि तथाभावनिवर्तकतया स्कृतिविषयो जात इतिभावान्तः-पातेषि लीलाजनितसुखविलक्षणत्वादेकदेशभूतं तमप्यंशं प्रार्थयन्ते उद्धवागमन इति ।

उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा ।

हुन्दावने गोकुले वा तथा मे मनसि कचित् ॥ ३॥

उद्भवस्य उत्सवात्मकस्य आगमने जातः प्रकटीभूतो यः सर्वविठक्षणो भगव-त्मक्षावयवद्दीनेन तदीयत्विनिर्धारणात् उत्पन्नः यः स्वार्थद्तप्रेषणाभिमत्यात्मको य उत्सवो व्यवसीमन्तिनीनां घथा येन प्रकारेण तथा तेनैव प्रकारेण तद्भावभावनायां मे मम मनिस किचित् कदाचिदिष स्वादित्यभिलाप इत्यर्थः । अयमुत्सवो नन्दादीनां गोषिकानां च जात इति व्यवस्थया स्थानद्वयं निर्दिशन्ति वृन्दावने गोकुले वेति । वृन्दावने पृष्टिस्थाने रहिस व्रवस्थाणाम्, गोकुले गोष्ठे नन्दादीनामिति व्यवस्था । भूग्वशेद्धव व्यवस्था । क्वात्यक्षाणाम्, गोकुले गोष्ठे नन्दादीनामिति व्यवस्था । भूग्वशेद्धव व्यवस्था । प्राप्तान नित्यव्यागतं मित्यादिनोक्तः स कथं न प्रार्थित इति चेत् , तत्राहुः समहानिति । प्रियागमनोत्सवापेक्षया विरहे तद्तागमनोत्सवविशिष्टचस्थानुभवसिद्धतया विरहरसपोपकत्वेन चायमुत्सवः ततोपि सुतरां महानित्यर्थः ॥ ३॥

एवं अछोकिकसामर्थ्यरूपो मुख्यो निरोधः खस्येनेति तत्साधननिर्देशः प्रार्थना-व्याजेन खनिषयतयेव कृतः, अन्येषां तु भगवान् महापुरुपकृपया तद्धिकारानुसारेण सायुज्यं सेनोपयोगिदेहं वा दास्यतीत्यभित्रायेण तानत्पर्यन्तं स्थितिप्रकारमाहुः महतामिति।

महतां कृपया यावद्गगवान् द्ययिष्यति । तावदानन्दसन्दोहः कीर्लमानः सुखाय हि ॥ ४ ॥

यावत् भगवान् दयिष्णिति फलोन्मुखां दयां करिष्यति तावत् कीर्ल-मानः कीर्तनिवपयीकियमाणः एव स सुम्बायेल्यशः । 'महस्ते विष्णो सुमतिं भजामहे,' 'विना महत्यादरजोभिपेकम्', 'किरातहूणान्ध्र,' 'देविपेमें प्रियतमः' 'लत्यादपोतेन महत्कतेन' 'सदतुप्रहो भवा'नित्यादिवाक्येभेगवतो दयायां च नान्यत्कारणिनिति वक्तुमाहुः महत्तां कृपयेति । महतां भगवद्धमेंः महत्त्वमापन्नानां कृपया करुणयेत्यर्थः । अन-वतारदश्चायां विशेषतो महापुरुपद्धारेवोद्धारात् । एतेन इदानीं मिक्तमार्गम्य ते एव निर्वा-वतारदश्चायां विशेषतो महापुरुपद्धारेवोद्धारात् । एतेन इदानीं मिक्तमार्गम्य ते एव निर्वा-हका इत्युक्तं भवति । नतु कीर्त्यमानेषि मगवति फलपर्यन्तं श्रमेण कर्मादिष्टिव दुःख-हका इत्युक्तं भवति । नतु कीर्त्यमानेषि मगवति कलपर्यन्तं श्रमेण कर्मादिष्टिव दुःख-मवेत्याशङ्खाहुः आनन्दसन्दोह् इति । भगवत आनन्दसमुदायरूपत्वेन तद्धणानामिष् तदिभिन्नतया खरूपसमानयोगक्षेमत्वात् साधनदशायामिष् तत्किर्तनेन आनन्द एव भवति, न कर्मीदिभिरिव दुःखिमत्यर्थः । अत एव अवगतभगवत्कयारसः परीक्षित् एतदर्थकमेव 'श्रोत्रमनोभिरामा 'दितिगुणानुबादविशेषणमुक्तवान् । हीति युक्तोयमर्थः । कीर्तन-विषयस्यानन्दसन्दोहरूपत्वे सुखस्य युक्तत्वात् ॥ ४ ॥

ननु कीर्तनं हि सुखसाधनम्, तत्र महतां कृपयेति को वाग्रहः यथाकथिषदिषि कृतं तत्त्रथेति प्रश्नेनेत्याहुः महतां कृपयेति ।

महतां कृपया यहत्कीर्तनं सुखदं सदा । न तथा लौकिकानां तु स्निग्धभोजनस्क्षवत् ॥ ५ ॥

यहत् यथा महतां महापुरुषाणां कृपया करुणया ठोकविठक्षणानां मगवन्त्रस्विन्तां कृपया निरुपिपरदुः सप्रहाणेच्छया सदा कालापरिच्छेदेन कीर्तनं सुखदं तापत्रयनिवृत्तिपूर्वकप्रसानन्ददायकं निरोधजनकं वा तथा छोकिकानां ठोकसम्वन्त्रयां महापुरुपद्वारा अभगवच्छरणागतानाम्, अत एव केवलसंसारासक्तानां कीर्तनं न तथेसर्थः । वेलक्षण्यं वक्तुं लोकिकं दृष्टान्तमाहुः स्तिन्धभोजनम्, तयोरिव तद्वदिसर्थः । तथा च यथा किन्धभोजनम्, तच रूक्षं च, अर्थात् रूक्षभोजनम्, तयोरिव तद्वदिसर्थः । तथा च यथा किन्धभोजनरूक्षभोजनयोस्तारतम्यं तथा महापुरुपकृपाविशिष्टकीर्तनस्य पुष्टिफलसायकत्वम्, रूक्षस्य तदसायकत्ववत् लोकिककीर्तनस्य तत्कलसायकत्वम्, रूक्षस्य तदसायकत्ववत् लोकिककीर्तनस्य तत्कलसायकत्वमुक्तिनिमावः । किन्धस्य वृतसुतस्यावादेर्माजने रूक्षः प्रीतिरहितस्तस्य भोजनिमवेसर्थः । यथा कस्त्रचित् ज्वराद्यभिमृतस्य क्षित्रयं वस्तु न रोचते तस्य यथा तद्रसानिभइरसङ्गस्य प्रतिदिनं सीयमाणशरीरस्य न तद्रोजनं पुष्टिफलं, तथा महापुरुपकृपाऽभावरूपदोप-युक्तानां ताद्यकीर्तने रूक्षणां लोकिकानां कीर्तनस्य न पुष्टिफलत्विमित्त भावः । यद्वा, किन्धं मोजनं वस्य स चार्यात् तद्रक्षथ तयोरिव तद्वदिसर्थः । तथा च यथा विष्यमोजनरूक्षभोजनयोम्तारतम्यं तथा अलोकिकलैकिककीर्तनकर्वोरितीसर्थः ॥ ५॥ । ४॥ विष्यमोजनरूक्षभोजनयोम्तारतम्यं तथा अलोकिकलैकिककीर्तनकर्वोरितीसर्थः ॥ ५॥ । ४॥

नतु सुपिनिकी द्यापर्यन्तं कीर्तनं कर्तव्यत्वेन निरूपितम्, तम 'तरित शोकमान्यित्' 'नवमंत्र्योऽमृतत्वमेती'त्यादिश्चनिभिः ज्ञाननेव दुःखनिवृत्या सुराप्राप्ते-ज्ञानामन्ययम् स्वेयम्, किं गुणगानेन इति चेत्, तमाहुः गुणगान इति ।

गुणमाने मुम्बावासिर्गाविन्द्स्य प्रजायने । यथा तथा शुकादीनां नवात्मनि कुनोन्यतः॥ ६॥

यथा गोविन्द्रस्य गोगोकुलपतिनिःमाधनाविषम्य गुणानां गाने स्तुनिबुद्ध्या कथने ज्ञुकादीनां मिढजानफलानामपि सुर्यम्, तथा तेषामेत्र आत्मिनि न्यारमितिषये जावमानं प्रधारम्येक्षयोतेन सुर्यं न नाधन्यथैः । यद्वा यथा मक्तिः कियमाणे गुणगाने तस्त्रवर्णन गोविन्द्रस्य प्रमोः सुर्यात्रामि गिङ्काः यत्र गायन्ती निवाक्यान् तथा तस्तर्वन् पामि शुक्रदिनां आत्मिनि अन्तःकरणे नेत्यथैः । तथा च प्रभोरिनिश्यिततोष-

हेतुतया ज्ञानमार्गस्थित्यपेक्षया सुखाधिक्याच गुणगानेनेव स्थातच्यमिति भावः । अत एव 'ठोकांश्र लोकानुगतान् पर्ध् हित्वाश्रितास्ते चरणातपत्रम्,' 'परस्पं त्वहुणवादसीधु-पीयूपनिर्यापितदेहभर्माः,' 'अघ ह वाव तव महिमासृत,' 'यदनुचरित,' 'तव कथासृतम्,' 'श्रवणाहर्शनात्,' 'येऽन्योन्यतो भागवता' इत्यादिवाक्येगुणगानपराणां इत्रतेरपेक्ष्यो-त्यापि स्ताःधुरुपार्थत्वं सर्वाधिकफल्टवं चावगम्यते गुणगानस्य । इतोऽपि तदेव कर्तव्य-मिति भावः । तदेवाहुः कुनोऽन्यत इति । अन्यतः ज्ञानादिम्यो विषयादिग्यो वा कुन एत्सुस्वमित्यर्थः । 'ज्ञाने प्रयासमुदपास्य,' 'निवृत्तत्र्यः,' 'नेपातिदुःसहे'तादिवाक्येः श्रीभागवते तथेव निरूपणात् । नतु 'तरित शोकमारमित्त,' 'तमेव विदित्वातिमृत्युमेती'-त्यादिश्रतेः का गतिरिति चेद्, अत्र वदामः । तस्मा'ध्रद्वित्त्रस्येभिक्तमते ज्ञानानपेक्षणात् ज्ञानिनस्तु 'नेष्कर्म्यमपी'त्यादिवाक्येः सर्वथा भक्त्यपेक्षणात् तित्ररपेक्ष-मित्तमार्ग एव समीचीनः। तथा च मोक्षरूपाक्षयसुखसाधकत्वं ज्ञानसापि मित्तसहरूतस्य-विति केवलज्ञानस्थितिमपहाय केवलमक्तावेव स्थितिः कर्तव्यत्यर्थः । श्रुत्यादिषु ज्ञान-कर्लोक्तिस्तु दुःखाभावपर्यवसन्नत्रेव । परमानन्दावाधिस्तु भक्त्येव । वस्तुतस्तु दुःखाभावोऽप्येतद्यीन एव । 'अनर्थोपश्रम'मितिवाक्यात् । अत एव आचार्यरानन्दमयाधिकरणे 'एवं सत्ती'तारम्य 'स्तीयत्वेन वरणे मित्तमावात् सहकारियोग्यतासम्पत्या पुरुपोत्तमप्राप्ति-भवती'ति निर्णीयत इत्यस्यभायि ॥ ६ ॥

नतु कृते गुणगाने किं भवतीत्माशङ्क्ष्य तत्र प्रवृत्त्यर्थे परिचायकं फलमाहुः क्विट्यमानानिति ।

क्तिइयमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्थं निर्गतं वहिः॥७॥

गुणगाने तत्स्वरूपसम्या तद्यास्पर्य किट्यमानानुपतपतो जनान् दृष्ट्वा अय-होक्य चदा परीक्षासाधनसम्पत्ती कृपायुक्तो भवेत् तदा सर्व सर्वोशपूर्ण सदानन्दं परं ब्रह्म यशोदोत्सङ्गराहितं हृदिसं परमञ्जोति प्रादुर्भृतं चहिः प्रकटं भवतीत्पर्थः । अत

१ वर्मादिस्य इति पाटः । २ सर्वथा दुःसामावस्य मत्यभीनत्यदिवेत्वयः । एवं गतीस्यदिवयमायमायः । मद्मिदामिति पर'निस्त्र क्षुती सस्तम्मिद्धः परम्मप्रामितियुच्यते । 'नायमान्मा प्रयचनेन
सम्यायः । मद्मिदामिति पर'निस्त्र क्षुती सस्तम्मिद्धः परम्मप्रामितियुच्यते । 'नायमान्मा प्रयचनेन
सम्यायः इतिसुस्तन्तरे च द्यानदिनां साधनसन्तियेषपूर्वतं परमस्य माधनावं प्रतिपादते । एवं स्तियानिश्चा सुद्धानिम्माप्तिः स्वरूपयोग्यता
सुद्धियाविशेषपरिहास्य सस्तम्मद्भानेन अविधानिश्चा सुद्धानेनम्भाविष्यु साद्धान्यम्भा
संवायत इति मद्भिदानितियुद्धाद्यायः । एवं योग्यताम्भावायि पुर्योगनम्मापित्यु साद्धान्यपर्थाः
संवायत इति मद्भित्यति । एवं मित्रिमातियानिश्चायति पुर्योगनम्बद्धस्यभागनितनद्वायः स्ति भाष्यं एवं
समीस्यदिक्षयेन निर्मायते । एवं मित्रिमातियानिश्चायति पुर्योगनम्बद्धस्यभागनितनद्वायः स्ति ।
समीस्यदिक्षयेन निर्मायते । एवं मित्रिमातियानिश्चायति पुर्योगनम्बद्धस्यभागनितनद्वायः ।
समाद्धारस्यविश्वया द्वायानविद्धः मत्यविद्यागि भाष्यस्ययगुद्धस्यभिति सातः ।

एव व्रजसीमन्तिनीनां गुणगानेन हृदि प्राहुर्म्य 'तन्मनस्का'इत्यादिना तथाभावसम्पत्ती कृपया मगवान् प्राहुर्म्त इत्युच्यते । तदेवोक्तमाचार्यः 'नहि साधनसम्पत्त्या हृत्सिन्यित कर्याचित् । भक्तानां देन्यमेवैकं हित्तोपणसाधन'मिति । सदानन्दहृदिस्थमितिपाठे सदानन्दस्य मगवतो हृदिस्यं अभिप्रायादिकं विहर्निर्गतं भवतीत्यर्थः । अयमाशयः । 'रुरुद्धः सुस्रर'मित्यादिना गुणगानसमय एवातिदेन्यभावे यदा कृपायुक्तो जातस्तदा तत्र स्वाभिप्रायः प्रभुणैव 'मयापरोक्षं भजता,' 'न पारयह'मित्यादिना आविभीवित इत्यन्यत्रापि गुणगाने क्षेत्रोन प्राहुर्म्य स्वकृपां ज्ञापिष्यतीति तदाशया गुणगानमेव कर्तव्यमित्यर्थः ॥॥॥

नतु किमिति कृपापेक्षया गुणगानेन हेशः सम्पादनीयः, ज्ञाननिष्ठया ब्रह्मनिष्ठतैव सम्पाद्यतामिति चेत्, तत्राहुः सर्वानन्द्मयस्यापीति ।

सर्वानन्द्रमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्लभः। इ.इ.तः स्वगुणान् श्रुत्वा पूर्णः हावयते जनान्॥८॥

'एतसैवानन्दस्थान्यानि मृतानि मानामुपजीवन्ती'तिश्चतेः सर्वत्र स्थितो य आनन्दः स गगवति प्राचुर्येण वर्तत इति तदाश्रितस्य मानुपानन्दमारभ्यावह्यानन्दं न कस्यापि इर्टमलम्, 'सर्न मझक्तियोगेन' इतिवात्यादपि, तथापि कृपानन्दः कृपारूपो य आनन्दः, भगनद्धर्माणां खरूपाभिन्नतया आनन्दरूपत्वात् । यद्वा, पुष्टिमार्गप्रवेशातु-कुलानुप्रहरूपया कृपया य आनन्दो भजनानन्दारयः स सुतरां दुर्लभः । ब्रह्मानन्दस्थापि दुर्छमत्वात् । 'मुदुर्छभः प्रशान्तात्मा कोटिप्नपि महामुन' इतिवाक्यात् । भजनानन्दस्त हुर्छम एव । सम्मनति साधनमिह किञ्चिदिति चेत्? गुणगानमेवेति गृहाण । अत एन दुर्छमतेन तस्योक्ता श्रीमदाचार्यः। 'ठौकिकस्त्रीषु ससिद्धसतद्वारा पुरुषे भवेत्, स्तानन्दम्यापनार्याय योग्यतापि निरूपिता, अतो हि मजनानन्दः स्त्रीपु सम्यग् विधार्यत' इलादि । एतदर्थस्तु तत एव विभाज्यताम्, विस्तरभियात्र न छिस्यते । तथा च यतेतादगतुमहम्तत्रतद्विकारित्यात् तदानन्दप्राप्तिरित्येतद्भिसन्धायोक्त कृपानन्दः सुदृष्टेम् इति । श्रीमागवतेषि 'नेम निरिन्यः, ' 'नाय सुरापः,' 'केमाः स्त्रियः' 'आमामहो' इत्यादिवानयेर्दुर्छमत्मनिरूपणाच । कयं दुर्छम इति आकाङ्कायां तक्षिरूपकं तत्रार्पमाहुः, हद्गत इति । हृद्गतः हदयप्रतिष्टः स कृपानन्दः खरूपात्मकः खगुणान् गीयमानान् श्रुखा पूर्णाः प्रतिक्षण प्रतर्थमानो रसप्रक्षपः सन् जनान् जननादिधर्म-सुनानिष सायपने स्वानिमीनित्तसमिन्धा निमञ्जयतीत्वर्थः । अत एव 'बर्हापीडे'तिषधे स्यामिनीनां हृदि वेणुप्रितसुथाद्वारा भागात्मकः प्रसुरन्तःप्रनिष्टो 'इक्षण्यता' मित्यादिभिम्त-द्वितगुणश्रयणेन देहेन्द्रियप्राणान्त वरणादिषु 'पूर्णः फ्रीडामयतामेव सम्यादित्वा'-नियभिद्दिनम् । अत एरोसमाचार्ययुग्छगीने अन्तः प्रतिष्टो भगनान् सुरादुद्दस कर्णयोः । पुनर्निवेश्यते मध्यक् तदा भवति सुम्यिर' इति ॥ ८ ॥

एवं सोपपत्तिकं गुणगानकर्तव्यतामभिषायोपसंहरन्ति तस्मादिति । तस्मात् सर्वे परित्यज्य निरुद्धैः सर्वेदा गुणाः । सदानन्दपरैगेंघाः सचिदानन्दता ततः॥ ९॥

यसाद्धेतोः कर्मज्ञानोपासनामार्गम्यो भक्तिमार्गो निरितशियतिनिजविपयो 'ये लिहासक्तमनसः,' 'यदश्चरं वेदविदो वदन्ति,' 'विश्वन्ति यद्यतयो वीतरागाः,' 'पृज्ञा-दिना बहालोक'मित्यादिवान्येः तस्माद्धेतोः सर्वे कर्मज्ञानोपासनादिकं परित्यज्य सवासनं त्यक्त्वा निकद्धेर्मगवता खीयत्वेन वृतैः अत एव किञ्चिद्धिस्प्तप्रपञ्चः, तद्यै साधनानि विद्यद्धिः, सर्वदा निरन्तरं 'सर्व मद्धक्तियोगेने'ति वावयात् सर्व ददतीति सर्वदाः सर्वेष्टदातारो गुणा एव गेया इत्यर्थः। ननु 'वेदमार्गानुसारेणे'तिवाक्यात् तथा भजने कियमाणे तन्मार्गस्य व्याख्यातृभिरन्यधाक्तत्वात् कं पक्षं अवलम्ब्य गुणान् गायेदित्याशद्धायामाहुः सदानन्दपरैरिति । सदानन्दः साकारानन्दमयः परः परमात्मा परमकाष्ठापन्नो, न तु पुच्छादिभावापन्नो येषां तादशैरित्यर्थः। अधिकारिविशे-पणमेतत् । अनेन मायावादादिमतमनाद्य वद्ययदे स्थित्वा गुणगानं कर्तव्यमित्युक्तम् । वद्यानन्दस्यस्थानन्दस्याधिकरणे परमकाष्ठापन्नलोकेः । ततः कि भवती-त्याकाद्धायामाहुः सचिदानन्दता तत्त इति । तत्तस्तेम्य एव गीयमानेभ्यो गुणेभ्यो "जीवस्य सचिदानन्दता गुण्ययािर्मावनाक्षररूपतया पुरुपोत्तमाविर्मावयोग्यता भवतीत्यर्थः। स्वत्त इतिपाठ गुणगाने कियमाणे स्वत एव वस्तुस्तभावात्तयात्वम्, न तु तद्यी प्रयत्नान्तरापेक्षेत्यर्थः।। ९॥

एवं निरोधार्यं गीयमाना गुणा निरोधलक्षणठीलासम्मन्यन एव भवितुं युक्ता इति तस्खरूपज्ञापनाय खस्य निरोधविष्ट्रतिकर्तृत्वमितिमदन्तः फलाव्यभिचारितासिद्ध्ये खेपामर्थे प्रभुं मिज्ञापयन्त इव स्वानुभमनिक्षपणेन खजनप्रपृत्ति द्रदयन्ति आर्ह्य निकृद्ध इति ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि ते॥ १०॥

अहं रोधेन सर्व रोधयनि प्रतिनशानि भगवदनिरिक्तिमिन रोधो निरोवलीलानु-सन्धानजन्यः सर्वत्र वाधकत्वस्कृतिहर आसक्तिधर्मभूनो भावतिश्रेषः, तेन निम्नद्धः प्रध्यविस्मृत्या तदामक्तो, निरोधय पद्चीं श्रुनिविमृग्यां स्वत्रत्रमक्तिन्द्र्यां गनः प्राप्त इत्यथः। मनु एतादशस्य कि निरोधवर्णनप्रयामेनेत्यन आहुः निम्नद्वानां त्यिनि। निम्-द्वत्ये प्रकारान्तरचीतनाय तुशब्दः। भगवता शास्तानुमान्य मदापुरुपद्वारा प्रमयन्त्रेन पालमात्कृतानां रोधाय निरोधजनशासक्तिप्रमन्द्रप्रभावतिश्वर्थ निरोधं लीलान्यं

९ विषयविदेशानिति पाटः ।

भक्तेषु भगवत्कृतं वर्णयामीत्यर्थः । वर्तमानिकयापदात् स्वस्य सर्वदैतद्मिनिवेशः स्वितः । अत एवातिकरूण इति प्रभुभिः श्रीवल्लभाष्टके विशेषणं निरूपितमाचार्याणाम् । स्वेपामर्थे भगवन्तं विश्वापयन्तः इवाहुः त इति । त्वत्सम्वन्धिना तेषां त्वत्सम्वन्धिनं निरोधं वा । अत उभयथापि तवैवायं मार इति भावः ॥ १० ॥

नन्वेताद्द्येषु गुणेषु विद्यमानेषु कथमत्र सर्वे न प्रवर्तन्त इत्याशङ्क्य तदभाग्यमेव

हेतुत्वेनाहुः हरिणेति ।

हरिणा ये विनिर्धक्तास्ते मन्ना भवसागरे।

ये निरुद्धास्त एवात्र मोद्मायान्त्यहर्निशम्॥११॥

ये इति भाग्यरहिता यतस्ते हरिणा सर्वदुःखहर्त्रापि भगवता विशेषेण नितरा मुक्ताः सर्वया त्यक्ताः । उपसर्गद्वयं कथमपि तेषां प्राह्यमावाय । 'निवन्धायासुरी मते'ति प्रयोजनाभिधानात् । 'मामप्राप्यैवे'ति शिरश्चालनेनार्थनिरूपणे यधाकथिति तत्सम्बन्धे सति प्राप्तिस्तु प्रमेययलेनेतिदिक् । अत एव ब्यासोपि श्रीभागवते 'विना पशुप्रा'दित्युक्तवान् । नतु तेपां किं फलिमलाकाङ्वायामाहुः ते मन्ना इति । ते आसुराः कर्मिणो देवा अपि भवः जन्ममरणप्रवाहः स एव सागरस्तत्र मद्राः सर्वोत्तसन्धानरहिता इसर्थः । तस्य सागरत्वं नकादिगिलनसम्भावनया, तत्र तथा पुनरुन्मजनासम्भवः, एवमत्रापि कामादिभिर्त्रासेन पुनर्माक्षमार्गप्रवेशासम्मव इत्येतद्धर्मसाम्येन निरूपितम्। निरुद्धानां व्यवस्थामाहुः ये निरुद्धा इति । मगवता ये निरुद्धा महापुरुपद्वारा स्वती वा आत्मसात्कृतास्त एवात्र गुणगाने मोद्मानन्दमासमन्ताद् यान्ति प्राप्नुवन्ति । एव-कोरणान्येपामनिरुद्धानां कथिबदिपि मोदासम्भव इति निरूपितम् । तेषां गुणेष्वरुचेः । तहुचिस्तु भगवदनुत्रहेणैव । अत एव नलकूवरमणिग्रीवान्यामनुग्रहानन्तरमेव 'वाणी गुणातुकथन' इसादि निरूपितम् । उक्तं च तथैवास्मत्मभुचरणैर्मिक्तहंसे 'तदिथित्वस्थैव वरणकार्यत्वा'दिति । अहर्निदामिति । न तेपां क्षणमपि सांसारिकदुःखसम्भव इत्युक्तम् । 'मद्वार्तायात्रयामाना'मितिवाक्यात् । याममात्रमप्येतद्वार्तापरत्वे गृहादेरवन्यकत्वमिलहर्निश तवात्वे किं वक्तव्यमिलर्थः ॥ ११ ॥

नतु गुणगानं निरोधसाधकतया कर्तव्यमित्युक्तम्, तदिन्द्रियाणां वैमुख्ये न सम्भवतीति तन्निवर्तकमुपायमाहुः संसारायेषादुष्टानामिति ।

संसारावेडादृष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै।

कृष्णस्य मर्ववस्तृनि भूम्न ईशस्य योजयेत्॥ १२॥

संसारम् अहन्ताममतारमकम् प्रपद्यासक्तिमम्पादकम् य अविश आसमन्ता-दिन्द्रियपु प्रवेशन्तेन दुष्टानां भगवद्वेसुर्यक्तपदीपयुक्तानामिन्द्रियाणां चक्षुरादीनां हिनाप भगवत्परतया दिनं कर्तु मर्चयस्तृनि दारागारपुत्रादीनि कृष्णस्य सदानन्दस्य योजयेद् युक्तं कुर्यादिस्ययः । कर्मादीनां सम्यन्धमात्रविवक्षायां पष्टचेवेति सप्तम्यर्थे पष्ठी । नमु कृष्णे सर्ववस्तुसम्पर्णेन कथं इन्द्रियाणां दोपनिवृत्तिरित्याशङ्क्य आहुः ईक्तस्येति । स हि समर्थे आधिदैविकतामपि सम्पादियतुं तस्येन्द्रियमात्रदोपनिवर्तकत्ये किमाव्ययेमिति मावः । यद्वा, इन्द्रियाणि स्वतो विमुखान्येव, 'पराध्रि खानि व्यतृण-रस्ययम्भृरि'ति श्रुतेः, तेषां हिताय कृष्णस्य भगवतः सम्यन्धीनि सर्ववस्तृनि हीलासप्रिस्थानि मावनयेन्द्रियैः सह योजयोदिस्यर्थः । एतदे वाक्षण्वता मित्यस्य विवर्णे 'मगवता सह संलाप' इसादिना निक्षपितिमिति तत एव विभावनीयम् । नन्वीशत्वेपि सर्वत्रेन्द्रियादिषु सम्यन्धामावे कयं दोपनिवर्तकत्वित्याशङ्काहुः भूझ इति । भूमा सर्व-व्यापकोऽतो ये यथा माविष्यन्ति तत्र तथा प्रकटीम्य सम्बद्धो मविष्यतीत्यर्थः । यद्वा, भृद्धा इति ताद्यये चतुर्थी । तथा च 'भृद्धः कतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि दर्शयती'ति तार्तीयीकाधिकरणनिक्षपितभृमशब्दवाच्यसर्वात्मभावक्षपफलसिद्धये सर्ववस्तुसमर्पणं कर्त-व्यमित्यर्थः । तत्राधिकरणे 'यो वै भूमा तत्सुख'मित्युक्त्वा भूमस्रक्षपितज्ञासायां 'यत्र नान्यत्यद्वती'त्यादिना सर्वात्मभावस्वक्ष्पमेव निक्षपितम् ॥ १२ ॥

ननु भगवतो दयाविष महतां कृपया गुणगानं कर्तव्यमित्युक्तम्, सा च पुनर्गुण-गाने कियमाणे कदा भवतीत्माकाङ्कायामाहुः गुणेष्वाविष्टिचित्तानामिति।

गुणेष्वाविष्टचित्तानां सर्वदा मुरवैरिणः। संसारविरहक्केशौ न स्यातां हरिवत्सुखम्॥ १३॥ तदा भवेदयाळुलमन्यथा ऋ्रता मता॥ १३॥॥

यदा भगवतो गुणेषु ऐश्वयीदिषु सीन्दर्यादिषु वा सर्वदा अव्यवधानेनाविष्टचित्तानाभन्यानुसन्धानरिहतान्तःकरणानां 'तहुणेषु प्रसक्ता हि तदासक्ता भवन्ति ही'साचार्यवचनादासक्त्या वर्धमानया संसारो ठीकिकेष्वहन्ताममतारूपः विरह्छेशो भगविद्वरहेण छेश्रश्च ताबुभौ न स्वाताभिद्धर्यः । 'शृण्वन् गृणन् संस्मरयंश्च चिन्तयन् नामानि रूपाणि च महाठानि ते । कियासु यस्त्वचरणारिवन्दयोराविष्टचित्तो न भवाय कत्यते,' 'तरस्तं त्वहुणवादः,' 'ये योन्यतो भागवताः,' 'तय कथासृत'मित्यादिन्वान्येशुणाविष्टचित्तानां संसारिवरहरूशामावोक्तेः । अन्यया सर्वपरित्यागो वियोगे जीवनं च न सम्मवेत् । यदा, संसारक्तेन च यो विरहरूशो अभिरुपितिवनाशे तो न स्वाता-मित्सर्थः । अत एवोक्तं श्रीमागवते 'तिस्मन्धन्तुपरिता' इत्यारम्य 'तान्न स्पृशनन्त्यशन-तृद्भयशोक्तमोहा' इत्यन्तम् । अथवा संसारो मगवत्यदन्ताममतान्त्रपर्कास्य विरहेणामावेन यो हेशो अन्यसम्बन्धन्तमम्बन्धन्त्यमेन्वन्त्याभावाच । नतु संसारः सर्वया हेयः, कथं मंगव-दिपयकसंमारोत्यतेरन्यमम्बन्धन्तामावाच । नतु संसारः सर्वया हेयः, कथं मंगव-दिपयक पठसापक इति चत्, न । मगवदिपयककामोदेरिय तस्वापि फटमायकस्त्रेन

सतामपेक्षणीयत्वात् । अत एव 'कुर्वन्ति गोवत्सपद'मिलत्र वरसपदमात्रकरणोत्तया 'अहमेतद्दासो अयं मम खामी'त्येतावान् संसारः स्थापितो भवतीति निरूपितमाचार्यः । गुणाविष्टिचित्तत्वेऽनिष्टिनृत्तिरेव न, किन्तु इष्टप्राप्तिरपीत्याहुः हरिवत्सुखिमिते । यथा हरेः सर्वदुःखहृतुः भगवतः सर्वदैवान्तर्धानद्यायामपि भक्तसाहित्येन सुखं पूर्णी-नन्दत्वाच, तथा गुणाविष्टिचित्तानामपि अन्तस्तदाविभीवान् सर्वदा प्रभुसाहित्येनान्तर-रमणेनानन्दपूर्णत्वाच, तेपामपि सुखिमत्यर्थः । 'सदा सरसङ्ग युक्तानामवस्थेवं यदा भवेत्, तदा दयाछता दैन्यदर्शनात् तु हरेभवे'दित्याययेनाहुः तदा भवेद् दयाछत्विमिति । यदा पूर्वोक्तरीत्या गुणगानं सिथ्यति तदा भगवतो दयाछत्वं प्रादुर्भावहेतुमृतं भवेदित्यर्थः । अन्यथेति । भक्तानामेवंभृतत्वामावे भगवतोषि कृत्ता अनवेक्षकत्वेन मता सर्वशाक्ष-सम्मता इत्यर्थः । अत एव 'नैवात्सन' इति श्लोके भगवत आत्मनः प्रभोनिंजराभपूर्णस्य विद्वजनोपहृत्तमानाग्रहीतुः करणया किङ्करनिवेदितानुग्राहकत्वगुच्यते श्रीमागवते । सा पर्योक्तमावनेव भवतीति सर्वमनवद्यम् ॥ १३,१३॥ ॥

नतु कालकर्मस्वभावादिभिर्बुद्धिनाशोद्देगादिदोपैः प्रतिवन्धसम्भवे कथं गुणगान-निर्वाह इति चेत्, तत्राहुः वाधदाङ्कापि नास्त्यत्रेति ।

वाधराङ्कापि नास्खत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति॥१४॥ भगवद्धर्मसामध्यीडिरागो विषये स्थिरः। गुणैईरिसुखरपद्यान दुःस्रं भाति कर्हिचित्॥१५॥

अन्न गुणगाने कालादिवाधवाङ्किव न, यतो मगवतैवीक्तं श्रीभागवते, 'न कार्हिचिन्मत्पराः शान्तह्ते नंक्ष्यन्ति नो निमिषो लेहि हेति'रिति । अन्यत्रापि 'आगुर्हरिते वे पुंसां उद्यन्नस्तमयत्रसो । तस्रते यः क्षणो नीत उत्तमश्लोकवार्तये'ति । एवं गुणगाने वाधामायमुत्रत्वा स्वत्र तद्वभासरूपं प्रत्युत साधकं धर्ममाहुः तद्ध्यासोपि सिध्यन्तिति । गुणगाने तस्य मगवतः अध्यासः सर्वत्रावभासः सोप्यवान्तरफलतया सम्यष्ट् मिद्वितिषयो मिष्यतीत्यर्थः । अध्यासपदं धटादिसर्वपदार्थेषु भगवदवभासस्य भावप्रयुक्तन्तेन वस्तुत आसक्तिप्रमवोधनाय । अन्यधा घटादेः पुरुषोत्तमाभिन्नत्वं स्थात् । नि हि घटादिः साक्षात् तद्भिन्नः, किन्तु परम्परया । तस्याक्षरत्मतया तद्द्वारा तथात्यात् । अन्यथा तानद्द्यपितिग्रप्टरं तेष्यप्यभिद्ययात् । नन्त्व्यन्त एव वद्धधर्माः सिवदानन्दादयम्तेष्यिति चत्, अक्षरगतानामेन तेषां तद्द्विततया व्यपदित्यमानत्वात् । अन्यथा पर्हापीडत्ताद्योपि व्यपदित्रयेरत् । न चेष्टापतिः, तदसाधारणधर्माणामन्यत्र कथनस्यात्रचिनत्वात् । किय, सर्नेषां धर्माणां साधारणते तद्दतामाधारणधर्मामाने लक्षणामावादनिक्तप्यतं मर्वसमत्वं मर्नविशिष्टयेनामजनीयत्वं च म्यात् । तस्मादमेदस्याक्षरसमानाधिकरणन्तेन तद्दमंत्र्यपदेश एव, न पुरुषोत्तमधर्मगन्धोपीति बुच्यस्य । नन्त्वेश्वर्यदयो व्यपदिष्टा

एव, किं न ते पुरुपोत्तमधर्मा इति चेत्, सत्यम्, तद्धमां एव, परन्तु अक्षरस्य चरणक्तपत्वेन तद्दिम्बतया तेपां तत्र सद्भावात् । यतो व्यासादिष्यपि तदिच्छयेव तत्सद्भावः । 'युक्तं भीः सीं रिति वान्यात् । एवं सित 'उत्तमः पुरुपस्त्वन्यः,' 'पुरुपः सपरः पार्थ,' 'मेदव्यपदेशाचे' त्यादिश्चतिस्त्रमीमांसया अक्षराभेदः पुरुपोत्तमभेद इति भेदाभेदवादोऽस्माकमिति दिक् । नतु 'निवृत्ततर्पेरुपगीयमाना'दिति वाक्यात् वैराग्यस्य गुणगानाङ्गत्वेन अतिदुर्लभसान्मावेङ्ग तद्य्यनेवेव भविष्यतीति साधनसाधकत्वरूपमावेङ्ग सम्वद्धमेस्तामध्यादिति । भगवद्धमांत्र गुणगान्, गीयमाना ये भगवतो प्रभा ऐश्वर्यवीर्याद्यः, तस्य तेपां वा सामध्योद्धस्तुशक्तेरेव, विषये भगवद्विरिक्तविषये, विरागो रागाभावः, स्थिरः अन्यापरिभाव्यो भवतीत्यर्थः । 'सा श्रद्धधानस्य विवृद्धमाना विरक्तिमन्यत्र करोति पुंस' इति वाक्यात् । यद्धा, मगवद्धमी लीलादयः, तत्सामध्यादातिक्तिविषये विषयविषयकविरागो भवतीत्यर्थः । अत एवोक्तं श्रीमागवते, 'परिनिष्टितोपि नर्गुण्य उत्तमस्रोकलील्या गृहोतचेताः,' 'इत्यंभृतगुणो हिरि'रिसादि । नतु भगवद्धमीन्सामध्येन सुखसाधनेषु विषयेषु विरागे गुणगायकानां दुःखं स्वादित्याशङ्काहुः गुणै-सामध्येन सुखसाधनेषु विषयेषु विरागे गुणगायकानां दुःखं स्वादित्याशङ्काहुः गुणै-सिरिसुखस्यक्राति सम्बन्धाद्विषयविरागेण शीतोष्णक्षधादिसहनेषि किंदिदिपि दुःखं न स्वत्यदेशे स्वक्तात् सम्बन्धाद्विषयं। १९५ ॥

एवं सोपपतिकं गुणगानकर्तव्यतामभिधायोपसंहरन्ति एवं ज्ञात्वेति । एवं ज्ञात्वा ज्ञानमार्गादुतकर्षं गुणवर्णने । अमत्सरैरलुव्धेश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६॥

प्वं पूर्वोक्तेन प्रकारेण ज्ञानमार्गाद्धणवर्णने उत्कर्ण ज्ञात्वा सर्वापेक्षां प्रित्याच्य सदा कालाव्यवधानेन गुणा एव वर्णनीयाः। अत्र वाधकद्वयं त्यागार्थमाहुः अमत्सरैरखुव्धेरिति । मात्सर्यलोभयोरत्यन्तवाधकत्वात् त्याज्यत्वम् । 'निर्मत्सराणां सता'मिति वाक्यात् । लोभश्च लौकिकक्षेत्रादितुल्यतापादकतया वाधकः । अत एवोक्तं मित्तहंसे 'वृत्त्यर्थं चेत् कृषिवल्लौकिक एवे'त्यादि ॥ १६॥

ननु गुणगानं रागतानादिवशीकृतचित्ततया न कार्य निरोधार्थत्वादिति तत्सिद्धार्थ गीयमानठीठाविशिष्टस्यरूपध्यानं साधनमाहुः हरिस्तृतिः सदा ध्येयेति ।

हरिमूर्तिः सदा ध्येया संकल्पादिष तत्र हि। दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा॥ १७॥ अवणं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णिप्रये रितः। पायोमिलशांत्यागेन शेषभागं तनौ नयेत्॥ १८॥ यस्य वा भगवत्कार्ये यदा स्पष्टं न दश्यते। तदा विनिष्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः॥ १९॥

हरे: प्रमोः मृतिः खरूपं सदा ध्येया स्मरणीयेतर्थः । नन्वदृष्टस्पस कथ ध्यानिम्याशङ्क्य तस्यान्याशक्यमनोरयपूर्तेः सर्वथा निःसाधनस्य गजेन्द्रस्येव रक्षार्थं भगवाना-विभवतीति न दर्शने दौर्रुभ्यमिति ज्ञापयितुं हरीति । ननु योग इव कल्पितमूर्तेरुपास-नायामिव सम्पादिताध्यस्तिकयाविशेषप्रयुक्तमूर्तीनां ज्ञान इव सोपघानमूर्तेध्यानिमहापि मविष्यतीत्याशक्ष्माहुः मूर्तिरिति । भक्तयाविर्भृतक्तपसैव ध्यानम् , न त्वन्ययामृत्सेत्यर्थः । अन्यथा कल्पिताकारत्वे यथाकथिबद्धियेय इत्येव वदेशः । ध्येयेति कृत्यप्रत्यये-नावरयकत्वं द्योतितम् । नतु ध्यानसहितगुणगाने किं भवतीत्याशङ्का तदवान्तरफलमाहुः सङ्करपादपीति । घ्यानस्य का कथा, यतः सङ्करपादिचारमात्रादपि तत्र घ्यानविषय-प्रमुखरूपे प्रादुर्भावाद्भगवतो दशीनं सर्वावयवावलोकनरूपम्, स्पर्धानं चरणादितद्रपुम्, तथा कृतिः शिरसि कराम्बुजधारणादिरूपा, गतिर्विठासरूपा, एतरसर्वे ध्यानपूर्वक-गुणगानेन सङ्कल्पमात्रात् प्रादुर्भूतमगवत्स्वरूपे स्पष्टमवाधितम्, न तु अमप्रतीत्मा, प्रति-क्षणमनुमृतं मवतीत्यर्थः । ननु श्रुतानां पुनः कीर्तनेन स्थिरीकृतानां गुणानां गानं सम्भव-तीति तदर्थं अवणकीर्तने आहुः अवणं कीर्तनमिति । अवणं हि भगवद्वाचकानां पद्वाक्यानां शक्तितात्पर्यनिर्घारः, तदनु कीर्तनं श्रुतस्य स्थैर्यसिद्धये पुनः पुनः स्वतः सर्वत्र कथनम्, एतद्द्यमपि सङ्कोचादिकमकृत्वा कर्तव्यम् । अन्यथा श्रवणकीर्तनयोरसम्भा-वनाविपरीतभावने स्याताम् । अत एवोक्तं श्रीमदाचार्यः श्रीभागवततत्त्वदीपे 'सर्वथा तहुणा' लापं नामोचारणमेव वा, सभायामि कुर्वीत निर्भयो निःस्पृहस्तत' इति । श्रोतृसापेक्षं कीर्तनम्, तन्निरपेक्षं गानमिति तयोर्विवेकः। ननु 'काममयोयं पुरुप' इति श्रुतेः सर्वधा घ्याने सद्भत्पानन्तरं यत्किश्चित् कामसम्भवात् गुणगाने कीद्यः कामः कर्तव्य इति तमाहुः पुत्रे कृष्णिमिय इति । पुत्रे सङ्गलपुत्रे सङ्गलोलन्ने कृष्णस्य सदानन्दपुरुपोतमस्य वठीकिके सर्वपरित्यागपूर्वकथांमस्त्रसमात्रामिलापरूपे कामे रतिः त्रीतिः कार्यत्यर्थः। एतेन सर्वात्ममावमावनं सर्वदा कर्तव्यमित्युक्तं भवति। तस्य माव्यमानस्य कामस्य शरीरपरि-वर्तनलक्षणं फलमाहुः पायोरिति । पायोः सर्वश्वरीरगतमलाविष्ठानस्य स्वमलांशमात्रे-णैयाग्तिरद्यगरिहोिकिकतापादकस्य सम्बन्धी यो मलांद्यो होिकिकविषयमोगजन्यसास्य सर्वात्मभावभावने 'सन्त्यज्य सर्वविषया'नित्यादिवाज्यैः सकारणस्य त्यागेन तनौ शरीरे मा अर्छ। कितकामरितः द्रोपभागं मटरहितांशरूपं भगवत्सम्बन्धयोग्यतापादकं नचेत् प्रापयेदित्यर्थः । पुत्र इतिसामान्यपदमस्यार्थस्यातिगोप्यत्वेन परोक्षवादसूचनाय । नन्ये ताच्यस्यापि 'ताच्यम्यापि मतन'मिनियास्याद् दुःमहादिना भावनाशमम्भवादुपायमादुः यस्येति । यस्य पुत्रादेशिन्द्रयादेवां भगवत्कार्यं सेवागुणगानादि स्पष्टं प्रातिकृत्येन न रद्रयते शिक्षायामपि, तदा सति मामध्ये तस्य निशेषेण मरणादिकमकृत्वापि निग्रहः फर्निय इत्यर्थः । अन्यया मुलां शक्ती तद्निप्रदे 'अप्रतिपिद्धमनुमनं भवती'ति न्यायेन

तद्रती पुत्रे कृष्णप्रिय इत्यनेन विरोधापतित्यित आहुः इति निश्चय इति । इदमुक्तं भवति । भगवत्कार्यानुकृत्ये रतिः, प्रातिकृत्ये निग्रहः, सर्वथा असम्भवे त्यागः, शरणभावन वा कर्तव्यम्, 'प्रतिकृते गृहं त्यजेत्', 'अश्वक्ये हरिरेवास्ती'तिवाक्यादिति भावः ॥ १७,१८,१९ ॥

एवं निरोधे साधनद्वयं निरूप्य सर्वेभ्यः साधनेभ्यः तयोरुत्कर्षं बदन्त उपसंहरन्ति

नातःपरतरो मन्त्र इति।

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः । नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम्॥ २०॥

मुझे हि कामितफलदृत्वं देवतावशीकरणं च प्रसिद्धम्, तदत्र कामनाप्रसरमनी-रथान्तफलसिद्ध्या अनिर्वन्धेन प्रमुवशीकरणाद्तः साधनयुग्माद् मन्नः परतरः । अवि-लम्बेन साधकत्वात् कर्मादिभ्य उत्कृष्टत्वेषि एतस्मादतिशयेन नोत्कृष्ट इत्यर्थः । ननु प्रभुप्रसादहेतुतया अनिर्वन्धेन स्वामिवशीकरणाच स्तवस्योत्कृष्टत्व भविष्यतीत्याशङ्क्याहुः नातः परतरः स्तव इति । स्तवस्य मन्नादिभ्यः प्रसादसाधकतयोत्कृष्टत्वेषि प्रसुवशी-करणामावादेतस्मादितश्येन नोत्कर्ष इत्यर्थः। नतु ब्रह्मविद्यायाः 'त्रियो हि ज्ञानिनोत्यर्थमहं स च मम प्रियः' 'ज्ञानी त्वारमैव मे मत' इत्यादिवाक्यै प्रभुप्रीतिसाधकतया साक्षात्कार-हेतुत्वात् सकलपातकभस्मीकाराच उत्कृष्टत्वमित्याशङ्काहुः नातः परतरा विद्येति। विद्या हि पञ्चपर्वी, खसिद्धौ साक्षात्कारमानं सम्पाद्य तत्र छयं विधाय केवलमनसा नहा-नन्दमनुभावयति । तदुक्त अस्मदाचार्यैः श्रीभागवततत्त्रदीपे 'ब्रह्मानन्दे प्रिम्रामात्म-नैव सुखप्रमें ति, भावभावनगुणगाने खस्मिन् प्रभुः प्रादुर्भावं सम्पाद्य देहेन्द्रियप्राणान्तः-करणादिषु स्वरूपात्मकमानन्द पूर्यित्वा सर्वेरिन्द्रियरन्त करणैरात्मनापि तदानन्दमनुभाव-यत इसन्येभ्य उत्कृष्टापि निद्या नैतस्मात् साधनसुग्मादुत्कृष्टेसर्थः । अखिरुपापमस्मी-कारस्तु 'दुःसह्रेष्ठिवरहे'तिवाक्याद्त्राप्यवगन्तव्यः । नन्वेतत्सर्वं चित्तशुद्धौ सम्भवति, अशुद्धचित्तस्य सर्वसाधनवैफल्यात् तच्छोघकतीर्धाश्रयस्थानश्यकत्वात् तीर्थस्योत्कृष्टता-माशङ्का आहुः तीर्धे नातः परात्परिति । तीर्थस्य सकलसाधनमूलमूतमनोमार्जक-तयोत्कृष्टत्वेषि गुणगानादेः 'सत्व च शुध्यत्यचिरेण पुस' इतिवास्यादविलम्पेन चित्त-शोधकत्वात् सर्वतीर्थरूपत्वाच साम्प्रत तेषां दुष्टावृतत्वेन विरोहिताधिदेवत्वेन चासाध-कत्वादेतस्मात् परात् सर्गेत्कृष्टात् साधनयुग्मात् तीर्यं न पर उत्कृष्टमिति स्वसिद्धान्त-निष्कर्षो निरूपित इति दिक् ॥ २०॥

स्वाचार्यचरणद्वन्द्वनद्नादरसाधनात् । निरोधलक्षणप्रन्थं विन्ने हरिदासकः ॥ १॥ स्वाचार्यचरणाभिषेकलव्धमहाराज्यसुखानुभूतिश्रीहरिदास-इतिश्रीमक्षिजाचार्यचरणाभिषेकलव्धमहाराज्यसुखानुभूतिश्रीहरिदास-धिरचिता निरोधलक्षणियवृतिः समाप्ता ॥

### श्रीरुष्णाय नमः।

# निरोधलक्षणम्।

# श्रीवछभकृतनिरोधलक्षणविवरणसमेतम् ।

मक्तभावातमैरूपाय तन्मार्गव्यञ्जकाय च । तद्दानायात्तदीक्षाय खाचार्यप्रमवे नमः ॥ १ ॥ विरागादिन्द्रियाणां वे निग्रंहे सित साधनैः। यमादिभिश्च विज्ञाने ज्ञाने भवति सत्फलम्॥२॥ तदमावेन सर्वेषु प्राकृतांशानिवृत्तितः । भिक्तमार्गे कथं साक्षात् फलं भवति तत्ततः ॥३॥ निःसाधनाङ्गीकृतस्य सात् फलं रोधतो यथा। तदर्थं साधनं रूपं तस्य खाध्वनि वर्ण्यते॥४॥

प्रथमं दशमार्थनिरूपणे निरोधशब्देन 'निरोधोखानुशयनमात्मनः सह शक्तिमिः प्रथमे कीडनं हरे' रिति वाक्यात् साक्षाद्भगवन्कीडनमुक्तम् । तत्कीडनं लीलाम्प्यन्तर्गतम्तानां प्रपञ्चित्समृतिपूर्वकं सकलेन्द्रियनिरोधे सित भवेदिति दशमस्कन्धे भक्तानां चित्तन्तिरोध उक्तो भिक्तमार्गे । तत्र पुनः प्राक्तव्यदशायां तु साक्षादङ्गीकृतानां पुष्टिमार्गीय-प्रोद्धतमाबाङ्कराणां परमभाग्यवतां व्रजसम्बन्धिनां निरोधः खरूपेणेव कृतः, साम्प्रतं तत्प्राक्त्याभावादाधिनिकानां खाङ्गीकृतानां खमार्गीयतत्साधनाज्ञानात् कदाचिद् ज्ञानरीतिनिरोध्यस्यनेषु प्रवृत्तिभवेदिति तदभावाधे श्रीमदाचार्यचरणाः कृपया ज्ञानमार्गीयसाधननिषेधः पूर्वकं खमार्गीयनिरोधसम्भवे सर्वया यदपेक्षितं मृलकारणं तिनिरूपयन्ति यच्चेति ।

यद्य दुःखं यद्योदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्यान्मम कचित्॥१॥

अनेदमाकृतम् । गोकुठं तु विविधविहरणेच्छाजनितसहजकृपया साक्षाद्वगवता पुष्टिमागेद्वीकृतमतः सानन्ददानार्थं ठोके प्रकटितमपि तादशाद्वीकारस्पयीजस्वमावजनित तदामनया तदनुरूपोद्धतमायाष्क्ररमेवामीदिति तद्धावस्वभावाद्धःसमिष तत्र स्थितम्, येन साक्षाद्वगवस्याक्रसमृद्, अप्रे मुसादिकमपीस्यक्षना स्वकीयानामपि तादशनिरोधः मार्गिणां तादशमेय द्वःसं तत्तित्ररोधेन तस्पाकत्यमायकम्, अतस्तदेवेवं स्वस्मिन्सम्भानन्या सर्वदा मार्गियमिति स्वकीयान् प्रति सक्षयन्ति । तथा हि । अन्वयार्थस्त स्पष्ट एव । यदिस्मिन्तंपनीयत्वमुक्तम् । चकारोध्यर्थकः सम्मायनायाम् । तथा च मुसं तु दुरंगम्य । द्वाप्यमिति पेत्म्यादिति । एनदुरंगम्य प्रसानन्दम्यापि तुच्छकर्तृत्वात् सर्वी-रक्षस्थेनातिदुरुभाधिकारभ्रापनाय सम्मायनयोक्ता, न तु प्रार्थनम् । तप्रापि कान्तित्

१ शक्तमावसक्यादेति पार । १ तिरोध इति पाटः ।

कदापि मविष्यति, यदि भवेत्तदा किं वाच्यमिति सर्वदोत्कण्ठापेक्षितेति स्चितम्। एवं सति एतद्भावानुरूपं दुःखमेव निरोधसाधकमिति ज्ञेयम् । दुःखं तु मगवत्प्रादुर्भावात् प्रागिष श्रीमातृचरणानां श्रीनन्दादीनां च पुत्रोत्पत्तितल्लाठनकीडावठोकनादिविविध-मनोर्थात्मकमासीदेव, तथैव श्रीस्वामिनीनामपि प्रभुप्राकट्याशया तत्तन्मनोर्थात्मकं तथा । ततः प्राकट्यानन्तरमपि बाल्ये पृत्नादिद्शनजनितभयेन क्र्रदृष्ट्यादिपतनरूपम् । ततः प्रभोरतिचञ्चलखभावेन ऋङ्माप्तिभयरूपं कीडासत्तया भोजनादिविलम्यजनितार्ति-रूपं च । श्रीखामिनीनामपि प्राकट्यानन्तरं क्षणमात्रावलोकनामावेन स्थातुमशक्ला विविधकार्यव्याजेन मुहुर्मुहुः श्रीमातृचरणसमीपागमनं तद्भेतुकमेवेति तादशं तथा । प्रातयीवत्पर्यन्तमुन्निद्रायतिकसन्नवसरोजदलसदशमीक्षणयुगलमुन्मीलयेलमुस्तावत्त्वापा-सहिष्णुतया 'चिरविरहे'त्युक्तप्रार्थनहेतुरूपं च । ततो गोचारणगमनादिषु प्रातरारभ्य सन्ध्याविध तददर्शनजनिततत्तनमनोरथात्मकं च। अग्रे नादनिष्ठामृतपानानन्तरं स्वामिनीनां तु स्पष्टमेव । अग्रेपि रासलीलायां साक्षात् पूर्णरसदानपर्यन्तं तिरोधानजनितविचित्र-भावात्मकं च । पुनरमे विप्रयोगस्फ्तौं स्पष्टमेव । ततस्तस्य 'संस्मृत्य संस्मृत्ये-' त्युक्तत्वाचत्तलीलानुस्मरणकीर्तनादिना सर्वदा तदात्मकत्वाचदस्कृती दुःसमानाभावाद्यथा पूर्वमेव प्रमुखिति मन्यमानानां मक्तानां श्रीमदुद्धवोपदेशेन महदुःखाणवनिमञ्जनं चेत्यादि रूपम्, तथा चेद्रपृपे दुःखे जाते पूणों निरोधः सिद्धो भवतीति श्रीमदाचार्यरेतदुःखान्त-र्गतानिर्वचनीयसुखानुभवहेतुभावात्मकैः कृपया स्वकीयानामप्येवभेव तद्पेक्षितमिति तदेव सम्भावनीयमिति तथोक्तम् ॥ १ ॥

एवं तेषां दुःखं सम्भाव्य तत्तदनन्तरजनितमनिर्वचनीयं तत्तत्सुखमपि तदुःखानु-भवे सम्भावयन्ति गोकुल इति ।

## गोकुले गोपिकानां च सर्वेषां व्रजवासिनाम्। यत्सुखं समभूत् तन्मे भगवान् कि विधास्यति॥२॥

तद्दुःखहेतुकप्राकट्यानन्तरं महोत्सवादिवाल्यमारभ्य प्रेह्वपर्यक्कान्दोरुनादिरिक्षण-क्रीडादानद्धिदुग्धादिचौर्यान्तर्गतयावत्केलिवत्सगोचारणान्तनिलायनप्रभृतिवेणुगीतव्रत-गोवर्धनोत्सवरासान्तं खखमनोरथपूर्कं तथा । तदनन्तरं विष्रयोगे जाते तहीलास्मरणेन तदात्मकतया दुःखमानाभावात् तदस्फूर्स्य यथा पूर्वचुद्ध्या मिथ्रितं सर्वविरुक्षणं च श्री-तदात्मकतया दुःखमानाभावात् तदस्फूर्स्य यथा पूर्वचुद्ध्या मिथ्रितं सर्वविरुक्षणं च श्री-खामिनीनां तथा सर्वेषां बज्जवासिनां च श्रीगोकुले चत्सुग्वं सम्यगनिवेचनीय-खामिनीनां तथा सर्वेषां बज्जवासिनां च श्रीगोकुले चत्सुग्वं सम्यगनिवेचनीय-सम्यन्तनमे भगवान् कि विधास्यतीति पूर्वोक्तरीलेव तद्भिलापोपेक्षित इति मावः । मम्यन्तनमे भगवान् कि विधास्यतीति पूर्वे यथा खयमेव कृतवांस्तथाधुनापि करिप्यतीति बापनाय भगवत्पदम् ॥ २॥

### गुणगाने सुखावासिगांविन्दस्य प्रजायते । यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि क्रतोऽन्यतः ॥ ६॥

गोविन्दस्य गोकुलेन्द्रस्य रसात्मकलीलाविशिष्टस्य गुणगाने सुखावासिर्घथा निरुद्धानां जायते प्रकर्षण, तथा पूर्णज्ञानिनां तप्राप्येकान्त्रभक्तानां शुकादीनामात्मिन आत्मसुसानुभवदशायां नैव भवति, कुत्तोन्यतः भिक्तरहितेष्विद्धर्थः । एवति निश्चन्यार्थः । गानद्वारा सुखप्राप्तो प्रकर्षः साक्षात्स्वरूपप्राकट्यजनित एवति ज्ञेयम् । यद्यपि श्रीशुकैरेवेयं लीला वर्णिता, भिक्तरसेनापि ते पूर्णाः, तथाप्येतदानन्दानुभवस्तेषामपि न जात इति सुख्यतया शुकपदमेवादौ दत्तम् । एव सति तत्क्वपयवायमानन्दः प्राप्यः, नान्यथा । तत्रैतद्वःखमेव साधकमिति तस्यैव परमपुरुपार्थत्वम् , नान्यस्येति । यत्रात्मसुखापेक्षया तद्वःखसापि सर्वोत्कृष्टत्वम् , तत्र किसु वक्तव्यः सुखोत्कर्प इति केसुतिकन्यायेनापि ज्ञाप्यते ॥ ६ ॥

नतु परमपुरुषार्थत्वेन सर्वदा तेषु दुःखमेव स्थापयति भगवान्, किं वा कदापि विहः सुखमपि प्रयच्छति, तत्राहुः क्लिञ्चमानानिति ।

क्षिश्यमानान् जनान् दृष्टा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्थं निर्गतं बहिः॥ ७॥

एव क्रिक्यमानान् साक्षात्सक्षपसम्बन्धाभिलापजनितप्रचुराली प्रतिक्षणमूर्छीजागः रणाद्यवस्थाभेदेनानिशं क्षेत्रानुभव कुर्वतः स्वीयान् जनान् दञ्चा प्रसुर्घदा कृषायुक्तो भवेत्तदा सर्वे सदानन्दं सर्वाशपूर्ण सदानन्दसक्षपं तत्तदिन्द्रियेषु भावात्मकतया सर्वाशेनानन्दपोपार्थं हृदिस्थमलीकिककामरूपं वा साक्षात्तत्सक्षप विहिनिर्गतं प्रकट करोति, यहिरानन्ददानार्थं हृदयात् प्रकटो भवतीलर्थः ॥ ७॥

एवमयमानन्दः कृपेकमाध्य इत्यतिदुर्लभत्वमाहुः सर्वानन्दमयस्येति । सर्वानन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्लभः । हृद्रतः खगुणान् श्रुत्वा पूर्णः प्रावयते जनान् ॥ ८॥

मसानन्दर्पयनं यन यनानन्दो गणितसान्मयस्यापि कृपानन्दः सुतरां दुर्लभः। अयम सर्वेषां तन्मयस्य स तथा। सृत्त्यादिषु य आनन्दो मनति, सोप्येतदश एवं, परन्तु स साधनेर्मवित, अय फूपंकसाध्यः, यतो दानं निना न भवति, अतः सुतरां दुर्लभः, न केनापि प्राप्तु शक्यः। अयम सुतरां दुर्तमः शोभनेन वा स्टभो सामो यसोति। समस्त्रसाधनासाय्यत्यादन्येषा दुर्तमः, तद्भतामेन सुरुभ इति स्चितम्। तत्प्राप्तिप्रकारमाहुः स्टङ्गत इति। ताद्यादुः राजनिततापार्या मियो गुणानुनादेन स्वगुणान् श्रुत्वा स्टङ्गत एवं पूर्णः सक्टेन्द्रयव्याप्तः, तक्षनितोच्छितरसाध्यिपृरेणान्तः पुष्टः सन् पदिः स्वस्रह्मं

प्रकटीकृत्य जनान् स्त्रीयान् स्नावयते, तत्तद्रसान्धितरङ्गेषु तरणं कारयति । यथा यथा सकलेन्द्रियाणां दुःखं जातम्, तथा तथैव तेषु स्तानन्दं पूर्यतीति मावः ॥ ८ ॥

अतः परमेतत्कथनप्रयोजनमाहुः अहमिति ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि तम्॥९॥

अहं खयं साक्षात् प्रभुणा पूर्व निरुद्धः, निरुद्धानां मार्गेऽङ्गीकृतः, पत्राद्धोधेन गुणगानद्वारा सकलेन्द्रियाणां रोधेन निरोधस्य पदवीं गतः, फलदशां प्राप्तः। निरुद्धिति पाठे निरुद्धानां पदवीं गतः, तन्मध्यवर्ती सन् तदानन्दानुमवं प्राप्तः। अतस्तदाज्ञया निरुद्धानामाधुनिकानां रोधाय तमेव निरोधं वणयोमि, कथयामि। एतेन मदुक्तिरितकरणेन सर्वथा निरोधसिद्धिर्भविष्यतीति ज्ञापितम्। त इति पाठे तुभ्यं त्वदर्थं वर्ण-रातिकरणेन सर्वथा निरोधसिद्धिर्भविष्यतीति ज्ञापितम्। त इति पाठे तुभ्यं त्वदर्थं वर्ण-यामीति कमिष भाग्यवन्तं प्रत्युक्तमित्यन्येपामानुपिद्धकी शिक्षा सूचिता। किञ्च, यतोहं प्रभुणा साक्षात् खयं निरुद्धः, अतो मम वर्णनशक्तिः, नो चेत्, केन वक्तं शक्य इत्यपि सूच्यते॥ ९॥

एवं निरोधसक्तपमुक्तवा सर्वथा कर्तव्यत्वमाहः तस्मादिति । तस्मात् सर्वे परित्यज्य निरुद्धेः सर्वदा गुणाः । सदानन्दपरैर्गेधाः सचिदानन्दता ततः ॥ १०॥

यसादेवं सर्वोत्कृष्टतेन पराकाष्ठापन्नः सर्वहुर्लमः कृपानन्दः तस्मात् सर्वे परित्यज्येन्तस्मावत् सर्वे सवासनं सक्त्वा निकत्वेः उद्भूतभावाहुरैः सर्वदा गुणा एव तेपाः, तेपानयमेव सहजो धर्म इति तदिभिरुणिभिरिष तदेव कर्तव्यम्, नान्यदिति भावः । गुणास्त तत्तद्वीठात्मका चहुविधा इति कीदशानां गानं कर्तव्यमिर्स्यपक्षायां विशेषणमाहुः सदानन्दपरेतिते । सदानन्दः साक्षाद्रसात्मकः पुरुपोत्तमः, तत्परेस्तिविधेः सद्भिः, न त्वितरस्वरूपिष्टैः । रसस्वरूपिष्टव्यक्यनेन गुणा अपि रसात्मका रासादिठीठारूपा एव गेया इति स्वितम् । सदानन्दपरेस्तादशैभगवदीयेः सहिति वा योज्यम् । तेन ताद्यव्यतिरिक्तेः सद्द न गेया इस्तुक्तं भवति । तत्र कथने सर्वथा द्यानिरेवेति भावः । सर्वदेति क्षणमात्रमप्यन्ययामानमन्त्रन्यगन्धामावार्थम् । ततः सचिदानन्दता मबनि, सर्वत्र मगवदावेशात्तस्वरूपात्मकतेव भवेदिति भावः । अथवा सचिदानन्दता मबनि, मावसम्पत्तः, तेनान्तःसाक्षात्ररूपोत्तमाविमीवयोग्यता भवति, तस तद्धिष्ठानत्वादिति स्वितम् । कृत्रापि स्वत इति पादः । तदा सचिदानन्दता मगवद्यमस्पता, सा स्वितम्मागे स्वत एवानायामेनेव भवतिलानुपित्रकत्वमुक्तम् । यत्र ज्ञानमार्गावपरमक्तन्य स्वित्तम्मागे स्वत एवानायामेनेव भवतिलानुपित्रकत्वमुक्तम् । यत्र ज्ञानमार्गावपरमक्तन्य मिष् गुणगानस्थानुपितकं फर्जम्, तत्र साक्षात्करुष्ट्रभे किम् यान्यम् ॥ १०॥

नतु निरुद्धानामेव सर्वपरित्यागपूर्वकमेतदुच्यते, न अन्येषा साधननिष्ठानाम्, तत्किमिति तत्राहुः हरिणेति ।

### हरिणा ये विनिर्भुक्तास्ते मग्ना भवसागरे। ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्सहर्निदाम्॥ ११॥

हरिणा सर्वदु खहर्रा ये विशेषेण सक्ताः, स्वानन्ददानेन दु खदूरीकरणेच्छाऽभा-वात् सक्ताः, ते तु भवसागरे मग्नाः, साधनान्तरप्रवृत्ता अपि एतदानन्दाभावात् तन्मग्ना एवेति भावः । ये तद्दानेच्छया निरुद्धाः पृष्टिमार्गाङ्गीकृताः, केवलस्वस्पनिष्ठ-भारेकसाधनाः, त एव तत्कृपया ताद्द्या मोद्मायान्ति, वाह्याभ्यन्तर रसपूर्णाः सन्त-स्तदानन्दसमुद्रमग्ना एव तिष्ठन्ति, तदप्यहर्निञ्चाम्, क्षणमात्रमपि न तदानन्दविच्छेद इति भावः । अतो निरुद्धानामेवायमानन्दः, न साधननिष्ठानामपीति तद्धमेवोच्यत इति सर्व सुस्थम् ॥ ११ ॥

नतु निरुद्धानामपि पूर्विश्वितससारस्य विद्यमानत्वात् तत्तद्विषयासक्तेन्द्रियाणां तद्विस्मरणमशक्यमिय भाति, तद्भावे गुणगानादिप्रवृत्तिरप्यशक्या, तत्राहु संसारेति ।

### संसारावेदादुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै। कृष्णस्य सर्ववस्तृनि भूभ्नि द्वाद्दा योजयेत्॥ १२॥

निरोधार्यं केवलपुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य साधनान्तरप्रवृत्तिनिवृत्त्योरप्रयोजकत्वादङ्गीकार-स्वभावन यथा स्वरूपे सेहास्मिका प्रवृत्तिभैवति, न तथा विषयेषु, किन्तु तत्सम्बन्धदोपो निर्माणीय इति संसारावेदादुष्टानां तत्तिद्विषयमोगादिषु अहन्ताममतात्मकावेशेन दुष्टानां तज्ञनितनन्धेन दुःखज्ञानाभानेन तिव्वर्तकथमीवमुखानामिन्द्रियाणां हिताय प्रीतये पूर्नोक्तसहेन हेतुना कृष्णस्य सदानन्दस्य सर्ववस्तृनि प्रकरणादेकादशिन्द्रयाणि सम्पूर्णस्यरूप च,तानि प्रसेकसमुद्याम्या तत्तन्मनोरथात्मकभावनाया मूमीः समस्तस्वेन्द्रियन्तिपयाविष्ठानानि कृत्ता स्वकीयान्यात्मसहितानि जादद्या तत्र योज्ययेत्। यद्यपि निरुद्धस्य सेदम्यमानेनेन मनवत्त्वरूपासितः सकलेन्द्रियेषु मवतीति नियमविधिरयम्, तथापि ससार्गानेशनामितक्षेत्र वीक्ष्य एतत्तममन्धेन ममापि क्षेत्रद्ध समस्तिन्द्रयाणि तत्र योज्ययेत्। यत्तिः सुन्तिमनि मयेन तत् सामारिकचर्मेन्यः प्रसानस्य समस्तिन्द्रयाणि तत्र योज्ययेत्। यत्तिः सित्तमन्यन्यापि निष्ठो माम्पूरिति वर्तव्यविधरुक्त । किम्, इन्द्रियाणां सरस्वित्यपप्रवृतिः सद्ता, तथा चानितुन्छ निषय त्याजयित्या परमानन्दरूपनिषयेषु तानि योजनीयानि । तथा चोक्तमिक्षम्य निरुत्ते वर्तव्यविधरुक्त । किम्, इन्द्रियाणां सरस्वित्यविधरित । स्वर्णः इत्याप्य पत्ति योजनीयानि । तथा चोक्तमिक्षम्य निरुत्ते वर्तव्यवाणिदमेव फल'मिति, 'भगतता सद्द सन्तप्य 'एन तद्भान सदे'त्यन्तम् । अत्र तु द्वादश्चेन तद्भिया उत्ता इत्यनापि ताममन्यंनोता । एन सत्याधिनकानामपि सामारिकचर्मेन्यः परानर्सं तानि मगनित

योजनीयानीति शिक्षा स्चिता । एवं योजनेन तदासक्ती सत्यां साक्षात्स्वरूपसम्यन्धामावात् तद्वणेष्वेवासक्तिवशादावेशो भवेत्, न त्वन्यत्रेति भावः ॥ १२॥

नतु एवं योजनेपि तत्तदिन्द्रियाणां पूर्वसंसाराध्यासात् तत्तद्विपयेषु यत्किञ्चिदहन्ता-ममतास्मकः संसारिक्षिष्ठेदेवेति तत्यागर्जानेतक्षेशोऽपि तत्त्रास्यभावाद् भवेदिति कथं सुखम् १ तत्राहुः गुणेष्विति ।

गुणेष्वाविष्टिचित्तानां सर्वेदा मुरवैरिणः। संसारविरहक्केशौ न स्यातां हरिवत्सुखम्॥ १३॥

एवमासत्त्या गुणगाने कियमाणे तत्रैवाविष्टिचित्ता भवन्तीति सुर्वेरिणस्तत्र प्रति-यन्धनिवर्तकस्य गुणेप्याविष्टिचित्तानां तेषां संसारः पूर्वोक्तस्तत्त्यागजनित्हेश्य तौ न स्याताम् । तेषां प्रप्यविस्मृतिपूर्वकं गुणगानाविष्टत्वेन पूर्वोक्ताध्यास एव नश्यित, कृतस्तत्त्यागज्ञेशसम्भावनेति भावः । एतदेवोक्तं वेणुगीते 'क्रीडास्तन्मयतां ययु'रित्यस्य विवरणे 'जाग्रत्स्वप्रेषु क्रीडामेव पश्यन्ती'ति । नसु तथापि पूर्वविद्वपयमोगेष्वेय तेषामा-सत्त्या तत्सुखमिप पूर्वोक्तविपयजन्यसुखसद्दशमेवेति चेत्, तत्राहुः हरिचदिति । पूर्वोक्तम् भोगासत्त्या संसार एव । अत्र तु हरियया सर्वदुःखहर्ता नित्यालोकिकरसात्मकानन्दरूपथा, तथा तस्य सुखमप्यग्रे दुःखसम्भावनारिहतं संसारिवर्तकं ताद्यमेष, न तु पूर्वसद्दां मवतीति महद्देलक्षण्यमुक्तम् ॥ १३ ॥

एवं सर्वेषां विषयवासनारहितद्दासक्ती यद्भवेत्तदाहुः तदेति ।

तदा भवेदयालुत्वमन्यथा भूरता मता । याघशङ्कापि नास्त्यञ्च तद्थ्यासोपि सिध्यति ॥ १४ ॥

एवं प्रचरतापात्मकभावासक्या सकलेन्द्रियाणां प्रपद्माध्यासरहितः पूणीं निरोधः सक्तपात्मकतारूपो यदा सिध्येत्तदा द्याल्ड्रत्यं प्रमोर्भवेत्, खारम्यादिकरणेन प्रतिवन्धको न मवेदिल्यधः। अन्यधा तादशामक्यमावे क्र्रता निधिता। साक्षात्सीयन्त्रेनाद्गीकृतस्य स्वधमक्तपमगवद्गिप्रेताकरणे प्रमोराकोशो मवतीलपि क्र्रपदेन स्चितम्। नतु सर्वत्यागेन गुणगानमाप्रप्रवृत्तो कालकर्मादिककृतयाधः सम्मवेत्रगहः पापद्राद्धितः। पाधस्य श्रद्धापि नास्ति। कृतो पाधः। अत्र गुणगान इत्यधः। सकलेन्द्रियेषु मगवत एवा-विष्ट्रतेन स्वितत्याद्धाधः केन कर्तु श्रम्यः, स्वयमपि मगवान् न श्रकोति, तदा कोन्य इति नेव श्रद्धोदयः। एतदेवोक्तं सन्यासनिर्णये 'अश्रारमे न नाग्रः सा'दित्युपक्रम्य 'हरिरवे'-स्वन्तम् । अत्रेति कथनात् तक्तव्यानमार्गीयमापनेषु बद्दवे विष्ठाः सन्तीलि जाप्यते। नतु तपापि सक्तपनिलनामिरुपप्य रिषमानत्वात् स्वस् मगवता मह भेदज्ञानं निष्ठत्येतः, तय तदिममानेन सन्मवितः, म च पायक्तप एवितः चेत्रगतुः नद्यामः इति। यया

१ मणानिति पाठः । 🔍 भगवद्भिपनमोगे इति पाठः ।

ज्ञाने 'सोह'मिति स्फुरति, तथा खरिमन् सर्वत्र देहादी तस्य भगवत एवाध्यासः, तद्रपत्नेनेव भानं 'कृष्णोह'मित्यादिरूपः सिध्यति, न तु खरिमन् भिन्नत्व स्फुरति । सिध्यति सिद्धिं प्राप्नोतीत्युक्त्या यथा ससारावस्थायां तादशाध्यासः स्थितः, तथेदानीन्तनावस्थायां सत्यां साक्षाद्रगवत्खरूपाध्यास एव भवतीति खभावपरावृत्तिर्जायत इति सूच्यते । एत-देव 'तन्मनस्का' इत्यस्य विवरणे द्रष्टच्यम् ॥ १४ ॥

नतु तथापि वैराग्याभावे कथं पूर्वोक्तप्राकृतविषयाध्यासनिवृत्तिस्तत्राहुः भग-वद्धमीति।

> भगवद्धर्मसामध्याविरागो विषये स्थितः। गुणैहरेः सुखस्पद्यान्न दुःखं भाति कर्हिचित्॥ १५॥

भगवतः सकलेश्वर्यादिगुणयुक्तस्य धर्माः गुणगानद्वारान्तःप्रविष्टास्तेषां साम-ध्योद्विषये प्राकृते तद्भावत्वेन भगवत्यपि वा ताद्दशस्य विरागः स्थितोस्ति । स्थिर इति वा पाठः । विषयत्वेन सर्वत्र वैराग्यमेव, किन्तु तेषां पराकाष्टापन्नालौकिकानन्दरूपे साक्षाद्भगवति निरुपधिसेहेन केवलतदीयत्वबुद्धीव तथा प्रपन्नतेति 'सन्त्यच्य सर्वविषया'-निति निरूपणेन ज्ञायते । अत एव भगवानपि स्वयं कृपया ताद्दशानन्दमनुभावयतीति सर्वभवदातम् । तिर्हे दु ख कथं भवति ? तत्राहुः गुणौरिति । हरेः सर्वदुःखहर्तुगृणैः सुखस्पद्याद्य करिंचिद्युःखमानम् । तेषामन्तस्त्रस्वरूपानन्दपूर्णानां सर्वदा तदात्मकत्त्र्याद्य करिंचिद्युःखमानम् । तेषामन्तस्त्रस्वरूपानन्दपूर्णानां सर्वदा तदात्मकत्त्र्याद्य स्थानमेव नास्ति, कुतस्तत्सम्भावनेति भावः । तापात्मक यद् दुःख दश्यते तस्य रसरूपत्वात् सुरस्रपत्वमेव, न दुःखरूपत्वमिति ज्ञेयम् ॥ १५ ॥

अत.परमुपसहरन्ति एवं ज्ञात्वेति ।

एवं ज्ञाखा ज्ञानमागीदुत्कर्पी गुणवर्णने । अमत्सरेरखुन्धेश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६ ॥

साक्षाद्भगवदानन्दस्य सर्वेन्द्रियास्वाद्यविन्ह्रपणेन तत्साधनरूपगुणगानस्य सुख-रूपत्वेन च ज्ञानफल्याक्षरल्यपर्यमायित्वात् तत्साधनस्य च कप्टसाध्यत्वाच ज्ञान-मार्गाद्वणचर्णने महोत्कर्ष इति ज्ञात्वा निरुद्धेः साक्षाद्भगवद्भावरूपाङ्गीकाराद्यरम्य सर्वपरित्यागेन गुणगा एव वर्णनीचाः, न त्वन्यत् । द्वासत्त्यवन्तरं तत्त्वभावात् स्यमेन गुणगान मनिष्यति, मान्त्रतं तदभावादन कर्तव्यनिधिकक इति सर्वमनवद्यम् । तत्र प्रतियन्यकरूपगान्तर दोपद्भय सर्वथा त्याज्यमित्याहुः अमत्सरिति । मात्सर्य परीन्त्रप्रितनं लोभव तटिते कर्तव्यम् । भगवदीयेषु मात्सर्येण सीद्दार्दामाये गुणप्रणन-गग्नपम्, लोभे तु न्यार्थाभमेवेनि कुनस्तदानेगः, प्रत्युत सर्वथानुचितत्वाद्भगवद्भकानां सर्वन्यद्दानिरेवेति सर्वथा दोपद्भय त्यक्तन्यमिति भावः । सदिति कार्यान्तरस्याग्रहे भाव-द्याप्यमानायोत्तम् ॥ १६ ॥

नतु श्रीमुखावलोकनादीनां मावजनकत्वेन सर्वदा भगवत्खरूपर्सेवैव कर्तव्येति मिक्तिसिद्धान्तः, प्रकृते मुख्यतया गुणगानमेवोच्यते तत्कयमित्याशङ्क्य तत्राहुः इरिम्हर्ति-रिति ।

हरिम्तिः सदा ध्येया संकल्पादिष तत्र हि। दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा॥ १७॥ अवणं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णप्रिये रितः। वायुर्मेलांशत्यागेन शेषभावं तनौ नयेत्॥ १८॥

अन्नेदं प्रतिभाति । मगवानुद्धारार्थं मर्यादया सर्वानेवाङीकरोति । तेषां खेहरूपा मानसी सेवा फलरूपेति तत्साधनत्वेन मार्गनिष्ठया सेवाकरणमावश्यकम् । येपां साक्षा-खुष्टिमार्गे निःसाधन एवाङ्गीकारस्तेषां तदात्व एवोद्भतसेहमावाङ्कराणां खरूपसम्बन्धाभि-लापेण 'भगवता सह संलाप' इत्यादि रूपा भावनैव जायते, भावना तु गनोधर्मः, तद्भावनायां मनसस्तत्परता भवतीति तद्रणा मानसी सेवा जायते इति पूर्वीक्तसेवाया अधुना प्रयोजक-त्वामावात्तद्दार्क्यार्थे गुणगानमेव मुख्यमिति तदेवोक्तम् । अत एव भगवद्धरणानन्तरमेवो-द्भूतभावाभिः कुमारिकाभिः पूजादि सर्वे विहाय गुणगानमेव कृतमिति 'मूयात्रन्दसुतः पति'रित्यत्र विवरणे विवृतम्, साधनमार्गीयशरणागतानामपि साधनरूपसेवाकरणेन स्नेहा-नन्तरमावीत्पत्ती गुणगानद्वारा तद्दार्ट्यार्थ त्याग एवोक्तो भक्तिवर्धिन्यां 'ताद्यासापी'त्यारम्य 'त्यागं कृत्वे'तीति सर्वमनवद्यम् । किञ्च, पूर्वोक्तसाघनरूपसेवाकरणेन स्नेहमावजनितं तापात्मकं दुःखं जायते, तदुःखनिवृत्तिस्तु विरहानुभवे गुणगानेनेव मवतीति तदेव मुख्यत्वे-नोक्तम् । तथा च यतम्तादशपुष्टिमार्गाङ्गीकारम्त्रमावोद्भतस्रेहमात्राङ्करजनितमनोरधप्रकारेण हरिमृतिः सदा ध्येषा भाविषतुं योग्या मवति, अतस्त अनिततापनिवृत्ययं तदार्ङ्भायं च गुणगानमेवोक्तमित्यन्वयः । तर्हि ज्ञानमार्गेपि ध्यानमेन कियते, ततो गुणगाने को विशेष-स्त्रताहः सद्गरपादिति । सद्गत्यात्पूर्गोक्तप्रकारकविविधमनोर्थकदम्यादिष तत्र मातनायां भावात्मकतया साक्षात्मकटसा भगवतो द्शीनं स्पर्शनं स्पष्टमनुम्तं भवति, तथेव कृति-स्तदन्तिके गतिश, तथैव श्रवणं तत्कृतितानां, कीर्ननं भगरता सह संठापादिरूपं च तथा । पूर्वेक्तज्ञानमाधनध्याने तु न तथिति स्पष्टमित्युक्तम् । तत्र तु प्रलक्षेपि आत्मनि न तथानुभवः। गाने तु मइत्यमात्राद्वि स्पष्टमनुभूतं भवनीत्यपिशुन्देन घोत्यते। एतं गावनायां प्रकटीम्य तापात्मकं दुःत्व इरतीति ज्ञापनाय हरिम्निरिख्कम् । ननु मगवदङ्गीकारेण तत्रुपया एनत्स्व मनिर्ति 'सृपायुत्तो यदा मने'दिखनेनोकम्, परन्तु तत्र मगबत्कृषायां महत्कृषा पूर्व हेतुत्वनोक्ता 'महनां कृपये 'त्वनेनत्यन्य तद्धीनन्त्रेन तरक्रपामाने म कथं प्राध्यतेत्वन आहुः पुत्र इति । यनः पूर्वोक्तमकाम्नु पराकाष्टापन्न-रसमोकारो मात्मयादिदोपरिहता भगवत्हपाविषयेषु गहनवत्मनशीटा इति तेषां

ताद्ये कृष्णप्रिये कृष्णः प्रियो यस कृष्णस फलदानसंमुखस प्रिये वा पुत्रे पुत्ररूपे रतिः प्रीतिरेव भवति । सिप्रियप्रीतिहेतुत्वेन कृपया भावदानात्तेषां गुरुत्वात्तसिन् पुंत्रत्वं सिद्धमेवेति तद्रपत्वमुक्तम् । तासां गुरुत्वं तु सन्यासनिर्णये 'कौण्डिन्यो गोपिका' इति स्फुटीकृतम् । किञ्च, यथा पुत्रस्य कामप्याति हष्ट्वा तस्मिन् वात्सल्येन तदुपचारः कियते, तथात्रापि तादशीमातिं दृष्ट्वा वात्सल्येन तदानं तैरपि कियत इति ज्ञापनाय पुत्ररूप इत्युक्तम् । अन्यच, पुत्रे यथा तद्विहितविविधापराधादपि वत्सरुतैव भवति, तथा तादृशे कृपापात्रे प्रीतिदेतोरपि तथोक्तम् । प्रीतिरपि तेषां भावात्मिकैव भवति, न तु तद्रहितेति ज्ञापनाय रतिपद्युक्तम् । रतिर्हासश्चेति तद्रपुरवं तस्याः स्पष्टम् । एवं सित तेपामि कृपा तादशे जायते इति स रसोपि तेन प्राप्यत इति सुष्ट्रक्तं तथा। किन्न, यथा तादशानां तादशे भक्ते पुत्रमावस्तथा तस्यापि तादशेषु भक्तेषु सर्वदा मातृमाव एव स्थापनीय इत्यपि स्चितम् । अथवाऽत्रायमपि गूढाभिसन्धिरनुमीयते । कृष्णप्रियास्तु बहुविधाः, परन्तु स्फुरत्कृष्णप्रेमेति श्लोकोक्तरूपं कृष्णस्यानन्दरसात्मकस प्रियत्वं श्रीमद्भाष्येष्वेव विरुसति नान्येषु, तद्धेतुकं साक्षात् श्रीखामिनीनामपि प्रियत्वं ताद्यवात्सल्येनैतेष्वेय सम्भवति, नान्येषु । यतः श्रीमदाचार्याणामेव तद्भावात्मकृत्व तन्मध्यपातित्वं च विजयते । तथा च कृष्णस्य प्रिये वस्त्रमे मिय पुत्र इव रित-स्तेपां वर्तत इति मदङ्गीकृतेन्यस्मिन्नपि तादशे भविष्यतीति भावः । अथवा कृष्णित्रिये मिय रितर्वतित इति कथनात् खस्य तद्भावात्मकत्वात्तदन्तर्गतत्वाचाधुनिकानां खक्कपयैव भविष्यतीत्यपि स्चितम् । एवं तत्कृपया जनितो रतिरूपो भावो निखिलं प्राकृतांश त्याजियद्वा ऋषेणालीकिकं साक्षाद्भगवदात्मकं तत्तिद्वेषयिगिन्द्रियेषु योजयतीति स्-रप्टान्तं निरूपयन्ति चायुरिति । चायुः सर्वदेहेन्द्रियच्यापी भुक्तमात्रनिखिलवस्तुनां यो मठांशम्तस्य त्यागेनाधोद्वारेण वहिरुत्सर्गेण शेपभावं सारांशं तनौ नाडीद्वारा तत्तद्धिष्ठाने यथा प्रापयति तयायमपि प्राकृतांशं त्याजयित्वा द्रोपभावं सर्वभगवति नयेदित्यन्वयः । त्तनावित्युपछक्षणम् , किन्तु देहप्राणेन्द्रियादिष्वित्यर्थः । अथवा ज्ञानमार्गीयस्य योगादिधा-र्णायां प्राणायामादिकरणेन सकलेन्द्रियाणां तत्तत्पाकृतविषयग्रहणादिरूपं मलाशं साज वित्वा वायुः शेषभावमृतं प्राकृततद्भिनीमृतं आत्मानं तानि च परमात्मिन यथा योजयित त्यात्रापि स भाव इति ज्ञेयम् । भागमिति पाठे स्पष्टमेव । अथवा वायुर्येवा कलुपित्-जलानां यो मलांगम्बन्मध्यस्थः पद्मस्तस्य लागेन शेपमागं मलांशावशिष्टं जलं तनी स्वस्मित्रयति शोषणदारा एहाति, तथा स मानोपि प्राकृतांशत्यांगन शेषभागं सर्व तनी स्वदेहादिरूपे प्रभी प्रापयेत्, तदात्मको भवतीति मावः। अथवा तनी स्वतनी यत्सर्व द्येषमागं तनुष्यतिरिक्तं मनःप्रमृति तत् सक्तं नचेत्, हरि प्रश्येत्, एतत्खरूपात्मको मननीति प्रतित्। एवं पूर्णे निरोधः सिद्धी भवति ॥ १७,१८॥ १. विदानियति पाइः ।

नतु तद्गावस्वभावात्स्वत एव भविष्यतीति कर्तव्यविधिः किमर्थमुच्यते ? तत्राहुः यस्य चेति ।

यस्य वा भगवत्कार्यं यदा स्पष्टं न दृश्यते । तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः ॥ १९ ॥

वेत्यनादरे । यद्यपि तद्भावस्वभावादेव तादशस्य सर्व भवति, तथापि लौकिकजनानुरोधेन यस्येन्द्रियस्य भगवत्कार्यं भगवदावेशेन तरकृतिरिव कृतिर्यदा स्पष्टं प्रकटं न
दृश्यते तदा लौकिकसर्वपरित्यागेन पूर्वोक्तेः भगवदीयेः सह गुणगानेन तस्येन्द्रियस्य
विनिग्रहोन्यतः प्रसावर्थं स्वरूपग्रहणैकस्वभाव एव कर्तव्य इत्येतदर्थं कर्तव्यविधिरुक्त
इति निश्ययो ह्रेय इत्यर्थः ॥ १९ ॥

एवं पूर्णं निरोधस्वरूपं निरूप्य तत्साधकत्वाद्यणगानस्य सर्वोत्कृष्टत्वमाहुः नातः परतर इति ।

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः। नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम्॥ २०॥

मन्नस्तविद्यातीर्थादीनां लोकवेदोक्तफलप्रापकत्वालोके वेदे च महत्त्वं भवतु, न तु तदितिरिक्ते । गुणगानस्य तदतीतफलप्रापकत्वात्तदतीतसर्वोत्कृष्टत्वमपीत्यत्वन्नापनार्थं फल-स्तुतिरुक्ता । यद्यपि मन्नादिद्वारा चित्तशुद्ध्या निग्रहादिकं भवति, तथापि महता क्षेशेन, तत्राप्येतदपेक्षया फलं स्वत्पतरं, गानद्वारा निग्रहादिकमपि सुखेन भवति, फलमपि महत्, सर्वोत्कृष्टमिति गुणगानस्यैव सर्वातिशयवत्त्वं निक्तपितम् ॥ २०॥

श्रीमदाचार्यचरणसरोजमततस्मृतेः । ममार्थावगतिर्जाता दुर्वोधेष्यत्र निश्चितम् ॥ १ ॥ तेन सङ्गतमेवाहं मन्येत्र तदिष स्वतः । संशोधयन्तु सुधियः कृपया मिय वत्मलाः ॥ २ ॥ अहर्निशंविचारेस्मिन्नेवं तिष्ठति यनमनः । अतो हि लिखने नृनं प्रवृत्तिमें न चान्यया ॥ ३ ॥

श्रीनिङ्केश्वरपदाम्युजरेणुरेव सर्वस्वनिस्यनिशमस्तु ममाभिठापः ॥ यत्स्पर्शतः सपदि देवजने स्वतः श्रीनेश्वानरोक्तपदवी फठिनाखिठा स्वात् ॥ ४ ॥

इतिश्रीनिरोघस्मणविवरणं श्रीवद्यभकृतं समाप्तम्॥

#### श्रीरुष्णाय नमः ।

# निरोधलक्षणम्।

## श्रीपुरुपोत्तमकृतविवृतिसमेतम् ।

प्रणम्य श्रीमदाचार्यान् स्वीयेषु करुणावतः । निरोधलक्षणग्रन्थं तद्दासश्चिन्तयत्ययम् ॥१॥

अथ श्रीगदाचार्यचरणाः सत्त्यासिनर्णये मक्तिमार्गीयत्यागस्य विरहानुभवार्थ कर्तव्यतां गुरुद्रयकथनभिन्नकालफलबोधनाभ्यामधिकारिभेदं च स्चियत्वा, तस्य त्यागस् प्रेमैकसाध्यत्वं, तत्र साधनाकाङ्कायां भावनासिद्धस्य भावमात्रस्वेवं साधनत्वं, तता विलक्षणाधिकारे गुणानां जीवनहेतुत्वं चोक्तवन्तः । तत्र कीदशस्याधिकारिणः कीदश्या भावनया जातः कीदृशो मातः साधनतां प्राप्तोति, गुणाश्च तत्र बाधकत्वेनोक्ता अपि कीदशाधिकारे केन प्रकारेण जीवनहेतुतया साधकत्वं प्राप्नुवन्तीत्याकाङ्कीत्पद्यते । किंब, मक्तिवर्धिन्यां जातमक्तिदृढवीजमावस्य मगवदुक्तस्वविचारितरीत्या मजमानस्य मक्ति-प्रवृद्धार्थं गृहसागपूर्वेकश्रवणकीर्तनरूपं साधनमुक्तवन्तः । अदृढ्वीजभावस्य तु गृहे शिल्वा प्जाश्रवणादिभिः स्रेहासक्तिन्यसनपर्यन्तमुपायं तेन कृतार्थतां चोक्तवा, अग्रे त्यागुकरणादे-रावस्यकत्वमुक्तवन्तः । तत्रापि भक्तिवृद्धेः किं स्वरूपमित्याकाङ्कोत्पद्यते । तथा सेवाफठ-वियरणे चाद्यफलामावे सेवाया अनाधिदैविकीत्वं हेतुत्वेनोक्तवन्तः। तत्रापि सेवाया आधिदैविकीत्वं कथं सादित्याकाङ्कोत्पद्यते। एवं तत्र तत्राकाङ्कोत्पत्तौ तत्रत्यास्ता आकाङ्काः प्रियतुं यथा भगवानवतारदशायां भक्तदगोचराभिरीणहीलाभिः प्रयञ्जविस्मृतिपूर्वक् खासक्तिरूपं निरोधं क्रमेण विद्धानो जीवानुद्धरित, तथेदानीमनवतारदशायामपि श्रवणकीर्तनादिगोचराभिर्गुणळीळाभिरेव क्रमेण निरुन्धानो जीवानुद्धरतीति बोधनाय लागपूर्वकं श्रवणजन्यभावनया भजता, लागपूर्वकं कीर्तनेन भजता, गृहे स्थित्वा पूजादिना च भजता, यथाधिकारं भक्तिप्रवृद्ध्यात्मकपूर्वीक्तनिरोधार्थं यतमानेन भाव्यम् । तत्रापि त्यागपूर्वकं श्रवणजन्यभावनया भजता कृपा परीक्षणीया, गुणाश्च गातव्याः, स्वावस्था च परीक्षणीया, स्वाधिकारानुमारेण स्वस्मिन् निरोधोत्पत्तिराशंसाविशेषः परीक्षणीया । कीर्तनेन भजता तु कीर्तनजन्यसुरातिशेषेभेक्तियृद्धिः परीक्षणीया, हैपा च मरीक्षणीया । गेहे स्थित्वा

१. सञ्जात्रविद्यं भावनात्रधानस्वभिति भावः । शाधिदैविकी सेवा प्रेमद्वारा स्वामधाधिकेति । १. मध्यापाश्रम उत्तवा गृहम्याश्रम शाहुः । १. स्वामतक्यागवीर्भेदो गीतायाम् । ४. तथा फलस्य प्रवर्गवस्वार् तथादुः । ५. हानस्वेन हपारवेन कार्यवारणभावः ।

भजता तु सेवाया आधिदैविकीत्वाय श्रवणकीर्तनध्यानान्यभीक्ष्णं विघेयानीत्युपदेष्टं निरोधसक्षणग्रन्यमारभन्ते ।

नन्वस्य ग्रन्थस्य सन्न्यासनिर्णयादिशेषत्वेन विचारे किं वीजमिति चेत्? उच्यते । अत्र ग्रन्थकरणप्रतिज्ञाऽभावेन यत्कित्रित् साकाह्नत्वे निश्चिते, सङ्यास-निर्णयस्थमावनादेः स्वरूपाकाङ्कोत्थापकत्वात्, गुणानां जीवनहेतुत्वकथनस्य च प्रकाराकाङ्कोत्थापकत्वात्, भक्तिवर्धिनीत्थमक्तिवृद्धिपदस्य च स्वाभिधेयस्यरूपाकाङ्को-त्यापकत्वात्, सेवाफलविवरणस्थानाधिदैविकीपदस्य चाधिदैविकीकयंभावाकाङ्गीत्थापक-त्वात्, अत्रत्याशंसागुणकीर्तनादिकथनस्य चाकस्मिकतया कैमर्थ्याकाङ्कोत्यापकत्वात्, परस्पराकाङ्कापूरकत्वं दयालुत्वादिश्चव्दानां तत्रत्यप्रमेयस्यापि प्रत्यभिज्ञानं चेति जानीहि । न च मक्तिवर्धिनीस्थपदप्रत्यभिज्ञाऽभावात् तच्छेपत्वाभावः शङ्काः । सन्यासनिर्णयप्रमेये-णैव तत्प्रमेयस्यापि कोडीकरणाददोषात् । परस्पराकाङ्कावशादेव श्रीहरिरायैरपि 'श्रीकृष्णै-रसविक्षिप्ते'त्यादिस्होकपञ्चकस्य स्वतन्नत्वेन प्रतीयमानसापि जलमेदशेपत्वमङ्गीकृतम्। तस्मादेवं शेषत्वैकवाक्यत्वयोरङ्गीकारे न किञ्चिद्वाधकमिति तच्छेषत्वेन व्याख्यायते। तत्र सन्यासनिर्णये त्यागिनो भावनामात्रसिद्धभावसीव साधनत्वेन साधितत्वात्, त्यागिषु प्रथमाधिकारिकृतस्य त्यागस्य विरद्दविषयकानुभवार्थत्वात्, विरद्दस्य च प्राकटातिरोभाव-जनितदुःखात्मकत्वात्, तादशसाधिकारिणः कृष्णे आसत्त्वा गृहस्थानां वाधकत्वा-नात्मत्वयोगीसने कृते, ईषत्प्रपश्चविस्मृतिपूर्वतया भगवदासक्ती जातत्वे, व्यसनेन च मगवद्गुणलीलाप्राधान्यं विहाय भगवत्स्वरूपपरतायां जातायां, दैन्ये सर्ति जन्मप्रकर-णोक्तरीत्या मक्तदुःखसैव भगवत्यादुर्भावहेतुत्वज्ञानात्, तादशदुःखाशंसैवोत्पवत इति । तत्र तादशदुःखजनकातिशयस्येव भक्तिवृद्धिरूपत्वं, प्रपत्रविस्मृतिभगवदासत्त्रयोराधि-क्यात् । अतः तादशनिरोधस्य प्रस्तृयमानदुःखाशंसारूपं तद्भावनारूपं च कार्यलक्षणमिति प्रथमं तदाहुः चच्चेत्यादि ।

यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्यान्मम कचित्॥१॥

अत्र दुःखाधारमृतानां त्रयाणां कथनेन तेषां भावत्रैविध्य धोतितम् । चकारत्रयेण तत्तस्त जातीयभाववन्तः कसादेः कालतोऽज्ञानाच दुःखभाजः संगृहीताः। तदानीं कंसादि-विद्यानीमप्यसुरान्तराणां संभवात् । कालाज्ञानयोरिष संभवाच । काचिदिति अनिर्णित-यदिदानीमप्यसुरान्तराणां संभवात् । कालाज्ञानयोरिष संभवाच । काचिदिति अनिर्णित-यदिदानीमप्यसुरान्तराणां संभवात् । कालाज्ञानयोरिष संभवात् वत्र भगवदेशेषु पर्यिटतृत्वसूचनेनाधिकारिणस्त्यागित्वं योधितम् । देशविश्वेषोत्तया तत्र तत्र भगवदेशेषु पर्यिटतृत्वसूचनेनाधिकारिणस्त्यागित्वं योधितम् । देशविश्वेषोत्तया तत्र तत्र मगवदेशेषु पर्याद्वादेशावेष, ये च प्रौदादिमावे एवमग्रेषि ज्ञेषम् । तथा च ये वालादिमावे, ये च पौगण्डादिमावे, ये च प्रौदादिमावे एवमग्रेषि ज्ञेषम् । तथा च ये वालादिमावे, ये च पौगण्डादिमावे, ये च प्रौदादिमावे एवमग्रेषि ज्ञेषम् । तथा च ये वालादिमावे तादशतादशक्षेणीव मगवान् तत्तद्वावानुसतं सुख आसक्ताः, तेषां दुःखं दृष्टा तित्रवृत्यर्थे तादशतादशक्षेणीव साधनिति खिस्मन् तदाशसोत्यादको दातुं प्रकटीमवतीति भगवत्याकट्ये तादशं दुःखमेव साधनिति खिस्मन् तदाशसोत्यादको दातुं प्रकटीमवतीति भगवत्याकट्ये तादशं दुःखमेव साधनिति खिस्मन् तदाशसोत्यादको

यः प्रपञ्चविसमृतिपूर्वकभगवदासिक रूपो निरोधः स एव कृष्णे व्यसनस्य फलम् । तदाशंसैव प्रथमाधिकारिणो भक्तिवृद्धिलक्षणिमत्यर्थः । अत्र स्यादित्याशंसास्चकम् । यद्यपि आशंसावचने लिङिति सूत्रेण आशंसावचिन्सुपपद एव लिङ् विहितस्तथापि लोक उपपदाभावेपि देवद्त्तश्चेद्गाच्छेद् मत्कार्यं भवेदित्यादिप्रयोगदर्शनात्र दोषः । यदि च लोकोक्तिनं प्रमाणमिति प्रार्थनायां वा सम्भावनायां वा लिङिच्यते, तदापि तयोराशंसामूलक त्वादाशंसा न व्यभिचरित, तस्माददोषः ॥ १ ॥

अय मध्यमाधिकारिकृतस्य त्यागस्य विरह्सामयिकासक्तिप्रमन्यायकभगवदनु-मवार्थत्वात् तस्य भक्तिचृद्धिस्वरूपं तादशनिरोधलक्षणकथनमुखेनाहुः गोकुल इत्यदि ।

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां व्रजवासिनाम् । यत्सुखं समभूत् तन्मे भगवान् किं विधास्यति ॥ २ ॥

तुशब्दः पूर्वव्यावृत्त्यथः । एपोत्यन्त विषयोगेण दुःखित इति रसप्रधान इति प्राकट्यजनिका अत्यन्तासिक्तरेव तस्य भक्तिवृद्धिरिति यथाकथित् दर्शनजन्यसुखाकाङ्कान्त्रपं कार्यं तद्किवृद्धात्मकनिरोधलक्षणमिति ज्ञापनाय पूर्व गोपिकापदोक्तिः । अन्येषां तद्कत् सर्वात्मभावाभावेन ततो न्यूनत्वात् पथादुक्तिः । किंशब्दो विकल्पं द्योतयित । विकल्पे किं किमृत चे ति कोशात् । आशंसायां भविष्यत्काले एट्ट ॥ २ ॥

अधोत्तमाविकारिकृतस्य त्यागस्य विरहानन्तरभाविसाक्षात्कारार्थत्वात् तस्य तत्माक्षात्कारोत्तरं यदा पुनर्वजस्थानामिव निरहस्तदा तस्य पूर्वानुभृतस्य लीलासुखादिस्मरण-संगिलतिन्दिस्सामयिकानुभववत्त्वात् तदा भगवतः स्वस्मरणोत्पादको निरोध एव तस्य भक्तिवृद्धिरूप इति तस्य स्वस्मिस्तदिमञ्जापक लक्षणमाहुः उद्धवेत्यादि ।

उद्भवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा। युन्दावने गोकुले वा तथा मे मनसि कचित्॥३॥

अत्रापि पूर्वश्चोकोक्ता स्यादिनि क्रिया अनुपजते । तथा च तादशस्मरणोत्सवा-दिनिपियणी आशमेन म्यस्मिम्तादशमिक्तवृद्धिज्ञापकं ठक्षणमित्यर्थः ।

अम निष्मिष क्षेत्रेषु गोकुलपदोत्तया पूर्गेक्तरीतिको मावः श्रीनजनायस्यक्तपासकानामेन निर्मालतः, नान्यस्यक्तपामकानामिति ज्ञापितम् । ते एव परमानुम्रह्विपया इति
च । नृतीये युन्दाननपदोक्तिस्न तेष्यि आधिनयज्ञापनार्थेति चोष्यम् । तेनेतादशपुष्टिमागींयनिषयम एनायं निचारः, न तु मर्यसाधारण इत्यपि चोधितम् । चाचामते रनम्
क्षेत्रमयं सुयोधिन्यापुक्तस्य निरोधस्यान्नस्यंभानस्यको मनोर्य एवोच्यते । श्रीद्रितयाणां
मने तु निरोधनिषित्तनारणभूनयोगीयनगुणगानयोगीय्ये प्रथमं माननस्यते, तच दुर्लमत्वपोधनाय स्वरिषयनया प्रधिनारूपेणोच्यते । मन्मते त्विद्माशंसात्रय मक्तियुद्धिज्ञापमरक्षणायवोच्यतः इति तनो भेद इति ज्ञयमः ॥ ३ ॥

एवं त्यागिषु ये श्रवणजन्यमावनामात्रपरास्तेषां भक्तिवृद्धिरूपं मावनात्मकं निरोध-माशंसारूपकार्यमुखेनाभिज्ञानार्थमुत्तवा, ये त्यागिषु ततोऽधिका गुणगानासक्तास्तेषां भक्तिवृद्ध्यात्मकनिरोधस्य स्वस्मिन्नभिज्ञापकं लक्षणं त्रिभिवेदन्त प्रथमं गुणगातृषु प्रथमाधिकारिणः खास्मिस्तदभिज्ञापक ठक्षणमाहुः महतां कृपयेखादि ।

महतां कृपया यावद्भगवान् दययिष्यति। ताबदानन्दसन्दोहः कीर्लमानः सुखाय हि॥ ४॥

अत्र याचदिति पदमुत्तरावधिज्ञापकं ताचलदं च पूर्वविधेः। महत्यदं च पारोक्ष्येण व्रजभक्तज्ञापकम् । तथा च तासां कृपया भगवान् यावद्ययिष्यति वक्ष्यमाणरीतिकस्वैकतानत्वसंपादिकां द्यां करिष्यति तावत् ततः पूर्व कीर्ल्यमानः 'नामान्यनन्तस्रे'त्युक्तरीत्या स्मरणपूर्वकं वर्ण्यमानः आनन्दसन्दोहः श्रीमद्दन्दाः वनेन्दुप्रकटितरसिकानन्दस्य यः समूहः ठीलारूपः हि निश्चयेन सुखाय भवतीति शेषः। अतस्तस्य कीर्लमानलीलया सुखजननं व्यसनोत्कर्परूपस निरोधस स्वस्मिन्नभिज्ञापकं लक्षणम् । इतत्रपत्वेन प्रपञ्चविसमृत्याधिक्यादित्यर्थः ॥ ४ ॥

अधैवकर्तुः पूर्वदशात आधिकयं कीर्तनपरता च पूर्वीक्तमहस्कृपयाधिका भवतीति तादशनिरोधस स्वस्मिन्नभिज्ञापकं रुक्षणमाहुः महतां कृपया यद्वदित्यादि ।

महतां कृपया यहत् कीर्तनं सुखदं सदा। न तथा लौकिकानां तु स्तिग्धमोजनरूक्षवत् ॥ ५॥

महतां पूर्वीकानां कृपया यहद् यथा कीर्तनं ठौकिकसामे निषेष्यत्वात् भक्तकृतं ठीलाविषयक कीर्तनं सदा सुम्बदं तथा लीकिकानां न, लेकिककर्तृकं लेकिक विषयकं च कीर्तनं न, सुखद न।अत्रापि भवतीति शेषः। तत्र दृष्टान्तः। स्निम्धभोजन-रूक्षचिति। श्विष्ध मोजन यसासी श्विष्धमोजनः, श्विष्धमोजनस रूक्षेण तुल्यं भवतीति श्विष्धमोजनरूक्षवत्। तथा च होकिककर्तृके तद्विषयके च कीर्तने असुखदत्व-मानपूर्वकमठौकिकविषयके भक्तकृते कीर्तने यत्सुरादत्व 'क्यं निना रोमहर्ष द्रवता चेतसा विना, विनानन्दाश्चकलया शुद्धे भक्तया विनाशय' इत्युक्तयर्भज्ञीयमानं यत्मुखदत्वं तदेव पूर्वस्मादुत्कृष्टस्य निरोधस्य स्वस्मिन्नभिज्ञापकं रुक्षणमित्यर्थः ॥ ५ ॥

अय ततोप्युक्तृष्टाधिकारे पूर्वस्माद्धिकस्य निरोधस्य स्वस्मिन्नभिज्ञापकं रुक्षणमाहुः गुणगान इत्यदि ।

गुणगाने सुखावासिगीविन्दस्य प्रजायते । यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुतोन्यतः॥ ६॥

'महतां कृपये'ति पदद्वयमजाप्यतुपजते । अतो महतां कृपया गोचिन्दस्य गुण-गाने रागानुसारेण भगवहुणोपवन्धयुक्तपदवाक्यानां कीर्तने सुन्वाचासियधा येन प्रकारेण प्रजायते प्रकर्धाञ्चायते, तथा तेन प्रकारेण द्युकादीनां ज्ञानिमक्तानां आत्मिन हृदये न, अन्यतः कुतः । ज्ञानमिक्तिन्यामेव चेन्न भवति तदा तदितिका-देतोः कुतः स्यादित्यर्थः कैमुतिकेनोक्तः । तथा च मगवद्गुणगाने तादृशसुखावािकः पूर्वसमादुत्कृष्टस्य निरोधस्य खिस्सिन्निम्ज्ञापकं ठक्षणित्यर्थः । एव च त्यागकर्वृणां मध्ये कीर्तियतुषु गुणगातुषु च महत्कृपा हेतुत्वेनापेक्षितेति बोधितम् ॥ ६ ॥

सा कृपा तत्कार्यभृतं गुणकीर्तनादिजन्यं सुखं च कथं स्यादित्यपेक्षायां तत्र भगव-त्कृपारूपं हेतुं प्रकारभेदेनाहुः क्छिइयमानानित्यादि ।

> क्किश्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्यं निर्गतं बहिः॥ ७॥

जनान् जनन्धर्मवतः खकीयान् क्किश्यमानान् खप्राप्त्यर्थं दुःखितान् रष्ट्रा यदा कृपायुक्तो भवेत् अत्यनुग्रह कुर्यात् तदा हृदिस्यं सर्वे सदानन्दं वहि-निर्मतं भवेत्। पूर्वोधीक्ता मवनिक्षयाऽत्राप्यनुषज्ञते। तथा च कीर्तियदृणां भगवद्यया भावनाप्रावल्ये दहरिनद्योक्तस्येव सर्वस्थान्तरस्य वहिःप्राकट्येन महतामपि प्राकट्यात् तत्क्रपया स निरोधः फलमुपद्धातीत्पर्थः। तेनेद्मिष फलोपधायकस्य निरोधसैव लक्षणम्॥ ७॥

अतः परं कीर्तियतृपु ततो विशेषं वक्तं तथा तमाहुः सर्वेत्यादि । सर्वोनन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्छभः । इ.इ.तः स्वगुणान् श्रुत्वा पूर्णः ष्ठावयते जनान् ॥ ८॥

उक्तरीला सर्वस्य सदानन्दरूपस्य वहिः प्राकट्ये जाता या सदानन्दता, तेन सर्वानन्दप्रमुस्सापि कृपाजिनतो य आनन्दः सः सुतरां दुर्लमः । कृत इल्लाकाङ्कायां तस्य भगनदानदेतुकत्यं स्फ्टीकुर्वन्ति हृद्धतः इल्लादि । हृदि स्थितो भगवान् कीर्ल्यमानान् स्वगुणान् श्रुत्वा पूर्णः यहुधा निनिष्टः, कृपापदस्य पूर्वमुक्तलात् कृपया वा पूर्णः सन् जनान् स्वनीयान् क्रावयत्ते, अन्तर्नदी रमध्याप्तान् करोति । अन्न श्रुत्विति पदाहुणानां कीर्ल्यमानत्वमार्थिकम् । तथा च तेषु कृपया जिनतो यो भगवदानन्दः तेन तद्भवित, नान्यत हत्यतो दुर्लम इल्यमः । अत इदं फलात्मकस्य निरोधस्य लक्षणम् । एतं च मितिवृद्धेः स्वस्थाय पर्यामोति । तेन प्रतिकृष्ठ लागकतृषु साधनांश्वतील्येषि 'छन्दत उभयानिरोधा'-दिनि न्यायेन यत्र भगनतान्तरर्नृकस्यगुणगानकीर्तनयोः श्रवणेच्छा तेषां गुणगानादी प्रवृत्तिः, यत्र च या न तेषां भावनामात्र एव प्रवृत्तिरिनि मुर्याधिकारिषु ध्यवस्था परिया । एतेन प्रपार्थाधणप्रकार उक्तः ॥ ८ ॥

एवं नानाविषस निरोधस रुक्षणान्युत्तवां तत्र साधनगुपदिशन्ति तसादिसादि । तस्मात् सर्वे परित्यज्य निरुद्धैः सर्वदा गुणाः । सदानन्दपरैर्गेयाः सचिदानन्दता खतः ॥ १॥

यस्माझावनापेक्षयापि भगवान् गुणगानेन अधिकं प्रसीदित तस्मात् सर्वे परित्यज्य भक्तिमार्गरीत्या प्रेम्णा सर्व गृहादिकं सवासनं त्यक्तवा निरुद्धेः प्रपञ्चविस्मृतिपूर्वकः
स्यानन्दपरैः हृदयस्थलीलासृष्टेकतानैः सर्वदा अभीक्ष्णं कालामगवदासित्तसुक्तैः सदानन्दपरैः हृदयस्थलीलासृष्टेकतानैः सर्वदा अभीक्ष्णं कालाविच्छेदेन वा गुणाः गेयाः गानविषयीकार्याः । तत्रावान्तरफलमाहुः सिच्चदानन्दता
स्वत इति । स्वतो यदच्छातः गुणगानातिरिक्तसाधनं विनैव सिच्चदानन्दता अक्षरमञ्चता
स्वत इति । स्वतो यदच्छातः गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणमवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षणपवति । ततः इति पाठे गुणगानादेवेत्यर्थो वोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्थापरीक्षण-

एवं त्यागिषु मुख्याधिकारिणां याद्यग्निरोधस्य सिद्धिः तत्स्बरूपमुत्तवा तत्र स्तानुभवमग्रिमसिद्ध्यर्थे प्रमाणयन्तस्तद्वर्णनप्रयोजनमाहुः अहमित्यादि ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि तम्॥ १०॥

अहं निरुद्धः पूर्वोक्तरीत्या भगवदासक्तः रोधेन संसारावेशराहित्यादिन्द्रियनि-श्रहेण निरोधपदवीं गतः निरोधमार्ग श्राप्तः सन् निरुद्धानां रोधाय संसारावेशरा-श्रहेण निरोधपदवीं गतः निरोधमार्ग श्राप्तः सन् निरुद्धानिरासे । त इति पाठे तु हित्याद्ययं तं पूर्वोक्तनिरोधं वर्णयामि । तुः प्रयोजनान्तरश्चानिरासे । त इति पाठे तु चतुर्या । तथा च यः कथं भक्तिवृद्धिरित्यादिकं पूर्व पृष्टवान् तस्मे तुभ्यं तद्र्थमश्रे वर्णयामीत्यर्थः ॥ १०॥

एवं मध्यमाद्यर्थं निरोधवर्णनं प्रतिज्ञायोपपादनपूर्वकं तदुपयोगिनिरोधखरूपमाहुः इरिणेत्यादि ।

हरिणा ये विनिर्धुक्तास्ते मग्ना भवसागरे। ये निरुद्रास्त एवात्र मोद्मायान्त्यहर्निदाम्॥११॥

विनिर्भुक्ताः विशेषेण त्यक्ताः, स्वीयत्वेन नाङ्गीकृता इति यावत्। अञ्जेति विनिर्भुक्ताः विशेषेण त्यक्ताः, स्वीयत्वेन नाङ्गीकृतलक्षणत्वात्तद्विरुद्धाया गुण-गुणगाने भावनायां च । तथा च संसारावेशस्य भगवदनङ्गीकृतलक्षणित्यर्थः सिध्यति॥११॥ गाने भावनायां चाहर्निशं मोद्याप्तिः, सा निरुद्धानां सामान्यलक्षणित्यर्थः सिध्यति॥११॥ एवं लक्षणं निरूप्य भावकापेक्षया गुणगातृषु विशेषमाहुः गुणिष्वित्यादि ।

ख रुक्षण । पर्या । । । । । सर्वेदा मुर्त्वेरिणः। । । । । । संसारविरद्दक्षेत्रों न स्यातां हरिवत्सुप्वम् ॥ १२ ॥

१. यमेनेपरधत इति सुत्तेः ।

मुरवैरिणः जडदोपनिवर्तकस्य गुणेषु गोवर्धनोद्धरणादिषु सर्वदासक्तिचतानं संसारश्च विरहक्षेत्रश्च न स्यातां किन्तु हरिचत् सुखम् । तथा च भावकानां दुःखाः शंसया सुखाकाङ्कया भगवत्कृतस्मरणाकाङ्क्षया च विरहकृतं दुःखमेव बहुठम्, तत एव च शीघं रुयः । गावृणां तु संसारावेशामावाच स्वैक्तिकं दुःखम्, विरहस्फृर्तावन्तिंष्ठा, विहिरनुभवे च गुणगानम् । अतो भगवत इव सुखिमसर्थः ॥ १२ ॥

एव भावयिवृगात्रोविंशेपमुत्तवा तस्य कृपाहेतुकत्वं निगमयन्ति, मध्यमाधिकारे हेतुं तस्यवस्थां च वदन्ति तदेत्यादि ।

तदा भवेदयालुत्वमन्यथाऽकूरता मता। षाधराङ्कापि नास्त्यत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति॥ १३॥

यदा पूर्वीका रीतिः तदा भगवतो दयालुत्वं भवेदिति पूर्वीक्तस्य निगमनम् । अथ मध्यमस्य व्यवश्योच्यते अन्यथेसादि । अन्यथा यदि न गुणाविष्टचित्तता तदा अक्त्रता भगवतः, अधातकता तस्मिन् मिक्तमार्गच्यस्यभावहेतुतेति यावत् । सा मता संसारावेशाभावगुणाविष्टचित्तत्वाभावाग्यां युक्तिभ्यामनुचिन्तिता। तथा च तेन मध्यमाधि-कार इसर्थः । एतद्भवस्थामाहुः वाधिसादि । अत्र अक्त्रतायां वाधशङ्का भगवद्भिपयका-द्भानकृता निरोधच्युतिशङ्का, अपिशब्दात् भावनाप्रावत्यकृतो रुपश्च नास्ति, तद्ध्यास् आसक्तिश्रमन्यायको भगवद्ध्यासश्च सिध्यति । तेनेयं सर्वीत्मभावप्राकत्मवती मध्यमा-धिकारिव्यवस्थेसर्थः । एतदेव कार्यं तजनकस्य तादशिनरोधस्य रुक्षणं ज्ञेयम् । एतावता मिक्तविष्टन्यां 'वीजभावे दृष्ठे तु स्थात् स्थागाच्य्रवणकीर्तना'दिस्यनेन यद्भक्तिवृद्धिसाधन-मुक्तं तस्य फरुमुपपादितं ज्ञेयम् ॥ १३ ॥

अथादृढवीजभावस्य पूजादिभिर्यतमानस्य संसौरा वेशसत्त्वात् तस्य व्यवस्थां त्रिभि-वेदन्तः तत्कृतसेवाया आधिदैविकीत्वाय पूर्वमुद्धेगनिवर्तकं सर्ववस्तुसमर्पणरूप साधनमाहुः संसारावेदोत्यादि ।

संसारावेशदृष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै।
कृष्णस्य सर्ववस्तृनि भून्न ईशस्य योजयेत्॥१४॥
भगवद्धमसामध्यीद्धिरागो विषये स्थिरः।
गुणैईरिसुम्बस्पर्शान्न दुःखं भाति कर्हिचित्॥१५॥
एवं शाला शानमार्गादृत्कर्षं गुणवर्णने।
अमत्सरेरलुक्येश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः॥१६॥

साइशेन हि संसारानेशदुष्टानीन्द्रियाणि निप्राह्माणि । तानि च निगृह्ममाणानि क्षोमें

<sup>3</sup> न्यस्यापोश्चत्रत्याद् गुवेषु । २ श्रुती दुरानीन्द्रियाणि झम्बपारप्रापकाणि न भयन्ति, सदिन्द्रियाणि

जनयन्ति, अतस्तदभावार्थ तेषां हिताय वै निश्चयेन सर्वाणि वस्तृनि स्तीयानि कृष्णस्य भूम् ईशस्य योजयेत् । समर्प्य भगवत्सम्बन्धमिश्रितान्यनुसन्दध्यात् । फठारमकत्ववोधनाय क्रुटणस्येति । अवतारादिवारणाय भूम्न इति । एतावन्मात्रसाध-नकरणेपि विषयव्यासंगनिवारणसामर्थ्यवोधनाय ईश्वास्येति । 'तं यथा ययोपासत' इति श्रुत्या तत्कतुन्यायेन चोक्तधर्मपुरस्कारेण चिन्तनस्यावश्यकत्वात् पदत्रयकथनम् । तेन फलगुपपादयन्ति भगवदिखादि । एकादशस्कन्धे 'दारान् सुता'निति प्रशुद्धवाक्ये सर्ववस्तुसमर्पणस्य भगवद्धर्मत्वकथनात्, कविवाक्ये च 'भक्तिः परेशानुभयो विरक्ति'-रित्यादिश्लोकद्वये विषयवैराग्यस्य फललेन कथनात्, सर्ववस्तुसमर्पणस्य भगवद्धर्मस्य सामर्थ्याडियये विराग स्थिरो भवति । तथा च मक्तिवर्धिन्यां 'सेहाद्रागविनाशः सार्दिसनेन यरफलमहढवीजभावस्य स्नेहादुक्तम्, तस्थैर्यकथनेन तजनकस्य स्नेहस दार्ट्यमवनमत्र फलत्वेन वोधितम् । एव सर्वसमर्पणात्मकं योजनमेतादशस्य निरोध-रुक्षणमिति च । आसक्तिदार्ङ्भाय साधनान्तरमाहुः गुणैरिति । द्वितीयस्कन्धे 'विचक्षणा यचरणोपसादना'दिति शुकवाक्ये कीर्तन्त्रणालिकया भगवद्गति प्राप्तुवतां गतक्रमत्वकथनेन कीर्लमानैशुणैः हरिसुखस्पर्शात् लौकिकं दुःखं कर्हिचिदपि न भाति, न ज्ञानविषयीभवतीत्यर्थः । अत्र सर्ववस्तुयोजनस्य पूर्व कथनेन तस्या-धिकार रूपता बोधिता । तेन 'श्रद्धामृते'त्यारम्य आत्मनिवेदिनां भक्तिफलबोधक-मेकादशस्कन्धीयं भगवद्भावयजातं स्मारितम् । तेनात्मनिवेदनपूर्वकं कियमाणेन गुण-गानेन दुःखानुसैन्धानाभावरूपं फलं सिध्यतीति बोधितम्। एवं फलमुपपाद्य दार्ढ्यार्थं तत्कृतिमुपदिशन्ति एवमिलादि । एवं पूर्वोक्तरीला गुणवर्णने ज्ञानमागोद्धत्कप-मवधार्य, अमत्सरैरळुव्धेश्च परोत्कर्षासहनं मत्सरः, लोभो गर्थः, अत्मन्ताभिलापः, ताम्यां दोपाम्यां रहितैः, सर्वदा गुणा वर्णनीयाः । उत्कर्ष इति प्रथमान्तपाठे तु गुणैः हरिसुरास्पर्शात् दुःखामानं ज्ञात्वा गुणवर्णने ज्ञानमार्गाद्धत्कर्पः सिघ्यतीति शेपेण वान्यं पूरणीयम्। तथा चतद्ञात्वा गुणवर्णने दुःखाभानमात्रम्। ज्ञात्वा वर्णने त्वेष उत्कर्ष इत्युक्तं भवति । तथा चैव गुणवर्णने तेष्ट्रासक्ती 'तहुणेषु प्रसक्ता हि तदासक्ता भनन्ति ही'ति न्यायेन भगवदासक्तिदाढ्ये भक्तिवर्धिन्युक्ता गृहारुचिर्गृहस्थानां वाधकत्वानात्मत्व-भानं च दहीभवतीत्पर्धवलेन बोधितम् । एवं गुणगान चासक्तिमतो निरोधलक्षणितस्पि । अय व्यसनदाङ्गीय भगवति माक्षात् परम्परया च स्त्रीयेन्द्रियनियोगादिन्हपं

सापनान्तरमाहुक्षिभिः हरिमृर्तिरिलादि । हरिमृर्तिः सदा ध्येषा संकल्पादपि तत्र हि । दर्जनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा ॥ १७॥

९ इ.सानुसन्धानरूपमिति पाट ।

अवणं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णप्रिये रितः । पायोर्मलांशसागेन शेपभावं तनो नयेत् ॥१८॥ यस्य वा भगवत्कार्यं यदा स्पष्टं न दृश्यते । तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः ॥ १९ ॥

योऽदृहवीजः व्यसनार्थे यतते, तेन हरेर्भगवतो मूर्तिः स्वयं सेव्यमाना सदाभीक्ष्णं निरन्तरं वा ध्येया, भगवदभिन्नत्वेन ध्यातव्या । हि यतो हेतोः । तत्र मूर्तो संकल्पा-दभिन्नताविचाराइद्रीनं स्पर्शनं चक्षपस्त्वच कार्यं स्पष्टं खरूपदर्शनेन तत्स्पर्शनेन च भगवत्सम्यन्धितया स्फुटम् । पूजाप्रवाहेण तत्र सन्निधाने छन्धे अन्तर्यामिन्नाह्मणी-क्तन्यायेन, गुणोपसंहारे कार्याख्यानाधिकरणे 'सम्यन्धादेवमन्यत्रापी'ति सूत्रेङ्गीकृते, निवन्धे च 'तद्र्षं तत्र च श्थित'मिलेतद्दोधिते भगवदावेशे, वह्नचयोगोलकन्यायेन च भगवतस्तद्वाप्य वहिर्भावात् स्फुटमित्यर्थः । एतदेव इस्तपादयोः कार्येऽतिदिश्नि तथा कृतिगती सदेति। उक्तन्यायेन यथा प्वाक्तं द्वयं भगवत्सम्बन्धि स्फूटम् तथा कृतिगती हस्तपादयोः कार्ये मगवत्सेवायां तद्ये चलने च सदा भगवत्सम्बन्धिनी स्पष्टे । पूर्वोक्तं स्पष्टपद्मत्र विभक्तिछिङ्गविपरिणामेन सम्बध्यते सन्दंशात् । श्रोत्रवाक्-कार्ययोस्त्रथात्वमाहुः अचणं कीर्तनं स्पष्टमिति । एतयोः प्रकारान्तरेणापि भगव-रसम्बन्धित्वस्य सर्वसम्मतत्वं वोधियतुं स्पष्टपदस्य पुनक्तिः । उपस्थे भगवदुपयोगित्वसा-स्फुटत्वात् तस्य भगवत्सम्बन्धित्वाय प्रकारमाहुः पुत्रे कृष्णिपये रतिरिति । 'कामः सङ्कल्पनः स्मृतः,' 'सङ्कल्पप्रमवान् कामा'नित्यादिवाक्यैः सङ्कल्पस पुत्रे कामे कृष्णस त्रिये सति रतिरूपस्थकार्यं भगवत्सम्बन्धि भवतीति शेषः । गोपालतापनीये 'यं मां स्मृत्वा निष्कामः सकामो भवती'ति गान्धवी प्रति भगवद्वाक्यस्य श्रावणाद्भगवद्धानात् ताद्श-सङ्करेपनं मगवद्विपयककामोत्पत्तौ सापि भवतीत्यर्थः । मगवद्विपयककामाभावे तु यथी-पस्यहितं भवति तथा प्रकारस्त्वये वाच्यः । पायोवितियोगमाहुः पायोरित्यादि । पायोः कार्यं हि विसर्गः, स चात्र मलांशसागरूपः, तेन कार्येण तजनकस्वेन्द्रियस्य तनी रोपभायं नयेत्। भगवति विनियोज्यमाने स्वश्रीरे तच्छोघनद्वारा गुणभावं प्रापयेत्। अत्रायमर्थः । वेणुगीते 'अक्षण्वता'मित्यत्र सुवोधिनीस्यास्त्रिन्द्रयफलवोधिकासु कारिकासु मडोमोद्रमन्त्रं पायुकार्यमुक्तम्, तथा 'एपां तु भाग्यमहिमे'ति प्रक्षिताच्यायश्लोक-विवरणे 'रोमाय्येसदी दशमकार्य' मित्युक्तम् । यच तृतीयस्कन्धे 'मुझन्मीलदृशाऽशु च' इत्यत्रानन्दाश्चमोचनरूपं तत्कार्यमुक्तं, तत् प्रथमाधिकारे न सम्भवति, द्वितीयस्कन्धे 'तद्रमसारं हृद्य'मिल्पत्र तथा निर्णयात्। अतोत्र 'अन्नमशितं त्रेधा मन्ती'त्यादि-छन्दोगश्रुत्युक्तोज्यस्योः स्यूटधातुः मृत्रपूरीपात्मको यश्च 'कफः पित्तं महः खेषु प्रखेदो नखरोम च । कर्णविद्रद्षिका चेति धातृनां क्रमशो मला' इति वैद्यकोक्तो मलांशः, स दि पासुनेवेन्द्रियेण तत्तरेहछिद्रद्वारा निर्गच्छति । तावतेव तस्येन्द्रियस्य विनियोग इति गीणत्वेन द्यपना । किय, पूर्व 'संसारावेशदुष्टाना'मितीन्द्रियविशेषणेन मध्ये चामत्सरीर-

लुच्धेश्चेति कथनाद्धणवर्णनकर्तृषु तत्सत्ताचोधनेनान्ते चोक्तपायुकार्यकथनेन चैतेषां जघन्या-पिकारित्वं चोधितम् । तेन ये भक्तिवर्धिन्यामदृद्ध्वीजभावा उक्तास्तद्धीयमुपदेश इति सूचितम् । किञ्च, अत्र मनःप्रभृतीनां नवानां विनियोजनप्रकार उक्तः, प्राणरसन-सूचितम् । किञ्च, अत्र मनःप्रभृतीनां नवानां विनियोजनप्रकार उक्तः, प्राणरसन-सूचितम् । किञ्च, भगवत्त्रिये कामे उपस्थिविनयोगकथनात् यस्मावे तद्भावः सूचितः । तथा सति तेषां भगवदुपयोगाभावे किं कार्यमित्याकांक्षाया-तद्भावं तद्भावः सूचितः । तथा सति तेषां भगवदुपयोगाभावे किं कार्यमित्याकांक्षाया-माहुः यस्य चेत्यादि । चेत्यनादरे । यस्येन्द्रियस्य भगचत्कार्य यदा स्पष्टं न माहुः यस्य चेत्यादि । चेत्यनादरे । यस्येन्द्रियस्य भगचत्कार्ये यदा स्पष्टं न ह्यति तदा तस्येन्द्रियस्य चिश्चेषेण निय्यहः संयमः कर्तुमावश्यक इति निश्चयः । ह्यति तदा तस्येन्द्रियस्य चिश्चेष्ठिय तदा, नो चेत् 'प्रमत्तमसदिन्द्रिययाजिस्ता' तथा च यदि तत्र तेषां निग्रहं न कुर्यात् तदा, नो चेत् 'प्रमत्तमसदिन्द्रिययाजिस्ता' ह्यत्वत्तन्यायेन विषयदस्युषु पाते संसारावेशक्तं महदेवानिष्टं स्थात्, अतस्तदावश्यकिम-ह्यत्वत्तन्यायेन विषयदस्युषु पाते संसारावेशक्तं तदिष तद्भितिनिष्टं स्थात् । एवं करणे उद्देगनिवृत्या क्रमेण णम् । तत्रापि मुत्प्राप्तिश्चेत्, तदा सुतरां तथेति चोध्यम् । एवं करणे उद्देगनिवृत्या क्रमेण णम् । तत्रापि मुत्प्राप्तिश्चेत्, तदा सुतरां तथेति चोध्यम् । एवं करणे उद्देगनिवृत्या क्रमेण सेवाया आधिदैविकीत्वं सम्पद्धत इत्यतदेव जघन्याधिकारिणां मुल्यं साघनिति सिध्यति ।

एवं सर्वगुपदित्रय जघन्याधिकारिणामेतत्त्रवृत्तिमुत्पादियतुं ग्रन्थान्तर उपदिष्टेभ्यः साधनान्तरेभ्य एतस्य साधनस्थोत्कपं वदन्ति नात इत्यादि ।

नातः परतरो मन्नो नातः परतरः स्तवः। नातः परतरा विद्या तीर्थे नातः परात्परम्॥ २०॥

जधन्याधिकारिणामतः उक्तात् साधनजातात् परतर उक्तृष्टतरः मन्नोष्टाक्षरादिन् । तदान्नर्तनं हि सेवाकरणाङ्गत्वेनोक्तम्, अनुकल्पत्वेन च, अतस्तथेत्यर्थः । एवमग्रेषि
रादिन् । तदान्नर्तनं हि सेवाकरणाङ्गत्वेनोक्तम्, अनुकल्पत्वादङ्गत्वाच, निवेकवोध्यम् । स्तवः कृष्णाश्रयादिस्तोन्नपाठः, सोषि तथा, अनुकल्पत्वादङ्गत्वाच, निवेकवेधाश्रये तथेवाङ्गीकारादिति । विद्या उपासना, त्रीर्थं गङ्गादि, तयोरिष भगवत्कृपाभावे
वैद्याश्रये तथेवाङ्गीकारादिति । विद्या उपासना, त्रीर्थं गङ्गादि, तयोरिष भगवत्कृपाभावे
विरुम्येन फलसाधकत्वात्, श्रुतौ तत्कृत्नयायादरणात्, भारते च यज्ञतीर्थयोः समानविरुम्येन फलसाधकत्वात्, श्रुतौ तत्कृत्नयायादरणात्, भारते च यज्ञतीर्थयोः समानविरुम्येन फलसाव्यावस्यकम् । तेनैव स्नेहासिक्तव्यसनानां क्रमण गृहस्यागोत्तरं पूर्वोक्तिनिरोधासाधनत्रयमेवात्यावस्यकम् । तेनैव स्नेहासिक्तव्यसनानां क्रमण गृहस्यागोत्तरं पूर्वोक्तिनिरोधासाधनत्रयमेवात्यावस्यकम् । तेनैव स्नेहासिक्तव्यसनानां क्रमण गृहस्याविष्टिचित्तानां मित्यादीन्
इति श्लोकोत्तरं 'संसारावेशश्लोकं' पठिन्त, तद्ये च 'गुणेप्वाविष्टिचित्तानां मित्यादीन्
इति श्लोकोत्तरं 'संसारावेशश्लोकं' पठिन्त, तद्ये च 'गुणेप्वाविष्टिचत्तानां मित्यादीन्
क्षेत्रस्यानप्रकारस्तु सर्वेषां नैकैविध इति मया स नामृदित इति दिक् ॥ २०॥
व्याख्यानप्रकारस्तु सर्वेषां नैकैविध इति मया स नामृदित इति दिक् ॥ २०॥

आचार्यवर्यकृपया हृदयिक्षितेन यत् प्रेरितं भगवता व्रजनायकेन ॥ अवार्यवर्यकृपया हृदयिक्षितेन यत् प्रेरितं भगवता व्रजनायकेन ॥ तद्वारयजातमिलखत् पुरुषोत्तमारव्यः श्रीनिष्ठलेशचरणाम्बुजदासदासः ॥ १॥ दित श्रीपीताम्बरात्मजेन श्रीपुरुषोत्तमेन विरचिता निरोधलक्षणयणनिविवृतिः।

१ इलाहिस्पाधिभीतिकी । अनवा सर्वारमभाव जिल्लानसुकावस्युकः सा नाविद्विति वापवन विश्वः, विश्वितते चेदाया सिक्यिते । १ सर्वसमपैणामकं योजन तदादि । ३ व्यास्याने प्रकारद्वम् । भाषवनुगुणः, शान्त्रावेरीत्या सुभुतमुबोधक्य । सत्राये द्वितीयः ।

### श्रीकृष्णाय नमः।

# निरोधलक्षणम्।

# श्रीश्यामलात्मजश्रीव्रजराजकृतविवरणसमेतम् ।

धनसीहद्यगिरिषु रोमालियमुनातटे । तद्वाहुलतिकावृन्दे कीडन्कृष्णो विराजते ॥ १ ॥ गोपीशरितमार्गाब्जमार्तण्डाचार्यसंस्कृतः । मिय श्रीगोपिकाधीशनिरोधोऽस्तु महाफलः॥२॥ स्वाचार्यचरणाम्भोजकपया तन्निरूपितः । स्वीयसौकर्यबोधाय निरोधः क्रियते स्फुटः ॥३॥ श्रीविद्दलेशपादाब्जकृपारससुवृष्टिभिः । निरोधकल्पवृक्षो मे सिश्चितः फलितोभवत् ॥ ४ ॥

श्रीमदाचार्यचरणाः स्त्रीयेषु कृपया निरोधफलदितसया निरोधस्वरूपं विदृण्वन्ति । तस्य फलात्मकानुशयनरूपत्वात्तत्र च प्रथमं प्राकट्यमपेक्ष्यत इति यथा प्राकट्यपूर्वकः सिद्धो भवेत्तथा निरूपयन्ति । यचेति पूर्व येन प्रकारेण व्रजे निरोधार्थं प्रभुराविर्मूतः स मिय नास्त्रीति तदभावजदैन्येन तत्प्राह्यर्थं तथा प्रार्थनीयो यथा स भावो मवतीत्याहुः यच दुःस्वमिति ।

## यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्थान्मम कचित्॥१॥

यदुः सं यशोदाया नन्दादीनां गोषिकानां गोकुले भगवदाविर्मावात्पूर्वमभूत् तदुः सं मम कचित्स्यादिति सम्बन्धः । भगवदाविर्मावाज्ज्ञायते यत्सर्वेषां तत्रत्यानां तादशं दुः सममूचेन भगवदाविर्मावोऽजित । अन्यथा भगवािक्षः साधनः दुः खामावेन प्रकृटो भवेत् । चकारत्रयेण तत्सम्बन्धिनामपि ताद्यदुः सममूदिति भावो ज्ञाप्यते । अन्यथा मंगगतोपि दोषः स्यात् । कचिदिति स्वस्य देन्याधिक्यार्थमयोग्यत्वज्ञापनाय । गोकुल दिन पदात्मां तत्रत्यानां निर्दोपत्वं ज्ञापितम् । यतस्तत्रानिभज्ञतेति न चातुर्यकापस्याः दिना दुः सममूत्, किन्तु साद्यजिकमेव ॥ १ ॥

एतदुःधानन्तर्मानि भगनदानिर्मावजं सुखं तत्रत्यानामिव भवेदिति प्रार्धनीयं देन्येनेनेत्यारायनाटुः गोकुरु इति ।

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां वजवासिनाम् । यत्सुगं सममृत् नन्मे भगवान् कि विधास्यति ॥ २ ॥ गोपिकानां गोकुले इन्द्रियकुले, तु पुनः सर्वेषां वजवासिनां भगवदाविगीने जाते यत्सुखं समभूत्तत्सुखं भगवान् किं मे विधास्यति । अत्रायं मावः । गोपिकानामिन्द्रियकुले 'आत्मानं भूषयाञ्चकु'रिति न्यायेन जात आनन्दो भगवान् पहुणेश्वर्ययुक्तः सर्वे कृत्वा सर्वदानसमर्थस्ताद्दक्खरूपं सम्पाद्य तथा दानं करिष्यतीति समग्रो मनोरथः। तस भावस्थात्यन्तं दुर्लभत्वात्क्रमेण भविष्यतीति भावः।तु पुनः सर्वेषामेव वजवासिनां भगवदा-विभीवे जाते य आनन्दो जातः, येन वृद्धा बालाश्च उल्लिसितहृद्याः नृत्यं कृतवन्तस्तादशं मे भगवान् विधास्यति ॥ २॥

ततो भगवनित्यधित्यात्मकानन्दसुखप्रार्थनामाहुः उद्घेवति । उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा। वृन्दावने गोकुले वा तथा में मनसि कचित्॥३॥

उद्भवागमने जाते चृन्दावने वजस्तीषु गोकुले नन्दादिषु यथा सुमहानुत्सवो जात-स्तथा मे मन्सि कचिद्भगवान्करिष्यतीति सतापूमनोरयः । सुमहानिति पदेन पूर्वोत्सवाद्धि-शिष्टरवं ज्ञाप्यते । तथा हि, उद्भवागमनात्पूर्व मधुरास्थानां ततो भगवानत्रागत इति तत्रत्या न भगवदीया इति ज्ञानं भगवतो वजनित्यश्चित्यज्ञानेन भवेतत्र च श्रीमदुद्धवैरत नित्यर्थितिर्देष्टेति तथैव ज्ञानं मविष्यतीति मनस्युत्सवः पूर्वस्माद्विलक्षणो जातस्तथाचार्यः श्रीभागवतविवृतौ प्रपित्रतम् । तादश उत्सवो मम मनसि कचित्सादिति भावः । यद्वा, गोकुले वृन्दावने वा उद्भवसागमने जाते सति तत्रत्यमक्तदर्शनेन तद्भावप्राप्त्यथे तचरण-रजःसम्बन्धयोग्यजन्मप्रार्थनात्मक उत्सवो जातस्तथा मम मनसि स्यादिति भावः । यद्वा, उद्भवो भगवता सर्वीत्मभावार्थमत्र प्रेपितस्तेनात्रत्यभक्तानामाधिक्यं स्वस्य च नित्यस्थिति-क्षीपिता, तेन तस्यागमने जाते सित य उत्सवी वृन्दावने गोक्कि वा जातस्तयिति मावः । यतो सर्वात्मभावस्तयेव भवस्येतदेव निरोधस्थानं, तेन तथा दानेच्छा येषु तथेव प्रेप्यन्त इत्युत्सवो भवति तदानार्थं वा तथा मे महुपरि भगवन्मनिस तासां वा स्यादिति भावः ॥३॥ नन्वेतावान्मनोरयो भावनयेव क्यं सिघ्येदित्याश्चर्य श्रीमदाचार्यकृपयेव सेत्सतीति

निश्वासपूर्वकं भावनीयं, तेन भनिष्यत्येवेत्याहुः महतानिति ।

महतां कृपया यावझगवान् दयपिष्यति । ताबदानन्दसन्दोहः कीर्त्यमानसुखाय हि ॥ ४॥

महतां कृपया भगनान्यावत् दयथिष्यति दयां करोति तानदानन्दमन्दोद्दः नहता क्षत्रमा नार्यास स्वीताय स् भागो भवतीतार्यः । यहा, मगनान्यावत् महनां रागारूपः कालमागद्यवान क्षांत्राम् सतापदैन्यदर्शनेन दयां किष्यिति तदा आनन्दसन्दोहः कृषा कराति तानत्कृषणा पानप्त स्वान्य कीत्समार्नमुखाय यानन्यस्तां कृषया दयपिन प्यति तायद्वा स्वात् । अयमर्थः । यानत् मग्नान् दयां करिप्यति तानन् महतां कृषया पूर्वभेत द्यातः कीर्त्वमानमुदाय आनन्दमन्दोद्दः म्यादिति मातः ॥ ४॥ १ भाष्येति पारः । ३ विक्सितिहरीति पारः ।

नतु श्रीमदुद्धवागमनजातोत्सवस्य वित्रयोगस्फूर्ला दुःखसम्भावनरूपत्वात् मुखस महत्कृपया जातेपि तस्मिन् कथं निर्वाह इत्याशङ्क्याहुमहतामिति । -

महतां कृपया यद्वत्कीर्तनं सुखद्ं सदा । न तथा लौकिकानां तु स्निग्धभोजनस्क्षवत् ॥ ५ ॥ -

महतां कृपया सदा कीर्तनं सुखदं भवतीति शेषः। अयं भावः। सदा तसिन्निष समये कीर्तनं तेपामेव कृपया सुखद्म, प्राणवाधायां जीवनार्थं भवतीति भावः। यद्दन्महत्विमत्यर्थः । ननु वित्रयोगे गुणानां जीवनत्वं नानुभवसिद्धमित्याशङ्क्षासालौकिक-त्वात्तया मवति। छौकिकानां न तथात्वमित्याहुः न तथेति। तु पुनः छौकिकानां न तथा सुखं भवतीत्यर्थः । तत्र निद्र्शनमाहुः स्तिग्धभोजनस्थनदिति । स्निग्धभोजकस्य रूक्षवत्, रूक्षमोजनं यथा न सुखं जनयति तथेत्यर्थः ॥ ५ ॥

नतु ज्ञानस्य दुःखनिवास्कत्वं श्रूयते, न गुणगानसेत्याशक्क्वाहुः गुणगान इति। गुणगाने सुखावासिर्गोविन्दस्य प्रजायते ।

यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुतोन्यतः॥ ६॥

गोविन्दस्य गुणगाने यथा सुखावातिः प्रजायते तथा शुकादीनामात्मनि नैव जायते, अन्यतः कुतः सादिलर्थः । शुकसः चेद्वणगानेन सुरां स्थात्तदा स्वातुभूतं स्वयमेवा-वश्यः क्ययेत्र तु स्वामिन्य एवं गानं कुर्वन्तीति वदेत्। यद्वा, गुणगाने कृते गोविन्दस भगवतोषि यथा सुरावाप्तिः प्रजायते तथा शुकादीनामात्मनि नैव मवतीत्यर्थः । अन्यथा मगवानिव तेषि तहुः खदुः खिता भवेयुः । भगवतस्तधात्वं 'मणिधर' इति श्लोकादिषु निरूप्यते । यहा, गोविन्दस्य गुणगाने या सुखावासिः पृष्टिस्थानां भवति, सा शुकादीनां मगवहुणगानानन्द्सुराानामपि नेत्यर्थः । अयमर्थः । गोविन्दपदेन व्रजवधूनामिन्द्रियस्य ये गुणाम्तद्वणगानेनेवासां तथा भवति । शुकादीनां सर्वावतारचरित्रमिश्रगुणगानात्तथालं न मवतीनि भावः । अत एव निरोधचरित्रकथनप्रस्तावे प्रथमाध्याये स्तोक्ती तदन्तः खितो भगनानेनोत्तरं प्रयच्छतीति 'समगवानय विष्णुरात'निसस्मिन्पचे निरूपितम् ॥६॥

गुणगानमात्रेणेच कयं भगवात्रिरोधात्मके कृपां कुर्यादित्याशक्य तत्स्वरूपमाहुः क्षिद्यमानानिति !

हिडयमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वमदानन्दं हृदिस्यं निर्मतं बहिः॥ ७॥

जनान् हिरयमानान् रष्ट्रा यदा कृपामुक्तो भनेत्तदा हदिस्यं सर्वसदानन्दं पहिनिर्गतं कुर्यादिति सम्बन्धः । बद्यार्थं भानः । गुणगानस्य निप्रयोगतापे जीननेकम्बमानस्यात-चापाच्यर्थं मग्रादिच्छाकाह्या तापमहने गुणगाने छुने मनि जनान् छोकिकदेद्वयुक्तान्, यनो झ्ट्रीक्तिदेदे तापस्यानन्दरूप एव मवति, तान् क्रिश्यमानान् रष्ट्रा, यदेति तस

दुर्रुभत्वात् कृपायुक्तो भवेत्तदा हृदिस्थं खहृदिस्थं सर्वसदानन्दमाधिदैविकशक्तिरूपं यहिर्निर्गतं कुर्यादित्यर्थः । गुणगानकर्तुर्भावात्मकस्वरूपं तत्नृदिस्यं वहिः प्रकटं कुर्यादिति वा ॥ ७॥

न्तु भगवतः सर्वमेवानन्द्रस्पमिति गुणा अप्यानन्द्रस्पाः, तेन गुणगानस्याप्यानन्द-रूपत्वात्कृपया मावात्मकानन्दस्य वहिःप्रकटकरणरूपस्य को विशेष इत्याशक्र्याहुः सर्वोनन्दमयस्यापीति ।

सर्वानन्द्मयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्हभः। हृद्गतः खगुणान् श्रुत्वा पूर्णः श्लावयते जनान् ॥ ८॥

सर्वानन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्लभ इत्यर्थः । सर्वानन्दमयशब्देन भगवतो गुणा-दयोपि भगवद्रूपा जीवेषु रसरूपप्रतिपादकपूर्वकरसदातार इति ज्ञाप्यते । एतज्ज्ञापनायैव मयद्प्रयोगः। मयद् प्राचुर्ये । तेन सर्वमेव मगवदीयमानन्दप्रचुरमित्यर्थः। अत एव गुणगानेन रमणं फलप्रकरणान्तगतद्वितीयाध्याये निरूपितम्। अपिशब्देन वहिःखरूप-शकट्यात्मककृपानन्दस्य कथनविशेषो ज्ञाच्यते । स च कुमारिकाव्रतायावान्तरफलपरमफल-रूप इति भावः । तासां च गुणगानानन्तरं परमफलप्राप्तिस्तथैव सर्वत्र निरोधाधिकारिणा-भित्याशयः । कृपानन्दस्य दुर्रभत्वोत्तयाऽनुग्रहेकलभ्यत्वं ज्ञाप्यते । नन्वनुग्रहेतरासाध्यत्वे गुणानामपि तथात्वं सादित्याशङ्काहुः हृद्भुत इति । हृद्भुतः स्वगुणान्कृत्वा पूर्णो भूत्वा जनान् प्लावयते मन्नान् कुरुते । रासाच्याविति श्रेषः । कृपयैव पूर्वमष्टादशाच्यायोक्तन्यायेन वेणुद्वारा हृद्रतो भवति, ततस्तथैव तद्वर्णनेन स्वयं तत्तापयुक्तो भवति, एतदेव पूर्णत्वम् । अत एव द्वात्रिशाध्यायेऽस्मझावप्राणनाथै द्वात्रिशेऽन्तर्गोपिकाना मित्यारम्य तेनेव पूर्णानन्द इतीयतं इत्यन्तं पूर्णत्वं निरूपितं पूर्वतद्भावज्ञापकम्। यद्वा, खगुणान् तद्वणनेन तापका-न्कृत्वा विप्रयोगद्रेनापूर्णत्वात्स्वरूपस द्वितीयं दलं प्रकटीकृत्य पूर्णः सन् रसेः श्रावयत इति मावः । खगुणोद्भततापानां खत्म तेषां दुःखदूरीकरणं युक्तमेवेति मावः । मगवद्दणानां रसारमकानां रसरूपतापोद्घोधकता तु 'वूणीः पुलिन्द्य' इत्यादिषु स्फुटमेय निरूपिता । तेन राज्यसम्बद्धाः रत्त्वस्थाः स्वरं । शुणानां च भगवद्रप्रस्वाद्नुत्रहेतरकोटिसम्भावना गुणगानसः तत्साधकत्वमिति भावः । गुणानां च भगवद्रप्रस्वादनुत्रहेतरकोटिसम्भावना

यस्माद्गुणानां तत्साधकत्वं तस्माद्गुणगानं स्वरूपज्ञानपूर्वकं कर्तव्यमिलाहुः तस्मा-न कर्तव्या ॥ ८॥ दिति।

तसात् सुर्वे परिखज्य निरुद्धैः सर्वेदा गुणाः। सदानन्द्परेगियाः सचिदानन्दता खतः ॥ ९॥

यतो गुणास्तत्साधकास्त्रस्मात्सर्व परित्यज्य सर्वदा सर्वकालिकदेस्तद्भावापक्रेगुणाः नेता उनार्याः । सदानन्दत्वेन परिज्ञेया इति मावः । अयं मावः । 'सन्त्यज्य सर्वविषया'निति तत्सर्व परित्यज्य निरुद्धेः सहिति शेषः । 'खसखीम्योन्ववर्णय'न्नितिवत्तैः सह गुणा गेया इति भावः । गुणान्विशिनष्टि खरूपज्ञानार्थम्, सदानन्देन कृष्णेन परिज्ञेया इति भावः । अयमर्थः । गुणगानगुणाः प्रभुणेन ज्ञेया येन तान् श्रुत्ना खयं तद्दशो भूत्वा खरूपरसदानं करोति । नतु गुणेषु सदानन्दत्वाभानादेतज्ज्ञाने कथं तत्र तत्वं स्यादित्याशङ्काहुः सिचिदानन्देति । खतस्तेषु सिचदानन्दता सिद्धेत्यर्थः । यतस्तेषु स्वतःसिचदानन्दता, अतस्तया ज्ञात्वा गेया इति भावः ॥ ९ ॥

नतु निरुद्धानां गुणगानं युक्तमिति सिद्धं, फलासाधकानां साधनदशायां क्यं गुणगानं सादित्याशङ्का स्वानुभवात्मकपूर्वस्वोक्तनिरोधस्वरूपमाहुः अहमिति ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि ते ॥ १०॥

अहं रोधेन निरुद्धः, निरोधपदवीं गत इत्यर्थः। अत्रायं भावः। भगवता येषु जीवेषु कृपया निरोधो विचार्थते, स च निरुद्धमक्तसंगेनैय सिद्धो भवति, नान्यथेति निरुद्धाना-ज्ञापयति सुनि प्राक्तट्यार्थं, तत्संगेन जातो यस्तीव्रतापः सः रोधपदवाच्यो भवति। श्रीमदा-चार्याणामपि देवजीवमक्तिनिरोधार्थं प्राक्तट्याद्भभ्याज्ञाद्धयाकरणात्तसङ्गजनिततापस्य रोधत्व-मिति भावः। एवं च सत्युक्तरीत्या तेषां रोधेनानुरोधेन भगवता निरुद्धः निरोधपदवीं पुरः प्रकटरूपेणेव गत इति भावः। निरोधफलस्य विष्रयोगतापानन्तरभावित्वादाचार्याणां च लीलामध्यपातिस्वरूपस्य विष्रयोगासम्भवाद्भगवता जीवेषु कृपया तद्दर्शनार्थं तथा प्राक्तः व्याभावस्य । तथा लोकिके निरुद्धानां स्वानुभव एव प्रदर्शते। यथा अहं रोधेन रुद्धन्तयाम्वम्। तथा लोकिके निरुद्धानां रोधार्यं निरोधं कथयामीत्याद्धः निरुद्धानां त्यात्रयेनाहः निरुद्धानां स्वानविदितानां रोधाय भगवत्कृतलैकिका-सर्वयमावाय निरोधं वर्णयाभीति भावः। ते तवेत्यर्थः। त इत्येकवचनेनैतच्छोतुर्दुरुभत्वं ज्ञापितम्॥ १०॥

एवं प्रतिज्ञाय निरुद्धसम्ह्रपमेवाहः हरिणा च इति । हरिणा चे चिनिर्धक्तास्ते मग्रा भवसागरे ।

ये निकद्धास्त एवात्र मोदमायान्त्यहर्निद्धाम् ॥ ११ ॥ दिशा ये तिनिर्मुक्ताम्ते भवसागरे ममा भवन्तीत्वर्थः । अत्रायं मावः । अकारणं मर्गदुःगद्धां तन्मावनमित्रवार्यं दुःश्वहरणशीकेन ये विशेषेण निर्मुक्ताः मावात्मकरम् रूपो-दोधरिताः कृताः, येन च सागरे संमारमागरे ममा दुःश्वमद प्राप्तुनन्तीत्वर्थः । ये तु अत्र अम्मिन्नेत्र जन्मिन मात्रात्मकन्यरूपेण निकद्धाम्ते अहर्निशं मोदमायान्ति, सन्तोपं प्राप्तुनन्तीत्वर्थः । अहर्निशपदेन मावात्मकत्वया गोपस्तित्रद्वीपयश्च मोदं प्राप्तुवन्तीति व्यज्यते । अदिन मत्रारिक्यमिनीतन्, रामो गोपन्त ॥ ११ ॥

नतु तासां तेषां च विश्रयोगक्षेशे गुणगानदशासमयः (स) तस्य कथं मोदरूपतेत्या-शङ्गाहुः गुणेष्टिवति ।

गुणेष्वाविष्ठचित्तानां सर्वदा मुखैरिणः। संसारविरहक्केशो न स्थातां हरियत्सुखम् ॥ १२॥

मुर्त्वरिणः गुणेषु आविष्टचित्तानां सर्वदा संसार्विरहक्केशौ न स्यातामिति सम्बन्धः। अत्रायं भावः । मुरस्य जलदोपात्मकत्वात्सागरिश्वतस्य वैरित्वोत्तया रससागरदोपनिवारकत्वं व्यज्यते । तस्य गुणेष्वानन्दमयेषु विरहसामयिकोत्कटतापनिवारकजीवनहेतुभूतेष्वाविष्ट-चित्तानां तौ न स्यातामिति भावः । चित्ते द्यावेशोत्तयान्यावेशाभावो बोध्यते । अत एव सर्वदेत्युक्तम् । भगवत्सेवार्थव्यावृत्तावि तत्परत्वार्थम् । यथोक्तं जीवोत्कटतापनिवर्तका-चार्यभिक्तिविधन्यां 'व्यावृत्तोपि हरी चित्तं श्रवणादी यतेत्सदे' त्यादिना । एवं गुणाविष्टचि-त्तानां भगवति संसारस्याहन्ताममतात्मकस्य विरहाभाव इति यावत्, वित्रयोगजः हेशश्र ताबुभावपि न स्थाताम् । अयमर्थः। भगवत्यहन्ताममतासहितनित्यसंयोग एव भवेत्, सुखं भवेदिति शेषः । तत्र निदर्शनमाहुः हरिवत् । हरिवत्तौ न स्यातां, सुखं भवेत् । अत्रायं भावः। भगवतो जीवेष्वहन्ताममताभावो कदापि यथा न भवति स्वकीयत्वात्तेषां तिह-प्रयोगजक्षेशोपि तथा। 'भवतीनां वियोगों में न हि सर्वात्मने'ति भगवतैवोक्तस्तदमावः। निवेदनानन्तरं भगवत्स्वरूपात्मकतैव सिध्यति । एवं सित भगवानिव तौ न स्वातां, सुसं च सादेवेति भावः ॥ १३ ॥

भगवत एवं करणे दयालुतां हेतुत्वेनाहुः तदेति ।

C

तदा भवेइयालुत्वमन्यथा ऋरता मता। वाधशङ्कापि नास्त्यत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति ॥ १४ ॥

यदा पूर्वीक्तप्रकारेण सुखं स्थातदा भगवति दयाङ्खं भवेत् । अन्यया मयीदा-दिप्रवेशेन कृरता मता सम्मता, पुष्टिस्थानामिति शेषः । भगवता एवं करणेभिमाना-दियाघशङ्का मर्यादाद्यतिक्रमात्तत्कृतयाधो वा मवेदित्याशङ्का नेत्याहुः। वाधशङ्कापीति। अञ्च अस्मिन्मार्गे चाधशङ्कापि नास्ति । अपिशन्देन तच्छङ्कैव नास्ति कुनः पुनर्वाध इति भावो व्यक्यते । भगवद्ध्यासस्य दृढलादेहाध्यासाभावात्र वाधराद्वेत्याहुः तदिति । तस्य भगवतोऽध्यासोऽपि सिध्यतीति भावः । अपिशब्देन मगवतोप्येतद्ध्यासो रसरीत्या

नतु भगवतो द्याङ्खे सुस्रोत्यादकता भवतु, परमस्य छोकिकत्वाद्रगततो-सिध्यतीति वोध्यते ॥ १४ ॥ गणु नगनवा स्वाह्म निरोधसिद्धिरित्याशक्काहुः संसारेति । स्वीकिकत्वात्कथमेतस्य ठौकिकनिरुद्धा निरोधसिद्धिरित्याशकाहुः संसारेति । संसारावेशद्रुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वे।

सराराज्यक्रमानि भन्न ईशस्य योजयेत्॥ १२॥

एवं निरोधस्तरूपं निरूप्यान्यनिषेधपूर्वकमेतत्करणार्थसस्य सर्वाधिकत्वमुक्त्वोप-संहरन्ति नात इति ।

> नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः। नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम्॥ २०॥

अतः परतरो मन्नो नास्ति, तेन मन्नादिषु विश्वासं विहायायमेव प्रन्थो जाप्यः। एतदुक्तप्रकारेण स्थेयमित्यर्थः । अतः परतरोन्यः स्तवो न । तेनैतदुक्तप्रकारेणैव प्रभुः स्तुत्य इत्यर्थः । अतः परतरा विद्यापि न । या विद्येकोनविंशाध्याये व्रतप्रस्तावे निरूपिता सेयमेवेत्यर्थः । अतः परतरं तीर्थमपि न । तीर्थं प्रतिबन्धकपापनिवर्तकत्वमस्ति, न त्वापि- देविकप्रतिबन्धनिवर्तकत्वम्, अस्य चाधिदैविकतिन्नवर्तकत्वमस्तीति नातः परतरं तिन्नवारक- मन्यदिति भावः । तस्मात्प्रतिबन्धकापगमार्थमेतदेव स्तोत्रं सेव्यमिति भावः । २० ॥

इति श्रीगोपिकाधीशवल्लभाचार्यस्चितः । निरोधो विवृतस्तेन सदा तुष्यन्तु ते मयि ॥ १ ॥ निरोधसंशयोऽनेन प्रकारण सदा बुधैः । छेत्तव्य इति हि ज्ञात्वा तत्कृपातो विवेचितः ॥ २ ॥

इति श्रीइयामलात्मजश्रीव्रजराजविरचितं, निरोधलक्षण-विवरणं सम्पूर्णम् ॥

# परिशिष्टम् ।

### 

# ं निरोधलक्षणकी टीका प्रथम श्रीहरिरायजुने कीनीथी पत्र २२'

अथ विचार्यते, को निरोधः ? किञ्च तस्य कारणम् ? कथं वा फलत्वमिति । प्रपञ्चविस्मृतिपृर्विका आसिक्तिर्निरोध इति । न चासिक्तमार्धं निरोध इति बाच्यम् । विषयासकौ व्यभिचारात् । न च तत्र प्रपञ्चविस्मृतिः, किन्तु तद्भिनिवेश एव । न चासक्तिविषयानिरिक्तप्रपञ्चविस्मृनेर्विषयसाधारण्येनातिव्या-विरिति वाच्यम् । प्रपञ्चशब्दस्य तत्सामान्याभिप्रायत्वात् । न च छोकिकासिनिविषयो न प्रपञ्चः । न च प्रपञ्जमात्रास्मरण आसक्तिर्निविषयहवापात इति याच्यम् । प्रपञ्जातीतस्य तद्विषयत्वात् । न च तद्विषयस्य तद्नीतत्वे प्रापश्चिकजीयासने रिनेषयत्विमिति वाच्यम्। योगजधर्मप्रत्यासत्त्या अनीन्द्रियार्थस्येव भक्तवा प्रपञ्चातीतस्य विषयत्वीपपत्तेः । ननु प्रपञ्चलाग एव कुतो न निरोधविदीपणमिति चेत् । न । तस्य ज्ञान-मार्गीयमोक्षसाधनत्वात्। 'सकानां गृहमेव विशिष्यत' इत्युक्तत्वाच । तसाद्रिस्मृतिमात्रमेवात्र मृग्यमिति। स च निरोधो द्विविधः । भागवतोऽन्यश्च । तत्र भागवतो भगवतः प्रपद्मविस्मृतिपूर्वकं भक्तविषयकास-किरिति । 'निरोधोऽस्यानुषायनमाध्मनः सह शक्तिमि'रिति वचनात् । अस्येति पद्या भेदेन निर्देशाच । 'निरोधोऽत्यानुसयनं प्रपञ्च कीडनं हरे'रित्याचार्यचरणैविषृतत्वाच। छीलारूपेषु सर्गादिषु परिगणितत्वाच। नन्वत्र लक्षणमिद्मनुपपसम्, भक्तानां प्रापश्चिकरवेन भगवतसद्विपयकासको प्रपञ्चविसारणाभावादिति चेत्, उच्यते । प्रापश्चिमत्वं केन प्रकारेण ? न सावत् प्रत्यक्षम्, अस्मदादिप्रत्यक्षागीचरत्वाननुभवात् । भक्तविशेषप्रत्यक्षत्वसाप्रापश्चिकत्वानुकृत्वात् । अत एव तथात्वं घोषयन् मगवान् भक्तानामर्तुनं प्रति 'दिन्यं ददामि ते चक्षु'रित्युक्तवान् । 'यद्धि पश्यन्ति सुनयो गुणापाये समाहिता' इति श्रीमागवत-वाक्याच । नाष्यनुमितिः, अनुकृलतकांभावात् । न च दृश्यत्यादेरनुकृलतः स्विमिति वाच्यम्, दश्यत्यस्य प्रागुन्त्रकारेव्यंबस्थापितत्वान् । शब्दस्तु 'अयति जननिवासः', 'तहिष्णोः परमं पदम्' 'तहिप्रामः,' 'मिंब्रिप्टं निर्मुणं स्मृतम्,' 'तं भजन् निर्मुणो भवेत्,' 'मुक्तोपसृष्यव्यपदेशात्,' 'मुका अपि छीलाविप्रहं कृत्वा अजन्त' इत्यादियावयैरनुक्ल एवेति बानुपपसं विश्वित्। ननु अस्तु भक्तानां तथान्वम् , तथापि भगवतोप्रतिहतज्ञानशत्तेः प्रपञ्चविसारणं कथमुपपाधतः इति चेत्, इत्यम् । सगवतोऽनन्तशिक्षमध्येन यदा बद्धे यां रातिमानिर्मावयति, सा तदा तत्कार्यानुगुणा भवति । एवछ सति 'शिया पुष्टेव'ति वाक्ये मुख्यशिक्ष्मायपाठाद्विद्याया अपि सस्येन तदाविभावनादश्रतमध्युपपम्म । न च विरोधाद-श्रुत्वे सर्वेज्ञत्वमनुपपस्रमिति वाच्यम् । विरद्वविविषधमीधारायस्य 'तदेजनि तस्रजनी'सादिशुनिनिद-रवात् । एतच यथा तथा सविस्तरमस्मास्वामिमिनिरूपिनं विद्वनमण्डने । न च धन्धोस्याविषयाञ्चादिः रिति वाक्याद्विचाध्रयत्वे तया पन्धसम्भव इति घाष्यम्। तस्य मुख्यमायाधिक बन्धविधाधिक नय-स्वात्। 'विद्यापिये मम उन् विद्युद्धय शरीरिणाम् , बन्धमीक्षकरी आचे मायया में विनिर्मित' इति वाश्यात् । तदेव श्रीमदाचार्येनिस्पितं निवन्धे, 'विद्याविते हरेः शकी मायर्थेय विनिर्मिते, से जीवन्यव नान्यस्य दुःशित्वं धाप्यनीशते दि । तां च प्रभुः अनिमार्गं एव आत्रिमंत्रपदीति 'सद्न्यसे न जानन्ति नाई तेम्यो मनागपी'ति वचनाद्रपसीयते।भन एव निरुधितं येनचित् भगवन्त्रस्थतरव्यक्तितेन 'मंगुणान्' इलाहि। तदेतत् सर्वमाचार्षे येषाभेकः स्वप्नतियिम्यतिभमः इत्ययं निरूपितमिति सहद्येलतं एव विभावनीयम् । अध कि तस्य कारणमिति चिन्त्यते । न तायहोक इव वासन्या जन्यत इति यहाँ शास्त्रम् । तस्त्रा अनुभवजन्यावात् । भगवत्रम् साक्षात्कारात् प्राष्ट्र स्वीराविषयिवयीत्रियातिषयाचेत्र भनुमवान् । साझाकारे तु दिम्यरिशनिन तथायमम्भवात् । 'दिग्यं द्दामि ते चशु'रिति वाश्यान्, 'अभिन् पीर' इति अतेश्र। मारि अति:, सा च हिविधा, मर्पादापुष्टिमेदेन, सत्र न ताबदाधा, सन्दा, ૧ નિ. ઇ.

'मक्तया खनन्यया,' 'विशते रादनन्तरम्' 'ज्ञानयोगश्च मसिष्टो नैर्गुण्यो मक्तिलक्षणः,' इलादिवास्यैः पुरुपोत्तमसायुज्यपालकत्वेन निरोधाजनकत्वात् । 'तनु भत्तया सञ्जातये'त्यादिवानयैर्मर्यादाभक्तेः पुष्टिभ-क्तिफलकत्वेन, सा च निरोध इति कथं न निरोधजनकत्वमिति चेत्, उच्यते, तस्या अनुप्रहसहकारित्वेन परम्परासाधनत्वात् । अन्यथा 'नोपासितमहत्तमा' इति बावयं ब्रिह्ध्येत । सहदुपासनस्य मर्यादा-भक्तिरूपत्वात्, न द्वितीया । तस्यासदिमिन्नत्वात् , न हि स्वमेव स्वं प्रति साधनं भवति । तर्हि किमा-व मिक्दब मेचेति चेत् , न, ताद्याविशेपानुष्रहस्य कारणत्वात् , ताद्याखं गुणगानसहकृतत्वं विशेषश्च तथा फलदानेरळेवेनि संक्षेपः । वस्तुतस्तु न गुणगानादेरपि साधनत्वं, निःसाधनत्वभंगात्, तथापि योगक्षेम-साधारणसाध्यत्वमादाय तथोक्तम् । अथ कथं निरोधस्य फलत्वमिति । मुखदुःखाभावान्यतरभावात् । प्रत्युनासकेः स्वविषयाप्राह्या दुःत्रसहकृत वाचेति । उच्यते । निरोधो हि प्रपञ्चविस्पृतिसहिता भामिकः, मा च स्वविषयविषयकविविधमनोरथजनको भाषः, तस्य च रसरूपत्वेन सुखरूपत्वात्। 'रमं हि एवायं लब्ध्वा आनन्दीभवती'ति श्रुतेः । प्रपञ्चविस्मृतिरूपरथेन प्रापञ्चिकदुःखाभावरूपरबाद्य । कि , फर्ल हि पुरपार्थः, क्वं च तेन स्ववृत्तितयेष्यमाणत्यम् । तथा च आसक्तिमध्यपतितदुः खन्य आकाह्मणीयत्वेन नयात्वम् । 'विपदः सन्तु ताः शख'दिनि वाक्यात् । अन्यथा क्येनादावि तमन्यनरकस तदुभयरूपत्वाभावेन फलत्वं न सात्। 'भूयान् मे नरकः शतुर्विपद्यतामि'ति विया इयेनकरणात् । सुग्रसाथनं तदिनि चेत्, तदा प्रकृतेऽपि दीयतां दृष्टिः । न च सुखभ्रमात् प्रवृत्तिरिति याच्यम्। नरके सुराश्रमायोगात्। तसात् पुरुपार्थं एव प्रत्नम्। वस्तुतस्तु दुःसमेव न, विन्तु परमानन्द एव । अत एव श्रीशुकेः सर्वान्ते 'रेमिरे' इत्युक्तम् । अत एव श्रीमदाचार्ये 'रती निरोधो महाफले इत्यभिहितम् । एवं मति भक्तिमार्गे निरोधसीव फलत्वात् ससाधनतिहरूपणं कुर्वन्तः श्रीमदाचार्याः तस हुलमत्वज्ञापनाय प्रार्थनारूपेण निरूपयन्ति 'यच दुःख'मिति । निरोधो हि प्रपञ्चविस्तृतिपूर्वकं भगवदामिकः। सा च म्यविषयदर्शनाम्यां सुरादुःरात्मिका। यदिति पदाम् दुःरां च छोकविलक्षणं म्बरूपारमकरपात् कोटिकोटपानन्दरूपं सुगपत्सवैद्यीदानुभावकं भगवदाविभीवकम्, अतौ तिरोधस भयमांती दुःगं प्रपद्मविसमृतेभगपद्रश्रेदुःखजन्यत्वात् । अतो मूछभूतत्वाद्नतेष्यसीव फलत्वाद्भ्य-हिंतरवेन प्रथमांत्रं दु.सं प्राथयन्ति 'यच दुःस'मिति । यद् दुःसं यशोदाया नन्दादीनां चकारादन्येषां गों कुछे अस्ति तद्दुः तं मम कचिद्पि सादिति सम्बन्धः । नम्बेतत्सर्वं निरोधस फलत्वे, तदेव ह न, मुक्तयादेरन्यस्थेव तथान्वसम्भवादिति चेत् । न, अनाककनात् । 'मानसी सा परा मता' 'चेतलखवणं रावे त्यादिकिः मिद्रान्तमुक्तावस्यामाचार्यानिरोधपदार्थस्य फलरूपसेवात्वेनोक्तत्वात् , अतो न कार्वि-र्छंकेति मावः । मातृचरणदुःगस्य श्रीन्वभावतोऽधिकत्वात् त्रथमोक्तिः । मनु पूर्वछेरोन सगवदानन्दनिधिन शासाः कि हिष्टा एवेति चेत् । अत्रायं मावः । भगवति मधुरां प्रति प्रस्थिते, सत आरभ्य मातृचरणादीः मां भारपात्मक विश्ववीगद्दानेन से क्षिष्टा एवं, परं स महारसी विलक्षणानन्दः । फलस्येयमैय पर्यविपितियदेवमानन्द्रानुसवः, अतम्यमनोर्यं कुर्यन्ति 'खान्मम कचि'दिति ॥ १ ॥ गृवं यज्ञोदादिदुःखं भार्थिया अतिदुरार्थं गोपिकादुःमं प्रार्थयन्ति 'गोपिकानां चि'ति । तुत्तव्दः पूर्वस्मादुरकटरवप्रदर्शकः । गौषिकार्ना मञ्जूषिमिनितर्नामां यत् श्रीमाग्यतादी निर्तिशयखेन भिष्टिं स्वरूपारमकं तत् इचिद्वि देटेन्द्रयप्राणेषु स्वादिति सनोरयः। यद्योदानन्दादीनामेतासुरास्य स्वस्य रामग्रीभावपूरितविग्रहावेन अयोग्यतया अत्रार्धतीयाचाद् गोपिकादीतामेय सुग्यांशं त्रार्थयन्ति 'गोवुन्ते गोपिकानां चे'ति ! गोंकुछ मापको छीलाभिनेजुनादाहिस्यामिगीपिकानां, चकाराहोपानां सर्वेषां समयागिनां चारि यम्गामनुभूषमात्रतीत्राष्ट्रवसम्बद्धसभूत्, सत् कि मे विधान्यति । अन्यत्र तमाक्रलो सामध्यान भारमार्गतंत्रपाहुः 'भगवा'निति । स दि सर्व कर्तुं समर्थः । भनोऽस्यत्रापि तथा करित्य वेषेत्रपः ॥ व ॥ प्रवं दूःगं प्रायंतिग्वा सीनामियंगारं तद्वि प्रायंतिग्या बात्यन्तिकविप्रयोगदानानन्तरं बासुनं तर्भि प्रार्थमन्ति, उद्भवागमन दृति । बद्धवन्यागमने जाते यथा मौदिष्टानी सन्ति सगवन्तारूण- दर्शनेनोत्सवो जातस्त्रया में मनासे कविद्धि स्यादिति सम्बन्धः । मृन्द्यिन गौकुले वेति । धाशन्दः समुचयार्थः । यत्र तहुणानेव गायन्त्रो व्रजसीमन्तिन्यः सम्भूय स्थितास्त्रः वृन्दावने, तासां नन्दादीनाञ्च गोकुले य वत्सवः स इति तयेति 'गच्छोद्धय वर्ज' 'प्राप्तो नन्द्यज'मित्यादिसामान्योत्तया-यसीयते । नन्त्वयः कश्चित् पूर्वतन एव, तं विलोक्यागतमित्यादिनोकः प्रार्थनीय इति चेत्, तत्राहुः सुमहानिति । पूर्वस्तु महान् मुक्लादिभ्यः, अयं तु अलार्त्युत्तरकार्ठानत्वात् मुतरामेव महान्, सुविसि-ताः कोयमपीन्यदर्शन इलादिनोक्तः॥३॥एवमलौकिकसामध्यंरूपो मुख्यो निरोधः संस्थय तद्धिकारित्वेन स्वविषयतयेव प्राथितः । अन्येषां तु भगवान् महापुरुपकृपया स्वाधिकारानुसारेण सायुज्यं चेकुण्ठादिषु सेवोपयोगिदेहं वा दास्यतीत्यभित्रायेण तावत्पर्यन्तं स्थितिप्रकारमाहुः महतामिति । यावव् भगषान् फलोन्मुसां दयां करिप्यति सादत् कीर्त्यमानः कीर्तनिवपयीकियमाण एव सुसायेत्यथैः। 'महस्ते विष्णो सुमति भनामहे,''विना महत्पादरजोमिवेकम् ,' 'किरातहूणान्प्र', 'देवर्षि मे प्रियतमः', 'खत्पादपोतेन महत्कृतेन', 'सदनुप्रहो भवा'नित्यादिवाक्यभगवतो द्यायां च नान्यत्कारणमिति वकुमाहुः महता कृपयति । एतेन मक्तिमार्गस्य त एव निर्वाहका इत्युक्तं भवति । ननु कीर्त्यमानेपि भगवति फलपर्यन्तं श्रमेण कर्माद्दिप्विय दुःखमेवेत्याराज्याहुः सानन्दसन्दोह इति । भगवतस्रथात्वेन तहुणानामिष तद्भिवतया स्वरूपममानयोगहोमत्वात् साधनद्शायामपि तत्कीतनेनानन्द एव भयनीत्वर्यः । अत एव अवगतसगवत्कथारसः परीक्षिदेव तद्यंकमेव 'धोत्रमनोमिरामा'दिति विशेषणमुक्तवान् । हि युक्तो यमर्थः । आनन्दे कीत्वमाने मुखस्य युक्तवात्॥॥ ननु कीतेनं हि मुखसाधनम्, तत्र महतां कृपयेति को वाप्रहः, यथाकपश्चिद्रिष कृतं तत्सुप्रसाधनमिति प्रश्लेनेत्याहुः महतां कृपयेति । यथा महतां कृपया अलोकिकानां भगव सम्बन्धिनां सदा कालापरिच्छेदेन कीतंनं सापनिवारकं भगवसः प्रादुर्मायकं निरोधजनकं, तथा लांकिकानां लोकसम्बन्धिनां महापुरुपद्वारा भगवरकरणगतानां कीतेनं म सथै-सर्थः। तत्र द्वान्तमाहुः स्तिग्धभोजनस्त्रचिति। स्निग्धस्य पदार्थस्य भोजने रूकं। तुसन्दो मिसप्रकारत्वयोतनाय । स्निष्यस पदार्थस्य भोजने रूशस्य श्रीनरहितस्येवेसर्थः। यथा कसचिज्ञव-राचमिमृतस क्रिपं यस्तु न रोचते तस्य यथा तद्रसानभिज्ञरसञ्च प्रतिदिनं सीयमाणस न तद्रोजनं पुष्टिफलम्, तथा प्रहातेषि महापुर्पकृषाभावस्वदोपयुक्तानां तादशसीनेने स्थाणां लीकिकानां कार्त-नस्य न पुष्टिफलत्वमिति भावः। यद्वा, श्विग्यं भोजनं यस्य स च रुक्षः रूक्षमीका च सर्यारिय तद्व-गल प अन्यास्त्र । तथा च यथा स्मित्वरूक्षमोजनयोखास्त्रम्यं तथात्रापीत्यर्थः ॥५॥ ननु 'तरित शोकमारमधि'दिति थुता शानेनेव दुःचनिवृत्या मुखप्राप्तेर्शानायस्ययेत स्थेयं, कि गुणगानेनेति चेत् , तप्राहुः गुणगान इति । वधा मोबिन्द्रय गोगोकुलपतेर्गुणानां गाने स्तुनिवुङ्गा कथने शुकादीनां पूर्णज्ञानपतामपि सुधं सथा नेपामेद आरमिन स्वास्मितियये ब्रह्मात्म्यश्यज्ञानेन जायमानं यत्र न तथेलयेः। भव एव स्यासस्येनसः तपामद आरमान स्वारमान्यम मकार्ययम् नार्यात् नार्याः । या प्राप्त प्रमासस्य नार्यः । या प्रमासस्य प्रमासस्य नार्यः । या प्रमासस्य प्रमासस पुराणातहासक्यवाच्यारावाचा, पारवाच्या व्यक्तवादमीचुपीय्पितदह्यमाः । 'अय ह याय सव महिमामृत, यद्तुधात, तथ क्यामृतं, धनमाइरानात, धन्यती भागवताः । तथ अन्यतः अन्यता साहसान्द्राः चन्छन्याः । सार्वविमणिकन्त्रान्द्रः । काने प्रयासमुद्र-अन्यतः विषयादिक्यो या अन्यत्र देहादी सुन्त हत्यभैः । सार्वविमणिकन्त्रान्त्रद्र । 'हाने प्रयासमुद्र-जन्यतः (वर्णाः) वर्णानिदुःमद्दा' इत्यादि यात्रयः श्रीमागवते तथय निमयणाद्य । ननु तरनि शीकमा-पारप, एक पारप, कार्या । विश्वानिष्युमेनीत्यादिश्वतेः का गतिरिति चेत्र, अत्र पदामः, सम्मान्मझनियुक्तः रपात पारपामः । या । भ्रतादिषु ज्ञानपणीतिक्यु दुःग्यानायपर्ययमानेष, परमानस्ट्रायानित्यु स-भवष । बरनुतस्तु दुःग्रामावीत्येतद्धीन वृष । भन्धीदराममिति यात्रयात् । भन वृषापार्थेशमञ्चन न्यानकरण पुत्र सं तर्वारा भैवनीति निर्णोदत ह्रायनिश्वादि ॥ ६ ॥ मनु गुलगानि कृतेवि कि अवनीत्यागद्भाः तप्त शहायमे परिचायकं पत्रमातुः हिर्द्यमानानिति । गुनगानेत् साम्बरूरस्युवा स्थाप्त्रमं हिर्द्यमानाद् " उपतपतो जनान् रङ्गा यदा कृषायुक्ती भवेत तदा सर्वे सर्वात्मकं सदानन्द्रं परं बहा हिंदिश्यं परमञ्योग्नि प्राहुर्मूतं वहिः प्रकटं भवतील्यथैः । अत एव बजसीमन्तिनीनां गुणगानेन हदि प्राहुर्भूय तनमनस्या इत्यादिना तथाभावसम्पत्ती कृपया भगवान् प्राटुर्भूत इत्युच्यते । सदेवोक्तमाचार्ये 'नहि साधनसम्पत्त्या हरिस्तुप्यति कस्यचित्, भक्तानां दैन्यमेवैकं हरितोषणसाधन'मिति । यद्वा, सदानदस्य भगवतो हदिस्यं अमित्रायादिकं बहिनिर्गतं भवतीत्यर्थ । अवायममिसन्धः । 'ररदुः सुखरं राज'नि त्यादिना ताहदाभावे यदा कृपायुक्तो जातस्तदा सगवतोसित्रायः त्रभुणव सया परोक्षं भजता, न पार्येष्टं निरवससंयुजामित्यादिनाविर्मावित इति तथेत्यर्थः॥ ७॥ ननु किमिति क्रवापेक्षया गुणगानेन हेश सम्पादनीयः, ज्ञाननिष्ठयाः ब्रह्मानन्द एव सम्पाद्यतामिति चेत्, तन्नाहुः 'सर्वानन्दमयस्यापी'ति। एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानीति श्रुतेः सर्वत्र स्थितो य आनन्दः स भगवति प्राचुर्येणवर्तत इति तदा-श्रितस्य मानुपानन्दमार्भ्य ब्रह्मानन्दो न कस्यापि दुर्छभत्वम्, 'सर्व मद्भक्तियोगेने'ति बाक्यात्, तथापि कृषानन्दः कृषारूपो य आनन्दः स भगवद्यमीणां स्वरूपसमानयोगक्षेमत्वात् कृपया वायो भननानन्दास्य. स सु मुतरां दुर्कम प्य। ब्रह्मानन्दस्यापि दुर्कभरवात्। सम्भवति साधनमिह किञ्चिदिति चेत् ! गुणगान-मेवेति गृहाण । अत एवोक्तमाचार्यः 'छोकिकस्रोष्ठ संसिद्धः तद्वारा पुरपे सवेत् । स्वानन्दस्थापनार्थं हि योग्यतापि निरूपिता। अतो हि भजनानन्दः स्त्रीषु सन्यम् विधार्यतं इति । एतद्रथस्तु प्रभुचर्ण-रेवं विवृतः। 'भजनानन्दस्य स्वरूपात्मकावेन रसरूपावात् तस्य च स्वशास्त्रसिद्धस्येव तथात्वात् भगवदनिवित्त छोके विवाहवतीषु सम्यक्तिको भवति । तत् एतत्कथाश्रवणेन तद्वावीद्ये पुरुवेषि स रमो भवेत्, नान्यथेति खीष्येव तदानिसद्यर्थ इति । तत्रैव हितीयकारिकार्थनिरूपणे यद्वा, बलदेचे स्वधमान् निरूपयता भगवता 'गोप्योन्तरेण मुजयोरिष यत्सपृहा श्री'रिनि वाक्ये श्रियोपि सपृहानिरूपणेन त्तला अपि दुरुंमो यो रस. तं प्राप्य गोप्यो धन्या इति वजस्त्रीप्येव स्वानन्दानुभवयोग्यता निरूपिता, नान्येषु नान्यासु वेटार्थ.। तथा च तत्रवतद्धिकारिःवात् तथेति भाव इ खेतत्सर्ने हृदिकृत्योक्तं कृपानन्द सुदु रूभ इति । 'नाय सुरापः' 'नेमं त्रिरत्न ' 'एवाः पर' 'केमा स्थियः, नाय श्रियः' 'आसामहो' इस्पादि-वाक्यः श्रीमागवतेषि तस्य सथात्वनिरूपणाच । कृपानन्दस्य दुर्छमत्वबोधक सत्कार्यमाहुः 'हद्रत ' इति । हरत हदयप्रविष्ट. स्वमुणान् श्रुत्वा पूर्णः गुणगानेन प्रतिक्षण वर्धमानः जनान् ग्रावयते रससिन्धी निमजयर्तासर्थ । अत एव 'बहांपीडे'नि पदे स्वामिनीना सुघाद्वारा सावात्मकः प्रभुतन्त प्रविष्टी 'अक्षण्वता'पिलादिमिस्तद्वर्णितगुणश्रवणेन पूर्णः कीडामयतामेच सम्पादितवान् । अत एवीकं धीनदाचावेंदुंगस्मीते 'अन्तः प्रविष्टो भगवान् मुखादुद्धत्य कर्णयोः, युनः प्रवेश्यते सम्यक तदा भवति मुम्पिर'इति । एतद्वियरणे यथार्थम्तथेयास्मामिरक्त इति सर्वमनवद्यम् ॥ ८ ॥ एवं सोपपत्तिक गुणगानं सत्त्वरूपम् निरूप्य कर्तव्यत्वेन तदुपसहरित 'तसा'दिति । यत्मात्वर्गेज्ञानोपासनादि-मार्गतो भिष्मार्गे निरित्रायितनिज्ञनिषयः 'नंप्रस्यमि पूजादिना ब्रह्मलोक'मिलादिवाक्यात् नामाञ्चलोः सर्वं कर्मजानोपासनादिक परित्यज्य सवायनं त्यन्त्वा निरुद्धर्भगवता स्वीयायेन वृतरत एव किशिद्रिग्रुनमप्रमान्यं साधनानि विद्यक्षिपुँणा एव सर्वदा सर्वष्टवातारमायनेव्यत्वेन श्रेषा इसर्थः। मनु वेदमागानुसारेणिति बारवाम् सन्मागस्य ध्यान्यानृप्तिवेद्वविधन्यान् केवलं स्वगुणान् गायेदिति बाह्यपामाह् सद्गनन्द्परेरिति । सन्।नन्दः आमन्द्रभयः परः परमातमा परमवाद्यपद्यो न त शुष्कादि चेत्रां तादवीरत्थयः । विधया विदेशपणमेतत् । अनेन प्रक्षयादे स्थित्वा गुणगानं वर्तस्यसित्युष सर्वति । तमः तम्य एव गुणम्यो जीवस्य सश्चिदानस्तृता गुणमयाविभविन अक्षरस्पतया पुरुषोत्तमाः विर्मावधीस्वता मवतीत्वर्धे. । स्वत इति पाटे गुणगाने कियमाचे स्वत एव वस्तुस्वाभाष्यास्याच्यम्, न गु मर्षं प्रयवास्त्रस्वेसेति तथेल्यमः ॥ ६ ॥ एवं गुणगावर निध्यतामनिषाय निरोधलक्षणतीलयेव सन्तिक्षि रिति म्बन्य व्यादाधीमेथ निरीपविकृतिकर्तृत्वमिति बद्गता सन्य प्रकारयमिकारिसाम्ग्रनाय दशान्तं निरूपय-म्यन्त्र स्वामुभव प्रमाणयन्ति, अर्हे लियद्ध इति । अर्हे निरोधेन स्वरूपं रणद्धि भावनीति सारदीन गुणेत

गानद्वारा निरुद्धः भगवता स्वगुणेरावृत्तसर्वेन्द्रियः निरोधयद्वीं निरोधस्य मार्गे गतः प्राप्त इत्यर्थः। गत इति कर्तरि कः। यहा निरोधेन भगवता भक्तेषु कृतेन निरोधेन तझावनया अहं तथेलर्थः। अत एवोक्तं भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते' इति । नन्येतादृशस्य किं निरोधवर्णनप्रयासेनेत्यत आहुः निरुद्धानां त्विति । निरुद्धचे प्रकारान्तरधोतनाय तुशब्दः । भगवता शास्त्रानुसारेण प्रमेयवलेन चारमसाव्कृतानां निरोधाय प्रपञ्चविस्सृतिपूर्वकं स्वासिकिसिद्धार्थं निरोधं निरोधलक्षणं सकेषु भगवत्कृतं वा वर्णयामीत्यर्थः । वर्तमानिकयापदात् सर्वेदा एतदमिनिवेशः सूचितः । तेपामर्थे भगवन्तं विज्ञापयन्त इवाहुः त इति । स्वत्सम्बन्धिनां सेपां स्वत्सम्बन्धिनं निरोधं वा । अत एव उभयधापि तवैवायं भार इति भावः ॥ १०॥ नन्धेताहरीपु गुणेषु विद्यमानेषु कथमत्र सर्वे न प्रवर्तन्त इत्याशंक्य तदभाग्यमेव हेतुरवेन वदन्त आहुः हरिणेति । य इति भाग्यरहिताः । यतस्ते हरिणापि सर्वदुः बहुत्रीपि भगवता विशेषेण नितरां मुक्ताः । उपसर्गद्वयं कथमपि येषां प्राह्यभावाय । निवन्धायासुरी मतेति प्रयोजना-सिधानात्। मामप्राप्येयेति तु प्रमेयवछेनेति दिख्। अत एव श्रीभागवते 'विना पशुद्या'दिति शुको विशेषणमुक्तवान् । ते आमुराः कर्मिणो देवा अपि भवोजनामरणप्रवाहः स एव सागरस्तत्र मााः । तस सागरत्वं नक्रादिगिलनसम्भावनया, तत्र यथा पुनरत्मजनासम्भव गुवमत्रावि कामादिमिर्पासेन पुनर्मोक्षमागंप्रवेशासम्भव इत्येतद्वमैसाम्येन दुर्छभावं यदन्तो निरुद्धानां व्यवस्थामाहुः ये निरुद्धा इति । सगवता ये निरुद्धा गुणरात्मसास्कृताः त एवात्र गुणगाने मोद्मानन्दं आसमन्तात् यान्ति प्राप्तुवन्ति । एवकारेण अनिहद्धानामनीदशस्विमाणि । तेपां गुणेष्वरुचेः । तद्विपिसु भगवदनुप्रहेणेय । अत एव अर्जुनाभ्यां भगवता मृदुपदाम्बुजस्पर्शेन देवपिवानवानुप्रहे कृते वाणी गुणानुकथन इसादिना प्राधितम् । उक्तं च तथेव श्रीमद्साद्यभुचरणभिक्तिहंसे, 'तद्धित्वस्य वरणकार्य-त्वा'दिति । अहर्निशमिति । न तेषां क्षणमि सांसारिकदुःखसम्भवः । 'महार्तायातयामाना'मिति बाक्यात्॥ ११॥ ननु पूर्वं गुणगानस्य सुखजनकत्वोत्तया तस्य च मनोधर्मत्वेन मनस्येवोदयात् तेन तक्षिरोधसम्भवः सर्वेन्द्रियाणामहमहमिकया तत्परताया निरोधपदार्थत्वेन आचार्यरक्षण्वतां फलमिसस्य विवरणे निरूपितस्वान्मनसस्यथात्वोपायसिद्धावपि कयं चसुरादीनां तथात्वमिस्यादाञ्च तदुपायमाहुः संसारावेशदुष्टानामिति । संसारसाहंताममतात्मकस्य य आवेश आसमन्तात् इन्द्रियेषु प्रवेशस्तेन दुष्टानां विकृतानां भगवद्विमुखानामिन्द्रियाणां चधुरादीनां हिताय भगवरपरतया हितं कर्तुं सर्वयस्त्नि दारागारपुत्रादीनि कृष्णास्य सदानन्दस्य योजयेत् युक्तं नुर्यादिसर्थः। कर्मादीनां सम्बन्धमात्रविवक्षायां पष्टथेवेति पष्टी । ननु कृष्णे समर्पणेन कथं तेषां दोपनिवृत्तिरिया॰ शक्काहुः इरास्येति । सति समर्थः । आधिदैत्रिकतामपि सम्पादयितुम् । तस दोपनिवर्तकत्वे किमा-भवाक । नतु कृष्णस्येशत्वेपि न परमकाष्टापदात्वमित्रत्र समायानमाहुः भूम इति । समर्पणे प्रयोजनान्तरमाहुः भूसं इति ताद्ध्यं चतुर्था । तथा च भूमदाव्दवाच्यसर्वौत्ममावप्राप्तये सर्ववस्त्वि समर्पचेदित्यर्थः। अत एवाचार्यः साधनाध्याये'सून्नः क्रतुवङयायस्वम् तथाहि दर्शयती' स्पिषकरणे । ननु सुखलरूपजिज्ञासायां यो व भूमा तामुखमित्युकम्। भूमखरूपजिज्ञासायां यत्र गान्यत्पश्यतीत्यादिना गुज्जा भूमा भाषानेच सर्वाधिकः, तद्यक्रिष्ठितं तत् सर्वाधिकः, अत एव भूमा सम्ब्रसादाद्ध्युपदेशादित्यधिकरणे भूमा भगवानेचेति निर्णीतमाचार्यः ॥ १२ ॥ सन्वेत-अत एव सूमा पानवात अस्ति । अस्ति मादुर्भाविते सार्थकमन्यभा कृतमपि गुणगानादिकं व्यथमिवद्यादांश्य सम्बं भगवता स्वस्मिन् द्यालुख्यमें प्रादुर्भाविते सार्थकमन्यभा कृतमपि गुणगानादिकं व्यथमिवद्यादांश्य यथा भगवति द्यालुत्वं सिध्यति तं प्रकारमाहुः 'गुणेष्याविष्टचित्ताना'मिनि । सर्थदाञ्च्यवधानेन मगः वना चन्यात वनावः । सतो मुस्विरिणः गुणेषु पेश्वर्यादिषु वा सीन्दर्यादिषु वा आविष्टचित्तानां अन्यानुसन्धानरहितान्तःक-रणानां 'तद्वणेषु प्रसक्ता हि तदासका भवन्ति ही' स्थाचार्यवचनाद् गुणैन्तदासच्या वर्षमानया संमारो स्रोकिकेषु अहन्ताममतारूपः विरहृष्टेशः मगयदिरहेण केशश्च ती उमी न स्यातामित्यर्थः। 'श-ण्वन् गुणन् संसार्यंश्च चिन्तयन् नामानि स्त्याचि च महलानि ते, क्रियासु यस्त्वधरणारविन्द्योराविष्ट-चेता न भवाय कल्पते' 'तव सथामृत'मित्यादिवास्यात्। यद्भा, संसारलद्भिरहश्च ताभ्यां यी क्षेत्रीं ती

तथेयर्थः । अयमर्थः । गुणातिष्टचित्तानां सर्वत्र संसारेण अहस्ताममतारूपेण अमिरुपितप्राप्तितद्भाः बाम्यां यः केतः यश्च संसाराभावेन भगवत्यपि तद्भावेन भवति सोपि तथेखर्थः । भगवद्विपयकसंसा-रस सतामप्यपेक्षणीयत्वात् । अत एव 'कुर्वन्ति गोवत्सपद्' मित्यत्रत्यस्य गोवत्सपदमात्रकरणोवत्या अहमेतहासोऽयं सम स्वामीत्येतावान् संसारः स्थापितो मवतीति निरूपितमाचार्यः । स च क्रेशः 'केशोधिकतरस्तेपा' मिस्रादिना भगवता गीतायामेव वर्णितः ॥ १३ ॥ ननु गुणाविष्टचित्तं वेप्यनिष्ट-निरुत्तिरेव किमित्यादांकायामाहुः 'हरिवत्सुख'मिति । हरेः सर्वदुःसहर्तुर्भगवतो यथा सर्वदेव मक्साहिः सेन सुर्यं पूर्णानन्दत्वाद्भगवतस्या गुणाविष्टचित्तत्वेऽन्तस्तद्वाविभावाद्भगवत्साहित्येन तथेव सुरामित्यर्थः। 'सदा सत्संगयुक्तानामवस्थेवं यदा भवेत् । तदा दयालुता दैन्यदर्शनातु हरेर्भवे' दिखाशयेनाहुः तदा भवेद दयालुत्वमिति । अन्यथेति । एवं भावाभावे भगवतोपि क्रुरता अवकृपालुता अनवेक्षकत्वेन मतासार्कं सम्मतेलर्थः । अत एव नैवात्मन इति क्षोके भगवत आत्मनः प्रभोनिजलाभपूर्णस्य अति-इजनोपकृतोऽपराग्रहोतुः करणया किइरनिवेदितानुग्राहकत्वमुच्यते श्रीभागवते । सा च पूर्वोक्तभावे नैव भवतीति सर्वमनवराम् । नतु कालकर्मस्वभावादिभिवृद्धिनासवयम्योद्वेगादिदोपसम्भवे कर्य गुण-गाननिर्वाह इति चेत्, तत्राहुः धाधशङ्कापि नास्त्यन्नेति । अत्र गुणगाने कालादियाधशङ्केष न, यती भगवतेवोक्तं श्रीभागवते 'न कहिंचिनमत्पराः शान्तरूपे नह्न यन्ति नो निमिपो लेढि हेति'रिनि। कि हा नात्र भगवतापि याधः कर्तु राक्यः, रात्र के वराकाः कालादम इत्यर्थः । अत एवोक्तमाचार्य हिरिया न मकोति कर्न याधां कुतोपर' इति । ननु सर्वकृतिसमर्थस भगवतः कथमेतद्भावयाधकृत्यसमर्थत्व-मिति चेत्, सत्यम्, परन्तु सर्वस्य वशीनि श्रुत्या सर्वावश्यस्य भगवतो भक्तवश्यतेय सर्वसमर्थस्य भक्त-भाववाधासमयत्विर्मात् भावः । एवमनिष्टनिवृत्तिमुक्ता इष्ट्रमिसमाहुः तद्ध्यासोपि सिध्यतीति । गुणगानेन तस्य मगवतः अध्यासः सर्वत्रावभासः सोप्यवान्तरफलतया सम्यक् सिद्धिविषयो भवनीत्वर्थः। अध्यासपदं घटादिषु तदवमासस्य भावप्रासपुक्तत्वेन वस्तुतः आसक्तिस्रमवोधनाय । अन्यया घटादेः युरपोत्तमाभिन्नस्य स्वात्, नहि घटादिः साक्षात्तद्गितः, किन्तु परम्परया । तस्याक्षरास्मतया तद्वारा सथास्त्रात्, अन्यथा तावद्वमंत्रिशिष्टस्यं तेष्यप्यमिद्ध्यात् । ननुत्यन्तः एव ब्रह्मधर्माः सचिदानन्दादयः रनेष्ट्रिनि चेस, अक्षरगतानामेव तेषां तहृत्तितया ध्यपदिश्यमानत्वात्।अन्यथा वहापीडत्वादयोपि ध्यप-दिश्येरन् । न च इष्टापत्तिः । तदमाधारणधर्माणामन्यत्र कथनस्यानुचितत्वान् । कि.स. सर्वेषां धर्मीणां साधारणत्वे तृत्रतासाधारणधर्माभावे लक्षणाभाषाद्विस्त्यत्वं जीवसमस्वमभजनीयत्वं च सात्। तसादमेदम्याक्षरसमानाधिकरणत्वेन तद्दमेव्यपदेश एव, म पुरुपोत्तमधर्मयन्धोपीति बुद्धासः । भन्य-भवादयो व्यपदिष्टा ए.व. कि न ते पुरयोत्तमधर्मा इति चेत्, सत्यम्, नद्वर्मा एव, परंत्वक्षरस्य चरण-रूपवेन तद्मिष्ठतया तेषां तत्र सद्भावात् । यतो व्यामादिष्यपि तदिब्यया तद्भावः, युक्तं भगः स्वितिन पात्रवात् । एवं मनि 'उत्तम पुर्यस्वन्यः' 'भेदव्यपदेशाधे'त्यादिसस्तिस्वर्मामांसया अक्षराभेदः पुरणोत्तरमेद इति भेदाभेजवादीकमाकमिति हिक् ॥ १४ ॥ नतु वसायम्य गुणगानाद्वरयेन सद्भावे भद्रधीनचेन न सपलत्वमित्वाशक्त तद्रप्यनेनेन भवतीति साधनसभ्याद्रकरूपमुन्द्रपैमाहुः भगपद्ध मेनामध्यादित । भगवदमी गुणगानं तत्त्वामध्याद्वस्तुरानेरेव विषये भगवद्गितिस्तविषये विरागी रागाभाषः निपरः, अस्यापरिमाध्यो भवनीत्यथः । 'सा श्रद्धधानम्य त्रिनृद्धमाना विरणिमन्यप्र हरीति पुंत' इति वाश्वान् । यदा, भगवद्माः भगवद्धीलाद्यः, तालामध्यादेव तान्वभावादेव विरागी सवतीत्रायः । अत एवोक्तित्य भूतगुणी दृशिरित ॥ १५ ॥ एवं सोयपत्तिकं गुणगानकतस्यतामनि धाय तर्पमंदरान एवं त्रारयति । एवं प्रांतिन प्रकरिण ज्ञानमार्गान शुलवणिन अक्षेत्राणा गर्वाचेश्ली परित्याच सदा कालाध्यवपालन गुणा यस वर्णनीयाः । अत्र वाचकत्र्यं स्थानार्थमाहुः कामन्स्र देशनुः धारितः। बागरवेशीभवारत्यम्बाधकाचाप् त्याज्यावम्, निर्मागराणां सनाविति वा-क्यालु ॥ ६६ ॥ ततु गुलगार्व शामानाशिक्षशीकृतिविश्वतया कार्य द्वत्याशिक सापटेशिगुलगानस

पूर्वोक्तमुख्यनिरोधाधिकाररूपत्वात् तदनुक्तवा भगवःम्बरूपध्यानमात्रमेव साधनमाहुः हरिमूर्तिः सदा ध्येयेति । एवं कृते तदेकशरणस्य अन्यादाक्यपूरणमनोरथस्य सर्वथा निःसाधनस्य गजेन्द्रस्येय रक्षार्थं भगवानाविभवतीति ज्ञापयितं हरिरिति । ननु योग इव कल्पितमूर्तेरपासनायामिव सम्पादिता-ध्यमिक्याविशेषयुक्तमूर्तिनां ज्ञान इष सोपधानमूर्तेर्ध्यानमिहापि भविष्यतीत्याशङ्क्याहुः हरिमूर्ति॰ रिति । भक्तयाविभूतस्यरूपसेव ध्यानम्, न त्वन्यथाभूतसेसर्थः । ध्येयेति विध्यर्थककृत्यप्रत्ययेन आव-ह्यक्ष्यं द्योतिसम् । ननु ध्यानपूर्वकगुणगानमात्रेण कि भवतीत्याशङ्क्षाहुः सङ्ग्रहपादपीति । सङ्गरपाद्विचारमात्राद्पि तत्र भगवनमूती प्रादुभीवात् भगवतो द्शेनं स्पर्शनं स्पप्टमवाधितं भवति । सथा कृतिः कटाक्षक्षेपणादिरूपा, गतिः विलासगतिः, एतत्सर्वे ध्यानपूर्वकतादशगुणगानेम निरोधा-क्षावास्त्रक्षे स्पष्टमवाधितं अनुभूतं भवनीत्यर्थः । निरोधोपयोगिसाधनान्तराण्याहुः, श्रवणं कीर्तन-मिति । श्रवणं श्रीभागवतादेः, कीतेनं, एतद्वयमपि स्पष्टम्, सङ्गीचादिकमञ्जूत्वा कर्तव्यम् । अन्यथा अवणे कीर्तने असम्भावनाविपरीतभावने स्वाताम्, तथा च अनर्थः स्वादिति भावः । श्रोतृसापेशं फीर्तनं, तिवरपेक्षं गानमिति तयोविवेकः । किञ्च पुत्रे कृष्णप्रिये कृष्णस्य विवः कृष्णः प्रियो वा यस तथाभूते रतिः कार्यत्यर्थः । पुत्रे कृष्णत्रिय इति व्यलासेन कृष्णप्रियत्वेनैव रतिः कार्या, न पुत्रत्येनैति भावः सूच्यते । अतः परं साधनसमुदायकलं निरूपयन्तः शरीरपरिवर्तलक्षणं प्रतियन्धनिराकरणमाहुः वायुरिति । सपरिकरेण गुणगानेन प्रकटे भगवति तचरणमकरन्दगन्धयाहः स्वविवरेः प्रविशन् शरीरग-त्तमलांशं शोषणयोग्यं शोषयित्वा तद्योग्यं स्वयेगेनोत्झिप्य तनी शेषमागं शेषः अवशिष्टो यश्ररणरेणु-सम्बन्धी भागः तं नयेत् प्राप्तुयात् । तथा सति अस्मिन्नेय शरीरे भलोकिकव्यसम्पत्त्वा पुरुषोत्तमानन्दा-नुभवयोग्यता भवतीसर्थः । एतेनैतद्तिरिक्तसाधनैरयं प्रतिबन्धो न निवर्तत इत्युक्तम् । युतादशस्यापि दु:संगादिना भावनाशसम्भवादुपायमाहुः यस्यति । यस पुत्रादेभगवत्कार्यं सेवादिरूपं स्पष्टं प्रकटं अत्यास्त्र न इहयते शिक्षायामपि, तदा स्रोत सामध्ये तस्य विशेषण भरणादिकमकृत्वापि निप्रहः कर्तव्या इस्तर्थः । अन्यथा सति सामर्थ्ये तदनिग्रहे 'अप्रतिपिद्धमनुमर्त भवती'ति न्यायेन सहती पुने कृष्णिये रतिरिह्यनेन विरोधापत्तिरित्यत आहुः इति निश्चयः । सति सामध्ये निम्रह एव कर्तथ्य इति भावः । इदमुक्तं भवति । कृष्णप्रियत्वे रतिरस्पष्टप्रभुकार्यवरणे जीदासीन्यं प्रातिकृत्ये सित सम्भवे त्यागस्य सेवाप्रतिव्रुक्तमा निग्रहः, असम्भवे तु स्थागं कृत्वा आन्तरभक्तिमार्गे प्रपेश इति ॥ १७ ॥ ॥ १८॥ १९॥ अतः परं साधनरूपं तिरूपयन्तः साधनान्तराणामप्रयोजकर्वं धदन्तः सं।



१. एतायत्येन टीना निलिता ।

### ॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

### श्रीगोपीजनवहुभाय नमः।

# श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# निरोधलक्षणम्।

गोखामी श्रीपुरुषोत्तमजीकृत टीकाना भाषांतरसहित.

निज जनउपर कृपावंत श्रीमद्रहामाचार्यजीने श्रणाम करीने तेओश्रीनो आ दास (श्रीपुरुषोत्तमजी) निरोधस्टक्षण श्रन्थनो विचार करे छे.

श्रीमद्दलभाचार्यजी संन्यासिनिर्णय ग्रन्थमां भिक्तमार्गीय त्याग प्रभुना विरहना अनुभवनेमारे कर्तव्य छे एम स्चवे छे; कौण्डिन्यक्षणि अने श्रीगोपिकाओ ए वे अनुभवनेमारे कर्तव्य छे एम स्चवे छे; कौण्डिन्यक्षणि अने श्रीगोपिकाओ ए वे गुरु छे एम कहे छे; बन्नेना समय अने फल जूदा जूदा छे एम बोध करे छे, अने गुरु छे एम कहे छे; बन्नेना समय अने फल जूदा जूदा छे एम बोध करे छे, अने निर्माणीय त्याग मात्र प्रेमधी ज सिद्ध थाय तेपायी अधिकारीओनो भेद स्चवे छे; ए भिक्तमार्गीय त्याग मात्र प्रेमधी ज सिद्ध थाय छे के माव-छे; अने भावभावनाथी विलक्षण (उच्च) अधिनाथी सिद्ध थयलो भाव ज मात्र साधन छे; अने भावभावनाथी विलक्षण (उच्च) अधिनाथी सिद्ध थयलो भाव ज मात्र साधन छे; अने भावभावनाथी विलक्षण (उच्च) अधिनाथी सिद्ध थयलो भाव ज मात्र साधन छे; अने भावभावनाथी उत्पन्न थयलो त्यां एम आकांक्षा थाय छे के केवा अधिकारीने केवी भावनाथी उत्पन्न थयलो

त्यां एम आकाक्षा थाय छ क करा जावकारण जान नावनाया उत्तक्ष यवला केवा प्रकारनो भाव साधनरूपे उपयोगी यह पडे छे? यळी प्रभुना गुणो पण त्यां केवा प्रकार केवा अधिकारमां केवा प्रकार जीवन टकावी रास्त्वामां साधनभूत वाधक कहेला छतां केवा अधिकारमां केवा प्रकार जीवन टकावी रास्त्वामां श्रीमदृद्धमाधह पडे छे? एम पण आकाक्षां थाय छे. वळी भक्तिवर्धिनी प्रन्यमां श्रीमदृद्धमाधह पढ़ ययो होय अने जे मगचार्यजीए आज्ञा करीछे के जे भक्तने भक्तिनो बीजभाव दृद्ध ययो होय अने जे मगचार्यजीए आज्ञा करीछे अने आपे विचारेली रितिए भजन करतो होय एवा भक्ते भिक्तनी वाने आज्ञा करेली अने आपे विचारेली रितिए भजन करतो; जेनो घीजमाव दृद्ध न श्रवृद्धिने माटे गृहत्याग करीने यूवा श्रवण वगेरे करीने प्रभुनुं भजन करतुं, अने ययो होय तेणे तो घरमां रहीने पूजा श्रवण वगेरे करीने प्रभुनुं भजन करतुं, अने ययो होय तेणे तो घरमां रहीने पूजा श्रवण वगेरे करीने प्रभुनुं भजन करतुं, अने ययो होय तेणे तो घरमां रहीने पूजा श्रवण वगेरे करीने प्रभुनुं भजन करतुं, अने ययो होय तेणे तो घरमां रहीने पूजा श्रवण वगेरेनी आवश्यकता यतानी. त्यांपण मिक्तवृद्धिं कर्युं, भक्तिनी वृद्धि धई छे एम केम मालम पढ़े, एम आकांक्षा धाय छे. स्वरूप शुं, मिक्तिनी वृद्धि धई छे एम केम मालम पढ़े, एम आकांक्षा धाय छे. स्वरूप शुं, मिक्तिनी वृद्धि धई छे एम केम मालम पढ़े, एम आकांक्षा धाय छे. न ति, छु.

न प्राप्त थाय तो सेवा आधिदैविकी यह शकती नथी, तेथी ज फल प्राप्त थयुं नथी एम समजवुं सां पण एम आकांक्षा थाय छे के सेवा आधिदैविकी केम थाय ?

एत्रमाणे उपर कहेला ग्रंथोमां आ सर्व आकांक्षाओं उत्पन्न थाय छ ते पूर्ण कर-वाने आप एम बोध करे छे के जेवी रीते भगवान् अवतार दशामां भक्तने दर्शन थाय एवा गुणलीलाओवडे प्रपंचनी विस्मृति करावी पोतामां आसक्ति करावी निरोध धीमे-धीमे कमवार करावे छे अने जीवोनो उद्धार करे छे तेम हाल अनवतार दशामां ज्यारे पोते मूतलपर प्रकट बिराजता नथी त्यारे पण श्रवण कीर्तन वगेरेथी अनुभवमां आवे एवा गुणलीलाओवडे ज धीमेधीमे कमवार निरोध प्राप्त करावे छे अने जीवोनो उद्धार करे छे; माटे त्यागपूर्वक श्रवणथी उत्पन्न यती भावनाथी भजता भक्ते, तेमज त्याग-पूर्वक कीर्तनथी भजता भक्ते, तेम ज घरमां रहीने सेवापृजा वगेरेथी भजता भक्ते सर्वेए पोतपोताना अधिकार प्रमाणे भक्तिनी युद्धिक्तप उपर कहेलो निरोध प्राप्त करवाने प्रयत्न कर्या करवो.

तेमां पण जे भक्त त्यागपूर्वक अवणथी उत्पन्न यती भावनाथी भजतो होय तेणे पोतापर प्रभुनी केटली छूपा थइ तेनी परीक्षा करवी, (पोताना मनमां विचारयी समजवं ), प्रभुना गुणगान गावा, पोतानी अवस्थानी परीक्षा करवी, एटले पोते केटले दरजे पहोंच्यो छे तेनो मनसाथे विचार करवो, अने पोताना अधिकारप्रमाणे पोताना मनमां प्रभुपरत्वे उत्पन्न थता मनोरथोपरथी पोतामां निरोधनी उत्पत्ति क्यांसुधी थई तेनो निचार करवो.

जे भक्त कीर्तनवडे प्रभुनुं भजन करतो होय तेणे कीर्तनथी पोताने अनुभवमां वानता सुरानिशेषथी पोतामां भक्तिनी वृद्धि केटली यह तेनी परीक्षा करवी, अने प्रसुकृषा पोतापर केटली यह तेनी विचार करवी.

जे मक्त घरमां रही प्रभुतुं मजन करतो होय तेणे पोते जे सेवा करे छे ते आधि देनिकी पर्यंत पहोचे तेमाटे श्रवण कीर्तन ध्यान निरंतर कर्या करवां.

आ सर्वनो उपदेश करवाने आप निरोधलक्षण श्रन्थनो आरम्म करे छे. कोइने एम शका याय के आ निरोधलक्षण श्रन्य संन्यासनिर्णय वगेरे वीजा श्रन्थोना श्रेप-अहरूरा छे एम धारानुं श्रु कारण छे? लेम धीजा श्रन्थो एकएकथी खतन्न छे तेम आ श्रन्य पण स्वतन्त्र छे एम शामाटे न मानवुं?

आ शक्काना समाधानमां कहेवातुं के या प्रत्यमां प्रत्य करवाती प्रतिशा नथी, तेथी को हेपण कारणने टीपे था प्रत्य कर्यों एन तो आपणे मानतुं ज पहरो; यळी मंन्यामनिर्णयमां कहेटी भावना बगेरेनु म्वस्त्र शुं एम आकांक्षा याय छे, तेम ज प्रभुता गुणगान जीयनमा हेनुस्त्र यह पहे छे ते क्रये प्रकारे थाय छे, एम आकांक्षा थाय छे, तेमज भक्तिवर्धिनीमां कहेला भक्तिवृद्धि पदमां मित्तवृद्धिनं स्वरूप शुं एम आकांक्षा थाय छे, तेमज सेवाफलिववरणमां कहेला अनाधिदैविकी पदमां सेवा आधिदैविकी केम थाय, एम आकांक्षा थाय छे—तेमज आ निरोधलक्षण मन्यमां श्रीयशोदा वेगरेने थयला दुःखनी आशंसा गुणकीर्तन वंगरेनं जे वर्णन छे ते अकस्मात् एटले प्रयोजनवगरनं थइ पडे छे, माटे ए सर्व शामाटे कह्युं एम आकांक्षा अकस्मात् एटले प्रयोजनवगरनं थइ पडे छे, माटे ए सर्व शामाटे कह्युं एम आकांक्षा थाय छे, माटे सा निरोधलक्षण अन्य उपर लखेला संन्यासिनिर्णय भक्तियाधिनी थाय छे, माटे सा निरोधलक्षण अन्य उपर लखेला संन्यासिनिर्णय भक्तियाधिनी थाने सेवाफलिववरण अन्थोमां उत्पन्न थती आकांक्षाओं पूर्ण करे छे तेथी, अने आ अन्यमां द्यालुत्व वंगरे शब्दों छे तेनं विशेष ज्ञान करावे छे अने ते ते अन्योमांना अन्यमां द्यालुत्व वंगरे शब्दों छे तेनं विशेष ज्ञान करावे छे अने ते ते अन्योमांना अमेर्यनं एण विशेष ज्ञान करावे छे तेथी, आ अन्य संन्यासिनिर्णय वंगरे अन्योनो श्रिमृत छे एम निश्चय याय छे.

कदाचित् कोइ कहे के भक्तिवर्धिनीमां कहेठा कोईपण शब्दतुं विशेष ज्ञान निरोधलक्षणमां थतुं नयी, माटे भक्तिवर्धिनीना शेपतरीके निरोधलक्षण नयी, तो ते बरोधर नथी, केमके संन्धासनिर्णयना प्रभेषमां ज भक्तिवर्धिनीतुं प्रमेष आवी जाय छे.

परस्पर आकांक्षा पूराती होवागी ज श्रीहरिरायजीए पण 'श्रीकृष्णरसिविक्षित्त' ए पांच श्लोक जो के स्ततंत्र जणाय छे तो पण जलभेदना अहमूत गणेला छे. तेगी एप्रमाणे अहस्प गणवामां अने एकवाक्यतानो अहीकार करवामां कांइपण याधक नथी; तेशी आ निरोधलक्षण प्रन्थनुं संन्यासनिर्णय भक्तियधिनी अने सेवा-नथी; तेशी आ निरोधलक्षण प्रन्थनुं संन्यासनिर्णय भक्तियधिनी अने सेवा-कलविवरणना शेषहरे व्याख्यान करवामां आवे छे.

संन्यासनिर्णयमां सिद्ध कर्यु छे के त्यागी मक्तने मानना मात्रयी सिद्ध थय छो भाव ज साधनस्त्र छे, त्यागीओमां प्रयम अधिकारीए करें छो त्याग प्रमुना विरह्ना अनुभवने माटे ज होय छे, अने विरह ए प्राकृत्यना निरोमान्यी थय छा दुः सन्त्र छे, एवा भवने माटे ज होय छे, अने विरह ए प्राकृत्यना निरोमान्यी थय छा दुः सन्त्र छे, एवा (विरही) अधिकारीने श्रीकृत्यमां आमिक होवायी घरमां रहेला मनुष्यो वाधक अने अनारमस्त्र (पोतानी साथ संवंधविनाना) मासे छे, तेथी प्रपञ्चनी कांइक विस्तृति अनारमस्त्र (पोतानी साथ छे, अने पष्टी व्यसन याय छे, त्यारे मगनान्ना ग्रुण अने यह भगनान्ना स्वयन्यमां आमिक थाय छे, अने मगनान्ना स्वरूपमां आमिक थाय छे, अने मगनान्ना स्वरूपनी प्राप्ति निर्हि होनाधी दीनना थाय छे, मगवान्नो प्राप्तमान तो जन्मप्रकरणमां सिस्त्रपनी प्रप्ति निर्ह होनाधी दीनना थाय छे, मगवान्नो प्राप्तमान हम्प्रदर्भा करा उत्सन्त क्याप्रमाणे मक्तना दुःखर्थीन याय छे एतं ज्ञान होनायी एना दुःखर्भी इन्छा उत्सन क्याप्रमाणे मक्तना दुःखर्थीन याय छेन मिक्तनी वृद्धिन्त्र है, केमक ते व्यिनिमां प्रप्ति हो एवं दुःख अनिश्चय थाय तेन भक्तिनी वृद्धिन्त्र है, केमक ते व्यिनिमां प्रप्त छे।

९ प्रमेय एटले प्रन्यमां से विषयन प्रांतराइन बरें होन है विषय.

श्रनी विस्पृति अने मगवान्मां आसक्ति अधिक याय छे. तेथी उपर कहेला दुःखनी इच्छा अने तेनी मावना ए आवा निरोधनु कार्यलक्षणं समजवु.

प्रथम श्लोकमां एवा निरोधनां कार्यलक्षणनुं वर्णन करवामां छे:--

यच दुः खं यशोदाया नन्दादीनां च गोक्कले।

गोपिकानां च यद् दुःखं तद् दुःखं स्थान्मम कचित्॥१॥

सान्वयपदार्थः -गोकुले (गोकुलमां) यशोदायाः (श्रीयशोदाने) च (अने) नन्दादीनां (श्रीनन्दरायजी वंगरेने) च (अने) यत् (जे) दुःख (दुःख) च (अने) गोपिकानां (श्रीगोपीजनोने) यत् (जे) दुःख (दुःख) तत् (ते) दुःखं (दुःख) मम (मने) कचित् (कोइक ठेकाणे) स्यात् (याओ).

सम्बन्धवाळां वीजाओने पण परम फलने आपवानी इच्छावाळा प्रभुए ) जे दुःख आप्यु छे, पुनः (तेथी पण उत्कृष्ट ) जे दुःख श्रीगोपीजनोने आप्युं छे ते दुःख मने कोइक ठेकाणे याओ.

आ छोकमां श्रीयशोदा श्रीनन्द तया श्रीगोपिकाओ ए त्रणना दुःखनुं वर्णन करतुं छे, तेथी जूदा जूदा त्रण प्रकारना मावन सूचन कर्यु छे. वळी श्लोकमां त्रण 'च' छे. 'च' एटले 'अने'; तेथी 'अने बीजा पण दुःखी मक्तो' एवो अर्थ धाय छे. तेथी उपर कहेला त्रण प्रकारना माववाळा मक्तोना जेवा माववाळा कसवगेरेथी दुःखी थयला, काल्यी दुःखी थयला, तथा अज्ञानथी दुःखी थयला मक्तोनुं पण आ छोकमां सूचन कर्यु छे एम समजबु. जेम प्राकट्य समयमां कस वगेरे असुर हता, तेम हालमां पण बीजा असुरो घणा होयछे, तेम काल तथा अज्ञान पण होय छे 'कचित्' राज्द छोकमां छेल्लो छे, तेनो अर्थ 'कोइक खलमा' एम थायछे. कोइ खास निश्चित खल नथी कह्यु, तेथी मगवद्भाववाळा जूदा जूदा देशोमा पर्यटननु सूचन याय छे, तेथी एवा अधिकारीनु त्यागीपणु जणाइ आवे छे. एम आगळ पण समजी लेखें '

<sup>ी</sup> एक्षण एटटे व्याख्या, definition रक्षण ने प्रकारना होयछे, स्वक्रपलक्षण अने कार्यर एक्षण. निरोधन स्वस्य समजाये दे सहपरक्षण, अने निरोधना यता अनुभवी तथा परिणामीई वर्षन अमा देश त निरोधन नार्यरक्षण दशमस्करधना श्रीसुवोधिनीमा निरोधना स्वस्पलक्षण विस्ता एवी गमजाव्याछ आ अध्यमा निरोधनी कार्यरक्षणना वर्णन कर्यामा आव्याछे

र सा श्रीकर्मा 'स्पत्' एटरे 'याओ' ए शारास्चव छे आशा दर्शावती वसते तिह् सूत्र-प्रमाण स्पादर्शक उपसण दीय त्यारे ज निष्यर्थ वपराय, तीपण सामान्य रीते लोकमा उपसणिना पण निष्यर्थ वपराय छ, जमके 'श देवदत्त आर्व तो भाद कार्य थाय,' माटे विष्यर्थ प्रमोण वापरतामा दीप निष्यर्थ वपराय श्री के शास्त्रिक्द लोकनो एवो वपरास प्रमाण न कहेवाय, विष्यर्थ ती प्रार्थना के गम्भावनामां ज वपराय, तो प्रार्थना क्ष्रो सम्भावनामां पण शार्शसा तो छ ज, तथी ते रीते अर्थ करवामां पण आसा जहीं रहेण निष्यो, माटे दोष साची शकतो निष्ये

आ खोकनी भावार्थ एम थाय छे के जे भक्ती प्रभुना वालभावमां आसक्त छे, जे मक्ती प्रभुना किशोरमावमां आसक्त छे, तथा जे भक्ती प्रौढमावमां आसक्त छे, ते सर्वेतुं प्रभुना किशोरमावमां आसक्त छे, तथा जे भक्ती प्रौढमावमां आसक्त छे, ते सर्वेतुं दुःख जोइने ते दुःखनुं निवारण करवाने तेवा वाल, किशोर तथा प्रौढ रूपथी दुःख जोइने ते मावने अनुसार सुख आपवाने प्रकट थाय छे, माटे मगवान्ना प्रकट भगवान् ते ते मावने अनुसार सुख आपवाने प्रकट थाय छे, माटे मगवान्ना प्रकट थवामां एतं दुःखनी इच्छा थवामां एतं दुःखनी इच्छा तथी एवा मक्तना हृदयमां एवा दुःखनी इच्छा अगवदासिक इप निरोध तेज अधिकणनेविषे उत्पन्न करनार प्रपन्नविक्तिपूर्वक भगवदासिक एज तथी। मक्तोमां प्रथम (हीन!) अधिकारीनं भक्तिनी वृद्धिनं लक्षण समजतुं. ॥ १॥ अधिकारीनं भक्तिनी वृद्धिनं लक्षण समजतुं. ॥ १॥

हवे मध्यम अधिकारी जे त्याग करे छे ते विरह समयमां आसिक्तिअमन्यायप्रमाणे भगवान्ना अनुभवनेमाटे होवाधी तेवा अधिकारीनी भक्तिनी वृद्धितुं खरूप तेवा निरोधतुं ठक्षण कहीने दर्शांचे छे:-

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां व्रजवासिनाम् । प्राप्ति । र ॥ प्रतसुखं समभूत् तनमे भगवान् किं विधास्पति ॥ २॥

सान्ययपदार्थः नोकुले (श्रीगोकुलमां) गोपिकानां (श्रीगोपीजनोने) तु (वळी) सर्वेपां (सर्वे) ब्रजवासिनां (ब्रजमां रहेनाराओने) यत् (जे) सुखं (सर्वे) सर्वेपां (सर्वे) व्रजवासिनां (ब्रजमां रहेनाराओने) यत् (जे) सुखं (स्वे) सममृत् (सारी रीते थयुं) तत् (ते सुखं) में (मारा) भगवान् (भग-(सुखं)) किम् (केम्) विधास्यति (करशे हैं)

वान् ) किम् ( कम् ) विश्वासी अगोपीजनोने अने सर्वे वजवासीओने , जे सुख को को सुख मारा भगवान् शुं मने आपशे ?

श्लोकमां 'तु' शब्द मुक्यों छे ते उपला श्लोकमां जे निरोधतुं लक्षण कहीं तेनायी भिन्नता दर्शाववाने माटे छे. आ मक्त असंत विप्रयोगथी दुःखी छे अने रसप्रधान छे, मिन्नता दर्शाववाने माटे छे. आ मक्त असंति ज तेनी भक्तिनी वृद्धिरूप छे; तेथी कोइ पण तेथी प्रभुपाकटमयी वृती असन्त आसंक्ति ज तेनी भक्तिनी वृद्धिरूप छे; तेथी कोइ पण प्रकारे प्रभुना दर्शनयी जे सुख याय तेनी आकाङ्का यवी ए ज एवा भक्तनी मिक्तिनी

१ श्रीपुरुगोत्तमजीए वेणुगीतप्रकाशना अतमा आसक्तिश्रमन्याय आ रीते समजान्यो छे:-'आ-सक्ती सला यो श्रम आवर्तः तन्यायेन । यथा समुद्रावर्तं पतितो नावर्तते, तथा आसक्तिश्रमपतितोपी-खासके रसमुद्रत्वं श्रमस्य चावर्तत्वं युज्यते । अत एवीक्तमिभेक्षेन केनिवत् 'आवर्ते रसिरुगो न प्रखावर्ते-खासके रसमुद्रत्वं श्रमस्य चावर्तत्वं युज्यते । वत एवीक्तमिभेक्षेन केनिवत् 'आवर्ते रसिरुगो न प्रखावर्ते-तं कि सम्भ इति । 'तथा च एताः तत्र्यायेन तह्ययुः, न नु निम्याश्रमपतिता इल्प्यः।'

अर्थ:-आसिक यवाथी जे अम याय छे ते प्रमाणे. जे प्रमाणे समुद्रना वमळनां पढेलो करीयी अर्थ:-आसिक यवाथी जे अम याय छे ते प्रमाणे. जे प्रमाणे समुद्रना वमळनां पढेलो करिक उपर आपतो नयी, ते प्रमाणे आसिक्ता वमळमा पढेलो पण पाछो नीवळतो नयी. अहीं आसिक उपर आपतो नयी, ते प्रमाणे आसिक्ता वमळमा ए रससमुद्रने स्थाने छे, अने अम वमळने स्थाने छे. तेथी कोइक रसेहे कर्छुछे के रससिंधुना वमळमा ए रससमुद्रने स्थाने छे, अने अम वमळने स्थाने छे. तेथी कोइक रसेहे कर्छुछे के रससिंधुना वमळमा ए रससमुद्रने स्थाने होते तथी तथे पडि इवेलो तो वयांपील पाछो आवे ? तेथमाणे आ थीगोपीलनो पण रस पडेलो पाछो आवेतो नयी तो पडी इवेलो तो वयांपील याय नहि. एओ काद मिथ्या आन्तिमा पडमा नयी. समुद्रहर प्रमुमा हुन्या, त्यांपी एमनी पुनराइति याय नहि. एओ काद मिथ्या आन्तिमा पडमा नयी.

वृद्धिरूप निरोधनुं रुक्षण छे, अने ए अर्थ जणाववाने ख्रोकमां पहेलां 'गोपिका' पद सुक्युं छे. वीजाओने श्रीगोपिकाओना जेवो सर्वात्ममाव प्राप्त थयो न हतो, तेथी तेओ श्रीगोपिकाओ करतां न्यून भाववाळां हतां, ते कारणयी "सर्वे वजवासी" शब्दो पाछळ सुक्या छे.

स्रोकमां 'किम्' शब्द छे, तेनो अर्थ 'करशे के नहि.' एम विकल्प स्चवे छे 'किम्, किम्त' शब्दोनो अर्थ विकल्पमां छे एम कोशमां कह्युं छे. 'विधासित'

पद मविष्यकालमां छे, ते आशंसा दशीवे छे. ॥ २ ॥

हवे उत्तम अधिकारीए करेलो लाग विरहपछी थता साक्षात्कारनेमाटे होय छैं, एवा मक्तने मगवान्ता साक्षात्कार पछी ज्यारे ब्रजवासीओनी माफक पाछळथी विरह याय छे लारे तेने प्रथम अनुभवेला लीलासुखवगेरेनु स्मरण थाय छे, अने आ विरह समये ते लीला वगेरेथी मिश्रित अनुभव थाय छे; ते वखते पोताने भगवान्तुं समरण करावनार जे निरोध ते तेनी मिक्तिनी युद्धिरूप छे, तेथी एवा भक्तने पोतामां एवा निरोधने दर्शावनार लक्षण कहे छे:—

उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा । धृन्दावने गोकुले वा तथा मे मनसि कचित्॥३॥

सान्वयपदार्थः-वृन्दावने (श्रीवृन्दावनमां) वा (अथवा) गोकुले (श्रीगोकुलमां) उद्धवागमने (उद्धवजी पधार्या लारे) यथा (जेवो) सुमहान् (अल्पन्त मोटो) उत्सवः (उत्सव) जातः (थयो) तथा (तेवो) मे (मारा) मनिस (मनमां) कचित् (कोइक वार याओ).

कोकार्थः-श्रीवृन्दावनमां अने श्रीगोक्कलमां उद्भवजी प्रधार्या स्वारं जेवी

मोटो उत्सव ययो तेवो मारा मनमां कोइक वार थाओ.

जैम प्रथम श्ठीकमां 'म्यात्' शब्द छे तेम आ श्रीकमां पण समजी छेवी. एटछे उद्धवर्णीना प्रधारवायी जैम प्रमुनुं स्मरण उत्सव वगेरे यह रह्यां हतां, तेवां स्मरण उत्सव वगेरेनी इच्छा यनी एज पोतामां तेवी भिक्तिनी वृद्धिने दर्शावनार निरोधनुं टक्षण छे, तेथी उपर कहेला मावनी आकांक्षा श्रीजजनायना स्वरूपमां आसक्त मक्तीने ज याप छे, धीजा स्वरूपमां आसक्त मक्तीने धती नथी एम समजनुं. तेम ज श्रीजजनायस्वरूपमां आसक्त मक्ती ज मगवान्ना परम अनुग्रहवाळा होय छे एम पण समजनुं. श्रीजा श्रोकमां "युन्दानन" पद मुक्यु छे ते अनुग्रहवाळा मक्तीमां पण अधिकता स्ववयाने मुक्युं छे. तेथी आजा पुष्टिमार्गनिप ज आ निचार छे, सर्व सामान्य वगिरिप आ निचार नथी.

चाचा श्रीगोपेशजीना मतप्रमाणे श्रीसुपोधिनीयगेरेमां वर्णवेळी निरोध आव-

रयक छे एम स्चवनार मनोरथ आ त्रण श्लोकमां छे. श्रीहरिरायजीना मतप्रमाणे निरोधना निमित्तकारणमूत भावना अने गुणगानमां प्रथम भावनातुं निरूपण आ त्रण श्लोकमां कर्षु छे; ए भावना बहु दुर्छम छे एम बोध करवाने श्रीमदाचार्यचरणे प्रार्थना रूपे तेतुं वर्णन कर्यु छे. श्रीपुरुषोत्तमजी कहे छे के मारा मतप्रमाणे आ त्रण आशंसा भक्तिनी चृद्धि दशीवनार लक्षण तरीके कहेली छे, तेथी उपला वे मतोथी एटलो भेद समजवो.

ए प्रमाण त्यागीओमां जे भक्तो मात्र श्रवणथी उत्पन्न थती भावनामां आसक्त छे तेओनी भिक्तनी बृद्धिरूप भावनात्मक निरोध होय छे, तेनुं सर्व प्रकारे ज्ञान थवाने आश्रसारूप कार्यलक्षणथी वर्णन कर्युं हवे जे भक्तो त्यागी छे अने उपर कहेला आश्रसारूप कार्यलक्षणथी वर्णन कर्युं हवे जे भक्तो त्यागी छे अने उपर कहेला भावनावाळा भक्तो करतां उत्तम छे, अने प्रभुना गुणगानमां आसक्त छे, तेमनी भक्तिनी मावनावाळा भक्तो करतां उत्तम छे, अने प्रभुना गुणगानमां आसक्त छे, तेमनी भक्तिनी वृद्धिरूप निरोध केवो होय तेनुं ज्ञान करावनार कार्यलक्षण त्रण स्रोक्यी कहे छे. तेमां प्रथम गुणगान करनारा भक्तोमां जे हीन अधिकारीओ होय तेओमां ए निरोध केवा प्रथम गुणगान करनारा भक्तोमां जे हीन अधिकारीओ होय तेओमां ए निरोध केवा प्रकारनो होय छे ते दर्शावनार लक्षण कहे छे:—

महतां कृपया यावद्गगवान् दययिष्यति । तावदानन्दसन्दोहः कीर्लमानः सुखाय हि ॥ ४॥

सान्वयपदार्थः -महतां ( मोटाओनी ) कृपया ( कृपाथी ) यावत् (ज्यांसुधी) भगवान् ( भगवान् ) दयिष्यति ( दया करशे ) तावत् ( त्यांसुधी ) कीर्त्यमानः भगवान् ( भगवान् ) दयिष्यति ( दया करशे ) तावत् ( आनन्दनो समुदाय ) हि ( जेनु कीर्तन करवामां आवे छे ते ) आनन्दसन्दोहः ( आनन्दनो समुदाय ) हि ( निश्चय ) सुखाय ( सुख आपे छे ).

श्लोकार्थः-मोटाओनी कृपाथी ज्यारे भगवान् दया करशे (फलदान करशे) त्यांसुधी जेनु कीर्तन करीए छीए एवा आनदना समूहरूप प्रभु निश्चय सुखरूप थाय छे।

आ छोतमां 'यावत' ( ज्यांसुधी ) अने 'तावत' ( त्यांसुधी ) धे शब्दों छे, तेमां 'यावत' पाछठी शितित वर्णन करे छे, अने 'तावत' प्रथम श्वित दर्शावे छे; एटठे प्रथम आनन्दना समृहरूप प्रभु कीर्तनमां सुख आपे छे, अने पछी मगवान् एया करे छे, अने मक्तने खखरूपमा एकतान करी देछे- धोकमां 'महताम' शब्द छे ते परोक्षयी प्रजमक्तोनों सूचक छे, एटठे पुष्टिमार्गमां अजमक्तो ज मोटा छे. तेमनी परोक्षयी प्रजमक्तोनों सूचक छे, एटठे पुष्टिमार्गमां अजमक्तो ज मोटा छे. तेमनी कृपाधी भगवान खखरूपमां एकतान करीदे त्यांसुधी स्मरणपूर्वक प्रभुना नामीत कीर्तन करात्र, 'नामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कह्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी श्रीमकरत्र. 'नामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कह्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी श्रीमकरत्र. 'नामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कह्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी श्रीमकरत्र. 'वामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कह्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी श्रीमकरत्र. 'वामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कार्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी श्रीमकरत्र. 'वामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कार्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी श्रीमकरत्र. 'वामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कार्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी श्रीमकरत्र. 'वामानि अनन्तस्य' ए छोकमां कार्याप्रमाणे स्मरणपूर्वक वर्णन करवाधी अने प्रमनना रहेतो नथी. तेथी ते प्रभुनी छीछाना कीर्तन वडे जे सुख यापछे ते पोतामां व्यसनना रहेतो नथी. तेथी देशीवनार कार्यछक्षण छे. कीर्तनमां छ्या छुटी जवाधी अने प्रपयनी उत्कर्णक्रप निरोध दर्शावनार कार्यछक्षण छे. धीर्तनमां छ्या छुटी जवाधी अने प्रपयनी उत्कर्णक्रप निराध वधारे याधी आ अनुमव थाय छे. ॥ १॥

एप्रमाणे गुणगान करनार भक्तनी पूर्व दशा करता अधिकता अने गुणगानमा आसक्ति उपर कहेळा मोटाओनी कृपाथी थायछे तेनो निरोध पोताने प्राप्त थता ते दर्शावनार छक्षण कहे छे –

महतां कृपया यद्वत् कीर्तनं सुखदं सदा । न तथा स्रोकिकानां तुं स्निग्धमोजनस्क्षवत्॥ ५॥

सान्वयपदार्थ: -यद्दत् (जेवी रीते) महता (मोटाओनी) कृपया (कृपाथी) कीर्तन (भक्तोए करेल ठीठाविषयक मगवद्वणोनु कीर्तन) सदा (हमेशा) सुखद (सुख आपनार याय छे) तथा (तेवी रीते) ठीकिकीना (ठौकिक पुरुषोनु कीर्तन) तु (तो) न (सुख आपतु नथी) क्षिण्धमोजनरूक्षवत् (धीवाळा भोजन करनारने जेम छुखु भोजनू सुख आपतु नथी तेम)

श्रीकार्यः जेवी रीते मोटाओनी कृपायी भक्तोए करेल प्रमुनी छीछानु कीर्तन सदा सुख आपे छे, तेम ठौकिक जनोए करेलु छौकिक विषयनु कीर्तन सुख आपतु नयी, जेम के जे पुरुषे घीवाळु मोजन करेलु छे तेने लुखु मोजन सुख आपतु नथी तेम

मोटा एटले उपर कहात्रमाणे ब्रजमको समजवा कीर्तन एटले भक्ते करेलें होकिक निपयोन कीर्तन न एटले सुख आपतु नथी दृष्टान्त आपता कहे ले के बीनाळा मोजन करनारने जेम छखु मोजन आनन्द आपतु नथी तेप्रमाणे छौकिक जनोए करेल छौकिक निपयन कीर्तन सुरा आपतु नथी, अने भक्तोए करेल अलैकिक निपयन कीर्तन सुरा आपतु नथी, अने भक्तोए करेल अलैकिक निपयन कीर्तन सुरा आपे ले 'हर्पथी स्वाटी उभी न थाय, चित्त द्रवे नहि, आनन्दना अश्वनी धारा नहे नहि, एवी भक्ति थाय नहि, त्यासुधी हृदय केम शुद्ध थाय ११ ए स्रोकमा कहेला धर्मोथी आ सुखनो अनुभव थाय छे आवा सुखनो कीर्तनमा अनुभव थाने ते ज पूर्व कहेला निरोध करता पोतामा उत्कृष्ट निरोध दर्शावनार लक्षण समजव थाने ते ज पूर्व कहेला निरोध करता पोतामा उत्कृष्ट निरोध दर्शावनार लक्षण समजव

हवे एना करता पण वधारे उत्कृष्ट अधिकार प्राप्त यता पूर्व करता अधिक निरोध पोताने प्राप्त थयो छ ते दर्शापनार ठक्षण कहे छे —

गुणगाने सुरावासिगीविन्दस्य प्रजायते । यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुतोन्यतः ॥ ६॥

मान्यपदार्थः —गोनिन्दस्य (मगवान्ना) गुणगाने (गुणोनु गान कर-वामा) यथा (जेवी रीते थाय छ) तथा (तेवी रीते) गुकादीना (श्रीशुकदेवजी वगरेना) आत्मनि (हदपने त्रिपे) न (थती नथी) अन्यत (ज्ञान अने मिक्ति-निना पीता बोई हेतुथी) पुत (क्याथी थाय?)

रहोकार्थ:-मोटाकोनी कृपाधी गोविन्दना गुणगानमा जे सुरानी प्राप्ति धाय छे, ते श्रीशुकदेवनी यगेरेना इदयमा पण यती नथी, तो पीजी कोई रीते तो क्याधीज थाय ?

'महतां कृपया' ए वे शब्दो आ श्लोकमां पण समजी लेवा. मोटाओनी कृपायी गोविन्दना गुणगानमां एटले रागने अनुसार भगवद्वणोवाळा शब्दो अने वाक्योना कीर्त-नमां जैवी अतीशय सुखनी प्राप्ति थाय छे, तेवी शुकदेवजी वगेरे ज्ञानी मक्तोना हद-यमां पण थती नथी, तो वीजे कोइ प्रकारे तो क्यांथी ज थाय? ज्ञान अने भक्ति (ए बन्ने शुकदेवजीमां छे ) ए वेथी न थाय तो ते विनाना वीजा कोइ हेतुयी तो क्यांथीज थाय ? एप्रमाणे भगवान्ना गुणगानथी एवा सुखनी प्राप्ति थवी ए पहेलाना करतां पोतामां उत्कृष्ट निरोध दर्शावनार छक्षण समजबुं. एप्रमाणे लागीओमां जे कीर्तन करनाराओं अने गुणगान करनाराओं छे, ते वन्नेमां मोटाओनी एटले व्रजमक्तोनी क्रमा हेतुरूपे अपेक्षित छै एम सूचव्युं.

ए कृपा अने तेना परिणामरूप गुणकीर्तनंथी थतुं सुख केम प्राप्त थाय, एवी

अपेक्षा थतां तेमां भगवान्नी कृपा ज हेतुरूप छे एम प्रकारमेदथी कहे छे:-

क्लिश्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्यं निर्गतं बहिः॥ ७॥

स्वान्वयपदार्थः-क्रिश्यमानान् (पोतानी प्राप्तिने माटे छेस पामता) जनान् ( भक्तजनोने ) दृष्ट्वा ( जोइने ) यदा ( ज्यारे ) कृपायुक्त ( कृपावाळा ) भवेत् ( थाय ) तदा ( त्यारे ) हृदिस्थं ( हृद्यमां रहेलुं ) सर्व ( सर्वाशसंपूर्ण ) सदानन्दं ( परमहा श्रीकृष्ण ) यहिः ( वहार ) निर्गतम् ( प्रकट थाय ).

कोकार्थ:-पोतानी प्राप्तिने माटे निजजनने हैश पामता जोइ ज्यारे प्रभु दया-वंत थाय त्यारे हृद्यमां रहेला सर्वाश सम्पूर्ण यशोदोत्सङ्गलालित कृष्णपरमात्मा बहार

प्रकट थाय छे.

जनान् एटले जन्मधर्मबाळा निजजनने प्रभुप्राप्तिमाटे दुःखी यता जोड् ज्यारे प्रभु बहु अनुप्रह करे छे, त्यारे हृदयमां रहेला सर्व सदानन्द बहार प्रकट थाय छे. पहेली पंक्षिमां 'भवेत्' शब्द छे ते बीजी पहितमां पण योजी लेवो.

छान्दोग्य उपनिषद्ना दशमा प्रपाठकमां कह्युं छे के 'अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽस्मिन्नन्तराकाशस्त्रस्मिन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यं तद्वा विजिज्ञासितव्यम्'। अर्थः - आ बहा पुरमां स्क्म क्मलरूपी घर छे, तेमां स्क्म अंतराकाश छे, तेनी अंदर जे छे, तेनी शोध करवी जोइए, तेनी जिज्ञासा करवी जोइए.

अहीं एम शङ्का थाय छे के जीवनो शोव करवानो विचार थाय छे के ब्रह्म ? जीव महा छे ? तेनो शोध करवो ? के जीवधी जूदो कोइ महा छे तेनो शोध करवो ? अणु-भाष्यना प्रथम अध्यायना त्रीजा पादमां पांचमा अधिकरणमां आ त्रिपयनो निश्चय कर्यो छे-दहर ( सूक्ष्म ) अब छ केमके ए प्रपाठकमां अझलोकमां जवातुं कहां छे,- एव-भेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गच्छन्त्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्ति'; अर्थः-एप्रमाण सर्व प्रजा

दररोज बह्मलोकमां जाय छे (निद्रामां ) यण तेने जाणता नधी. वळी एव प्रपाठ-कमां कह्युं छे के 'एप आत्मा 'अपहतपांप्मा सत्यकामः सत्यसङ्गलपः'; अर्थ-ए आत्मा पापवगरनो सत्यकाम सत्यसङ्कल्पवाळो छे. अहीं अपहतपाप्मा, सत्यकाम सत्यसङ्कल्प मगेरे शब्दो मह्मवाचक छै, जीववाचक नथी. ब्रह्मलोक शब्द जे उपरना वाक्यमां छै ते पण जीववाचक होइ शके नहि. वळी त्यांज कह्यं छे के 'अय य आत्मा स सेतुः विंधतिरेषां लोकानामसम्मेदाय.' अर्थ-जे आत्मा छे ते सेतु छे, आ लोकनो धारणकर्ती वर्हि सेतु, सर्व लोकनो धारणकर्ता, बेगेरे शब्दो पण जीवने लागु पडे नहिः वळी ए प्रकरणमां कहेला सर्व धर्म बह्ममां ज प्रसिद्ध छे, आ सर्व कारणोने लीधे 'दहर' ( स्क्ष्म ) बह्य छे. आ दहरविद्या कहेवाय छे.

कीर्तन करनारा भक्तोपर भगवान्ती कृपा थतां भावनानी प्रवलताथी दहरविद्यामा कहेला सर्वनी अंदर रहेला प्रभुनुं वहार प्राकट्य थाय छे, तेज समये साथे साथे प्रज-भक्तो पण प्रकट थाय छे. त्यारे तेमनी कृपायी ए निरोध फल आपेछे. माटे आ पण

फल आपनार निरोबनं लक्षण छे.

हवे कीर्तन करनाराओमां एथी पण विशेषता कहेवाने ते विशेषतानुं वर्णन करे छे:-सर्वोनन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्छभः।

हृद्गतः खगुणान् श्रुत्वा पूर्णः प्लावयते जनान् ॥ ८॥

सान्वयपदार्थ:-सर्वानन्दमयस्य ( सर्व आनन्दप्रचुर प्रभुनो ) अपि ( पण ) कृपानन्दः ( कृपारूपी आनन्द ) सुदुर्लभः ( अलन्त दुर्लम् छे ). हृद्गतः ( हृद्-यमां रहेला ( प्रभु ) खगुणान् ( पोताना गुणो ) श्रुत्वा ( गवाता सांमळीने ) पूणः ( कृपापूर्ण थइने ) जनान् ( भक्तजनोने ) प्रावयते ( रसथी पूर्ण करे छे.)

श्लोकार्थ:-सर्व आनन्दप्रसुर प्रभुनो पण कृपारूपी आनन्द असन्त दुर्रुभ छे. हृद्यमां रहेला प्रभु पोताना गुणो गवातां अवण करीने कृपाधी पूर्ण थइने निज भक्त-जनोने रमधी पूर्ण करे छे.

उपर कहेली रीते सर्व सदानन्दरूप प्रभु बहार प्रकट यतां जे सदानन्दता भक्तन प्राप्त याय छे तेथी कांड सर्वानन्दधनरूप प्रभुनो जे कृपानन्द ते प्राप्त थतो नधी-प्रभुनी कृपाधी मळतो आनन्द तो यहु ज दुर्छम छे. केमके ते तो भगवान दान कर खारे ज मळे. ए वात बीजी पहिमां स्पष्ट कही छे. हदयमां रहेला भगवान् पोनाना गुणोना वीर्तन मांमळीने 'पूर्ण' एटले बहु प्रकारे भक्तमां प्रवेश करीने अयया 'पूर्ण' एटले कृपायी पूर्ण थइने निज जनने अन्दर अने बहार रसधी व्याम करें छे. अही 'श्रुत्वा' पद छे तेथी एम स्चन याय छे के गुणोतुं कीर्तन क्षाधिक छै; तेथी मछाजनमां भगनान्ती छुपाधी जे भगनदानन्द प्रकट धाय छै तेना-

थीज ए कीर्तन थइ शके छे. भगवदानन्द प्रकट थया विना ए कीर्तन थइ शकतां नथी. माटे ज ए अतिदुर्लम छे, अने तेथी ज ए फलात्मक निरोधनुं लक्षण छे. ए प्रमाणे भक्तिवृद्धितुं स्वरूप अहीं सम्पूर्ण थाय छे. तथी उपर कहेठा त्यागीओमां साधनांश सरखो होवा छतां 'छन्दत उभयाविरोधात्' ए न्यायथी ज्यां भगवान्ने ते मक्तीए करेलां पोतानां गुणगान अने कीर्तन श्रवण करवानी इच्छा याय छे, त्यां ते भक्तोनी गुणगान बगेरेमां प्रवृत्ति करावे छे. ज्यां एवी इच्छा प्रभुने थती नयी त्यां ते भक्तोने भावनामात्रमां प्रवृत्ति करावे छे, एप्रमाणे मुख्य अधिकारीओमां व्यवस्था समजवी. आयी भगवत्कृपा आपणापर केटली यह तेनी परीक्षा करवानी प्रकार वताच्यो.

ए प्रमाणे जूदा जूदा प्रकारना निरोधनां ठक्षणो चतावीने निरोधनां साधननो

डपदेश करे छेः−

तसात् सर्वे परिवाज्य निरुद्धैः सर्वदा गुणाः। सदानन्द्परैगेयाः सचिदानन्द्ता खतः॥ ९॥

सान्वयपदार्थ:-तस्मात् ( भावना करतां गुणगानयी भगवान् वधारे प्रसन्न थाय छे तेथी ) सर्व ( सर्वने ) परित्यन्य ( छोडीने ) निरुद्धेः ( प्रपश्चविस्पृति-पूर्वक भगवदासितायुक्त थइने ) सदानन्दपरैः (हृदयमां रहेठी ठीठासृष्टिमां एक-तान थइने ) सर्वदा ( सर्वदा ) गुणाः ( प्रभुना गुणो ) गेयाः ( गान करतुं ) सिच-दानन्दता ( अक्षरमहाता ) स्तरः ( एनी मेळे ज ).

न्होकाथ:-भावनाकरतां गुणगानधी भगवान् वधारे प्रसन्न थाय छ तेथी सर्वनो परिलाग करीने प्रपन्नविस्पृतिपूर्वक भगवदासिक्तिवाळा थइने, हृदयमां रहेली ठीठास्पृष्टिमां एकतान थइने सर्वदा प्रभुना गुणोनुं गान कर्या कर्स्य, तथी एनी मेळे ज

( बीजा कोड् साधनविना ) अक्षरमहाता प्राप्त थाय छे.

भावना करतां पण भगवान् गुणगानधी अधिक प्रसन्न याय छे तेथी मार्गनी रीत प्रमाणे प्रेमयी सर्व गृहादिकनो वासनासहित त्याग करीने प्रपन्नविस्मृतिपूर्वक मगवा-न्मां आसित राखीने हृदयमां रहेली लीलामृष्टिमां एकतान यहने सर्वदा एटले दरक क्षण भगवान्ना गुणमान कर्या करवां. एम करवायी अवान्तर फल ( वचमां मळतुं पाल के के हैं है:-संविद्यानन्दता स्वतः एटले गुणगान विनाना यीजा कोई पण सायन भार / भार का आवर्ष का साम धाय है, 'म्बतः' ने घटले 'ततः' पाठ होय तो ततः एटले गुणगानभी व एम अर्थ करवी. आयी गुणगान करनार मक्तन पीतानी अव-स्थानी परीक्षा करवानी प्रकार यताच्यो. सिद्धान्तमुक्तावटी प्रन्थमां "तनः संसार॰ दुःखस्य निवृत्तिव्रीययोधनम् ' एटले संगारना दुःखनी निवृत्ति अने मधशोध याय छै एम जे अवान्तर ( वचमांतुं ) फल कर्तुं, ते आवा मक्तीने ज भाव छै एम समजतुं.

एप्रमाणे त्यागीओमां मुख्य अधिकारीओने जेवा निरोधनी सिद्धि थाय छे, तेर्नु स्तरूप कह्युं. हवे ए विषयमां आगळ जे सिद्ध करवातुं छे तेमां पोताना अनुभवनुं प्रमाण आपे छे, अने ते वर्णन करवानुं प्रयोजन कहे छे:-

> अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपद्वीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि तम् ॥ १० ॥

सान्वयपदार्थ:-रोधेन ( संसारावेश रहित थइने इंद्रियनिग्रह करीने ) अहं (हुं) निरुद्धः ( भगवदासक्त थयो छुं ), निरोधपदवी ( निरोधना मार्गने ) गतः (प्राप्त थयो छुं ) निरुद्धानां ( संसारमां निरोध पामेठा भक्तोना ) रोधाय ( निरोधने माटे ) तम् ( ते ) निरोधं ( निरोध ) वर्णयामि (वर्णन करंछुं ).

कोकार्थ:-संसारावेशरहित यइने इंद्रियनिग्रह करीने हुं भगवदासक्त धर्यो छुं, अने निरोधना मार्गने प्राप्त थयो छुं. अने संसारमां निरोध पामेला मक्तोना निरोधने

माटे ते निरोधनुं वर्णन करुंछुं.

उपर कह्युं तेवी रीते हुं ( श्रीमद्रह्माचार्य ) भगवान्मां आसक्त छुं, संसारावेश-रहित होवाथी इंद्रियनिग्रहथी निरोधमार्गने शास थयलो छुं, निरोधनी इच्छावाळा-ओने संसारायेशयी रहित करवाने ए निरोधनुं वर्णन करुं छुं. श्लोकमां 'तु' पद छे ते एम सूचवे छे के ए वर्णन करवातुं वीछं कांइ प्रयोजन नयी. श्लोकमां अंते 'तम्' ने घदले 'ते' पद होय तो 'तारेमाटे' एवो अर्थ करवो. एटले कोइ कृपापात्र मक्तजन मिक्कबृद्धि केम याय वेगरे अश्व श्रीमदाचार्यचरणने करे छे तेने पोते कहे छे के तारे माटे, तने निरोध प्राप्त थाय ते माटे आगळ वर्णन कर्र छुं.

एप्रमाणे मध्यम अधिकारी बंगरेने माटे निरोधना वर्णननी प्रतिज्ञा करीने तेर्ड

वर्णन करतां एवा मक्तोने उपयोगी निरोचनुं खरूप कहे छै:-

हरिणा ये विनिर्भुक्तास्ते मग्ना भवसागरे। ये निम्द्वास्त एवाघ्र मोदमायान्त्यहर्निशम् ॥ ११ ॥

मान्यपदार्थ:-हरिणा ( दुःख इरण करनार श्रीहरिए ) ये ( जे ) विनि-र्धकाः (निरोपे करिने साग कर्यों छे ) ते (तेओ ) भवसागर (भवसागरमां ) मपाः ( दुर्भा गया छ )। ये ( जे ) निरुद्धाः ( भगवान्मां निरोध पाम्या छे तेओ ) एत (ज) अत्र (अही, गुणगानमां ) अहनिंशम् ( रात्रिदिवस ) मोदं ( आनंद ) आयान्ति ( प्राप्त याय है ).

न्होकार्थः-दुःग दुः करनार श्रीदृष्टि, जेमनी साग कर्यो हे तेश्री भवसागरमां दुर्धा गया छै: जेओ भगरान्मां निरोध पाम्या छै तेओ च गुणगानगां रातिदिवस

भावन्द प्राप्त करे है.

विनिर्मुक्ताः एटले विशेष रिते त्याग कर्यों छे, निज जन तरीके अङ्गीकार कर्यों नथी. अत्र एटले गुणगानमां अने भावनामां. संसारावेशं थवो ते भगवाने अङ्गी-कार कर्यों नथी एम दर्शावनार लक्षण छे. संसारावेशथी विरुद्ध गुणगान अने भाव-कार कर्यों नथी एम दर्शावनार लक्षण छे. संसारावेशथी विरुद्ध गुणगान अने भाव-मावनामां अहर्निश आनन्दनी प्राप्ति थवी ते निरोध पामेला मक्तनुं सामान्य लक्षण छे.

एप्रमाणे ए निरोधना लक्षणतुं निरूपण करीने भावभावना करनार भक्तकरतां गुणगान करनार भक्तनी विशेषता कहे छे:-

## गुणेष्वाविष्टचित्तानां सर्वदा मुखैरिणः। संसारविरहक्केशो न स्यातां हरिवत्सुखम्॥ १२॥

सान्यपदार्थ:-मुरवैरिणः ( मुर नामे दैत्यना शत्रु भगवान्ना ) गुणेषु ( श्री गोवर्धनधारणवर्गरे गुणोमां ) सर्वदा ( सर्वदा ) आविष्टचित्तानां ( जेमनुं चित्त गोवर्धनधारणवर्गरे गुणोमां ) संसारिवरहक्षेत्रों ( अहन्ताममतात्मक संसार अने प्रभुना एकतान थयुं छ एवा भक्तोने ) संसारिवरहक्षेत्रों ( अहन्ताममतात्मक संसार अने प्रभुना एकतान थयुं छ एवा भक्तोने ) स्थाताम् (थाय) हरिवत् (प्रभुनी माफक) सुखम् (सुख). विरह्यी थतो क्षेत्र) न (निहं) स्थाताम् (थाय) हरिवत् (प्रभुनी माफक) सुखम् (सुख).

स्होकार्थ: मुरदैत्यना वैरी प्रभुना गुणोमां जेमनुं चित्त सर्वदा आसक्त छे एवा मक्तोने संसार अने प्रभुना विरह्थी क्षेत्र थतां नथी, पण प्रभुनी माफक सुख थाय छे.

मुर देत्यना शत्रु एटले जडदोप निवृत्त करनार प्रभुना श्रीगोवर्धनोद्धरण वेगरे गुणोमां सर्वदा जेगतुं चित्त आसक्त छे, तेमने अहन्ताममतात्मक संसार तथा विरह-गुणोमां सर्वदा जेगतुं चित्त आसक्त छे, तेमने अहन्ताममतात्मक संसार तथा विरह-गुणोमां सर्वदा जेगतुं चित्त आसक्त छे, तथा भक्तोने दुःखनी आश्रांसा होवाथी, मुखनी आन्छत्र थतां अने भगवान अमार्घ स्मरण करे एवी आकांक्षा होवाथी, विरह्यी थतुं काङ्का होवाथी, अने भगवान अमार्घ स्मरण करे एवी आकांक्षा होवाथी, विरह्यी थतुं काङ्का होवाथी जे तथी ज तेमने जलदी रूप थाय छे. गुण गानारा मक्तोने तो दुःख विशेष थाय छे, तथी ज तमने अनुभव थतां गुणगान थाय छे, तथी भगवान्नी निष्ठा थाय छे, अने वहार प्रभुनो अनुभव थतां गुणगान थाय छे, तथी भगवान्नी निष्ठा थाय छे, अने वहार प्रभुनो अनुभव थतां गुणगान थाय छे, तथी भगवान्नी निष्ठा थाय छे.

एप्रमाणे भावना करनार भक्तो अने गुणगान करनार भक्तोमां जे भेद छे ते दर्शाव्यो, हवे गुणगानमां कृपा एज हेतु छे ते दर्शावे छे, अने मध्यम अधिकारमां हेतु अने व्यवस्थानुं वर्णन करे छे:—

## तदा भवेद्यालुत्वमन्यथा भृरता मता। वाधशङ्कापि नास्त्यत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति॥ १३॥

सान्वधपदार्थः-तदा (उपर कद्या प्रमाणे थाय त्यारे) दयालुत्वं (दयां समजवी) अन्यथा (एम न थाय त्यारे-चित्तमां प्रभुना गुणोनो आवेश न थाय तो) समजवी) अन्यथा (एम न थाय त्यारे-चित्तमां प्रभुना गुणोनो आवेश न थाय तो) अमृरता (अधातकता-भक्तिमार्गमांथी पढे नहीं एटलो हेतु) मता (समजाय):

अत्र ( अहीं-अनुरतामां ) वाधराद्वा ( निरोधमांथी पडवानी शङ्का ) अपि ( पण ) न ( नहि ) अस्ति ( छे ). तदध्यासः ( भगवदासक्ति ) सिच्यति ( सिद्ध थाय छे ).

रहोकार्थ:-उपर कहाप्रमाणे याय त्यारे प्रभुनी कृपा समजवी. तेम न थाय तो (प्रभुना गुणोमां चित्तनो आवेश न थाय तो ) भिक्तमार्गमांथी पडाय निह एटछं थाय. एमां कोइ प्रकारना वाधनी शङ्का करवी निह. अने भगवान्मां अध्यास पण सिद्ध थाय छे.

ज्यारे उपर कह्याप्रमाणे गुणगानमां प्रवृत्ति थाय त्यारे भगवान्नी कृपा समजवी. हवे मध्यमाधिकारीनी व्यवस्था कहे छे:—अन्यथा एटले प्रभुना गुणगानमां चित्तनी आवेश न थाय तो भगवान्नी अक्तूरता समजवी, एटले ते मक्त मिक्तमार्गमांथी पडतो नथी. मता एटले संसारावेशनो अमाव तेमज भगवान्ना गुणोमां चित्तावेशनो अमाव ए वेथी ए अक्तूरता स्पष्ट मालम पडे छे. अने तेथी ज मध्यम अधिकार समजवो. अहीं भगवान्नी अक्तूरतामां कोइ पण प्रकारना वाधनी शक्का, भगवान्नी अज्ञानथी निरोध जता रहेवानी शक्का करवी नहि, तेम ज भावनानी प्रवळताथी लय यह जशे ए पण न समजवुं, पण सतत आसिक्तथी भगवान्मां चित्तनो अध्यास सिद्ध थाय छे. एथी आ सर्वात्ममावना प्राकट्यवाळी मध्यम अधिकारीनी व्यवस्था समजवी. आ मर्वात्ममावनुं प्राकट्य एवा निरोधनुं लक्षण समजवुं. भक्तिवर्धिनी प्रन्थमां 'वीज मावे रहे तु स्थात् त्यागाच्छवणकीर्तनात्' अर्थ—'बीजभाव दृह थयाथी, त्यागधी अने अवणकीर्तनथी मिक्तवृद्धि याय छे' एमां जे मिक्तवृद्धिनां साधन कह्यां तेना फलगं आ क्षीक्रमां वर्णन धयुं.

हवे ने मक्तनो बीजभान हर नथी अने ने मक्त 'पूज्या श्रवणादिभिः' वर्गे-रेथी पीजमाव हर करवा प्रयत्न करतो होय तेवा मक्तने संसारावेश होवाथी तेनी व्यवस्था त्रण श्लोकवडे कहे हे, अने एवा मक्त ने सेवा करे हे ते आधिदेविकी थाय ते माटे प्रथम उद्देगने कादी नायनार सर्ववस्तुसमर्पणरूप साधन कहे है:-

संमारावेशदृष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै।
कृष्णम्य सर्ववस्तृनि भृष्ट ईद्राम्य योजयेत्॥ १४॥
भगवद्रममामध्याद्विरागो विषये स्विरः।
गुणहरिसुन्वस्पद्यात्र दृःग्वं भाति क्षिंचित्॥ १५॥
एवं ज्ञान्या ज्ञानमागादृत्कपं गुणवर्णने।
अमनसरस्तुन्यस्य वर्णनीयाः सदा गुणाः॥ १६॥

सान्यपदार्थः-संग्रागरेगदुष्टानाम् ( मंगार आर्यग्रमी दुष्ट यपटी ) इंहिन्यानां ( इंहियोना ) दिवाय ( हिनने गाँटे ) इंग्रम्म ( सर्व इंहियोने नियममां

राखनार ईश्वर ) भूझः ( सर्वत्र व्यापक ) कृष्णस्य ( पुरुषोत्तमने विषे ) सर्ववस्तृनि ( सर्व वस्तुओं ) वै ( निश्चयथी ) योजयेत् ( जोडवी ) ॥ १४ ॥

भगवद्धर्मसामर्थ्यात् (भगवान्ना धर्मीना सामर्थ्यथी) विषये (विषयमां) विरागः (वैराग्य) स्थिरः (स्थिर थाय छे.) गुणैः (प्रभुना गुणगानथी) हरिसुखस्पर्शात् (प्रभुना सुखनों स्पर्श थवाथी) दुःखं (दुःख) कर्हिचित् (कोइं पण समये) न (नहि) भाति (भान थवुं)॥ १५॥

एवं (एप्रमाणे ) ज्ञानमार्गीत् (ज्ञानमार्गथी ) उत्कर्षं (उत्कर्ष) ज्ञात्वा ( जाणीने ) अमरसरैः ( ईर्ष्यानो त्याग करीने ) अलुब्धैः ( लोमरहित थइने ) सदा ( सर्वदा ) गुणाः ( प्रभुना गुणो ) वर्णनीयाः ( वर्णन करवा ) ॥ १६॥

क्लोकार्थ:-संसारावेशथी दुष्ट थयली इंद्रियोना कल्याणने माटे सर्वना नियन्ता, सर्वत्र व्यापक, आनन्दमय प्रभुनेविषे सर्ववस्तुओंनो निश्ययथी विनियोग करवो. ॥१४॥

मगवान्ना धर्मोना सामर्थ्यथी विषयोमां वैराग्य स्थिरताथी रहे छे. प्रभुना गुण-गानथी हरिसुखनो स्पर्श थवाथी कोइ पण समये दुःखतुं मान थतुं नथी. ॥ १५॥

एप्रमाणे ज्ञानमार्गथी उत्तमता जाणीने मत्सर अने ठोभनो त्याग करीने सर्वदा प्रभुना गुणगान करवा. ॥ १६ ॥

जेनो चीजमाव दृह नथी, अने जेतुं चित्त संसारावेशी छे एवा मक्ते संसारावेशथी दुष्ट इंद्रियोनो निग्रह करवो. निग्रह करतां इंद्रियो क्षोम-खळमळाट करी मुके छे, तथी क्षोभ न याय ते माटे इंद्रियोना हितने अर्थे भक्ते पोतानी सर्व वस्तुओनो नक्षी सर्वना नियन्ता सर्वत्र व्यापक आनन्दमय प्रभुमां विनियोग करवो. सर्व वस्तुओ प्रभुने समर्पीने भगवत्सम्बन्धथी मिश्रित करीने उपयोग करवो. फलात्मक प्रभुनुं सूचन कर-वाने क्षोकमां 'कृष्ण' शब्द मुक्यो छे, अवदार वगेरेनुं निवारण करवाने 'मूमन्' शब्द मुक्यो छे, मात्र आटलुंज (सम्पण) साधन करवायी विषयव्यासङ निवारण करवानुं सामर्थ्य प्रभुमां छे ते दर्शाववाने 'ईशस्य' शब्द छे. 'तं यथा यथोपासते' ए श्रुतिमां कद्याप्रमाणे अने 'तत्कतुन्याय' प्रमाणे उपर कहेठा (फल, भूमन्, ईश शब्दोधी स्चित ) धर्मीसहित चिन्तननी आवश्यकता होवाधी ए त्रणे शब्दो ( कृष्ण, भूमन् , ईश ) कह्या छे.

हवे फलतुं उपपादन करे छे. सर्व वस्तु समर्पण करवी ए मगबद्धर्म छे एम एकादश स्कन्धमां त्रीजा अध्यायमां अष्टावीशमा श्लोकमां त्रवृद्ध योगेश्वरे कर्यु छै:-

इष्टं दत्तं तथो जप्तं यृतं यथात्मनः प्रियम । दारान्सुतान्गृहान्प्राणान्यत्परमी निषेदनम् ॥ २८ ॥

इति भागवतान् धर्मान् शिक्षनभक्त्या तदुरथया । नारायणपरो मायामञ्जल्तरति दुस्तराम् ॥ ३३ ॥

अर्थ:-यञ्च, दान, तप, जप, वृत्त, जे जे पोताने त्रिय होय ते, स्त्री, पुत्र, घर, प्राण सर्व प्रभुने निवेदन कर्बुं. आ प्रमाणे 'भगवद्धमों' शीखतो अने ए भगवद्धर्मोधी उत्पन्न थयली मक्तिथी प्रभुपरायण रहेतो पुरुष दुस्तर मायाने जलदी तरी जाय छे ॥ २८॥ ३३॥

अने 'वैराग्य' फलरूप छे एम कवि योगेश्वरे बीजा अध्यायना बेतालीसमा श्रोकमां कह्यं छे:-

भक्तिः परेशानुभवो विरक्तिरन्यत्र चैप त्रिक एककालः। प्रपद्यमानस्य यथाश्रतः स्युस्तुष्टिः पुष्टिः ख्रुद्पायोऽनुघासम् ॥ ४२ ॥ इलच्युवाङ्किं भजतोऽसुवृत्त्या भक्तिर्विरिक्तभैगवत्प्रवोधः। भवन्ति वै भागवतस्य राजंस्ततः परां शान्तिसुपैति साक्षात्॥ ४३॥

अर्थ:-जेम भोजन करनारने दरेक कोळीए संतोष, पुष्टि अने क्षुधानी निवृत्ति थाय छे तेम भगवान्मां प्रपन्न पुरुषने एक्की वखते मिक्ति, प्रभुनो अनुभव अने अन्य सर्व खले वैराग्य ए त्रणे थाय छे ॥ ४२ ॥

हे राजन् ! आ प्रमाणे अविच्छित्र भावशी प्रभुना चरण कमलनुं भजन करनार मक्तने मक्ति, वैराग्य अने भगवद्धीय थाय छे त्यारे ते साक्षात् परम शांतिने पामे छे॥४३॥

तेथी आ श्लोकमां कहेला सर्ववस्तुसम्पणक्तप मगवद्धर्मना सामर्थ्यी विषयमां वैराग्य स्थिर थवारूप फल मळे छे. अने भक्तिवर्धिनीमां कह्यं के 'स्तेहा-द्रागिवनाशः स्थात्' (स्तेह्थी संसारमां रागनो विनाश याय छे). एटले त्यां स्तेह्थी ने फल अद्द चीनमाववाळाने कहां, ते फलनी शिरता आ श्लोकमां कही, माटे ते श्विरता करनार स्नेहनुं दृढ घवुं ए आ श्लोकमां फलक्षे सूचव्युं; एप्रमाणे सर्व समर्पण करी प्रभुमां योजबुं ते आवा मक्तना निरोधनुं लक्षण समजबुं.

हवे आसक्ति हट करवानुं साधन बीजी पंक्तिमां (गुणैः हरिसुख) कहे छे. दिनीय स्कन्धना चतुर्ध अध्यायना सोळमा श्लोकमां श्लीशुकदेवजी कहे हे के:-

विचक्षणा यश्ररणोपसादनातमक्तं व्युदस्योभयतोऽन्तरात्मनः।

विन्दन्ति दि महागति गतष्टमामासी सुभद्रश्रवसे नमीनमः॥ १६॥ अर्थः-ने अंतरात्मा श्रमुना चरणकमछने शरण जड़ने विचक्षण पुरुषो आ लोक तथा परहोक्षमांथी सङ्ग छोटीने छोक्राहित ययला शहागति प्राप्त करेछे, ते अवणमङ्गर

आ श्लोकमां कीर्तनप्रणालिकाथी भगवद्गति प्राप्त करनार भक्तोने 'शोकरहित थयला' कहा छे, तेथी गुणकीर्तनथी हिरिसुखनो स्पर्श यवाथी लौकिक दुःखनुं कि पण मान थतुं नथी। अहीं सर्व वस्तु प्रभुमां योजवानुं प्रथम ज कहां छे, तेथी ते अधिकाररूपे समजनुं. आयी आत्मनिवेदन करनारने भक्तिरूपी फल प्राप्त थाय छे एवां भगवहचनो एकादशस्कन्धमां ओगणीसमा अध्यायमां छे तेनुं स्मरण थाय छे. त्यां भगवान कहे छे के मारी मिक्तरूप फल संपादन करनुं होय तेणे मारी अमृतरूपी कथापर श्रद्धा राखवी, हमेशां मारुं कीर्तन करनुं, पूजामां असंत निष्ठा राखवी, स्तोत्रोथी मारुं स्तवन करनुं, सेवामां आदर राखवी, साष्टांग प्रणाम करना, मारा भक्तोनी अधिक पूजा करवी, सर्व प्राणीओडपर भगवद्भाव राखवी, मारे मारे शरीरनां कार्यो करवां, वाणीथी मारा गुणगान करवां, मन मने अर्पण करनुं, सर्व कामनो त्याग करवां, मारे माटे घन, मोग अने मुखनो लाग करवां यज्ञ, दान, होम, जप, जत, तप मारे माटे करवां हे उद्धव, आत्मनिवेदन करनारने आ धर्मोथी मारे विषे भक्ति थाय छे, पछी तेने वीजुं शुं वाकी रह्युं ? तेथी आत्मनिवेदन करी गुणगान करनारने दुःखनुं मान थतुं नथी ए फल सिद्ध थयुं.

ए प्रमाण फठनुं वर्णन करीने इडताने माटे गुणगान करवानो उपदेश करे छे ॥१५॥ ए प्रमाण गुणवर्णनमां ज्ञानमार्ग करतां उत्तमता समजीने मत्सर अने ठोम ए वे दोपनो त्याग करीने सर्वदा गुणवर्णन कर्या करवां. पारकानो उत्कर्ष सहन न करवों ते मत्सर, अत्यन्त अभिरुष ते ठोम. 'उत्कर्षः' एम प्रथम विमक्तिवाळो पाठ होय तो एवो अर्थ करवों के 'गुणोधी हरिसुखना स्पर्श्यी दुःखनुं मान थतुं नथी, एम समजीने गुणवर्णन करवाधी ज्ञानमार्गथी उत्कर्ष सिद्ध थाय छे,' एम 'सिच्यति' अध्याहार रुइनं वाक्य पूर्ण करवुं. जो समज्या विना गुणवर्णन करे तो मात्र दुःखनुं मान न रुइनं वाक्य पूर्ण करवुं. जो समज्या विना गुणवर्णन करे तो मात्र दुःखनुं मान न याय एटछुंज, समजीने गुणवर्णन करे तो ज आ उत्कर्ष. ए प्रमाणे मगवान्ना गुण वर्णन करवाधी गुणमां आसिक्त यवाधी 'जेने जेना गुणमां आसिक्त थाय तेने तेनामां वर्णन करवाधी गुणमां आसिक्त यवाधी 'जेने जेना गुणमां आसिक्त थाय तेने तेनामां (ते पुरुषमां) आसिक्त याय छे' ए न्याय प्रमाणे मगवान्ना गुणमां आसिक्त थाय छे' ए न्याय प्रमाणे मगवान्ना गुणमां आसिक्त थाय छे' तेथी मिक्तविधिनीमां कहेला गृहपर अरुचि, यसां रिहेनाराओना वांधकरणानुं अने अनात्मपणानुं मान याय छे, एम अर्थनरुधी समजी लेखुं. ए प्रमाणे गुणगान ते आसिक्तवाळा मक्तनुं निरोधनुं लक्षण समजुं. हवे समजी लेखुं. ए प्रमाणे गुणगान ते आसिक्तवाळा मक्तनुं निरोधनुं लक्षण समजुं. हवे समजीन्त्रां व्यसन दृढ यवाने भगवान्मां साक्षात् अने परम्पराधी (सीधी रिते तथा भगवान्मां व्यसन दृढ यवाने भगवान्मां साक्षात् अने परम्पराधी (सीधी रिते तथा अन्यकार्यहार) पेतानी इंद्रियोना विनियोगरूप साधन त्रण छोक्धी कहे छेः—

हरिमूर्तिः सदा ध्येया संकल्पादिष तत्र हि। दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा॥ १०॥ श्रवणं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णप्रिये रतिः। पायोर्भलांशत्यागेन शेपभावं तनौ नयेत्॥ १८॥ यस्य वा भगवत्कार्थं यदा स्पष्टं न दृश्यते। तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः॥ १९॥

सान्वयपदार्थः –हिरिम्तिः (पाप हरनार श्रीमगवान्नी मृतिं) सदा (सर्वदा) घ्येया (ध्यान करतुं) हि (जे हेतुमाटे) संकल्पात् (संकल्पमात्रधी) तत्र (सां मृतिंमां) सदा (निरंतर) दर्शनं (दर्शन) स्पर्शनं (स्पर्श करवो) स्पष्टं (स्पष्ट थाय छे) तथा (ते प्रमाणे) कृतिगती (हाथ पगनां कायों) श्रवणं (श्रवण) कीर्तन (कीर्तन) स्पष्टं (स्पष्ट) पुत्रे (संकल्पना पुत्र काममां) कृष्णित्रये (कृष्णिने प्रिय होय तो) रितः (प्रीति करवी ते). पायोः (पायु इंद्रियनुं कार्य) महांशन्याने (महांश त्याग करवावहे) तनौ (भगवान्मां विनियोग धता शरीरमां) शेष-भावं (गोण भावने) नयेत् (प्राप्त कराववो). यस्य (जेतुं) वा (अथवा) भगवत्कार्यं (भगवत्संवंधी कार्य) यदा (ज्यारे) स्पष्टं (खुर्छिरीते) न (न हि) दृश्यते (देखातुं) तदा (त्यारे) तस्य (तेनो) विनिग्रहः (विशेष निग्रह) कर्तव्यः (करवो) इति (एवो) निश्रयः (निश्रय)।

रहोकार्थः—भगवान्ना खरूपनुं सर्वदा घ्यान करतुं, केमके खरूपमां भग-वद्भावधी दर्शन स्पर्श, चक्षु अने त्वचाना कार्यो, स्पष्टपणे थइ शके छे, तेज प्रमाणे सर्वदा हायपगना कार्यो पण भगवद्विनियोगमां आवे छे. श्रवण कीर्तन पण स्पष्ट-पणे याय छे. काम पण कृष्णित्रय होय तो उपस्थकार्य रित भगवत्संबंधी थाय छे. पासु इंद्रियनु कार्य ने मलांश त्याग करवो तेवडे तेने शरीरमां गौणभाव प्राप्त करा- वयो. ने इंद्रियनो ज्यारे मगवद्विनियोग स्पष्ट मालम न पडे त्यारे तेनो नहीं निग्रह करवो ॥ १७-१८-१९॥

ले मक्तनो बीजभाव दृढ न धयो होय, ते मगवान्मां व्यसन प्राप्त करवाने प्रयल करतो होय तो तेणे जे मगवत्सक्ष्पनी पोते सेवा करतो होय तेनुं निरंतर ध्यान करतं, एटहे ते साक्षात् मगवान् छे एम समजी ध्यान करतुं. कारणके एम अभिन्न-पणाना निचार्यी एटहे सक्ष्प माक्षात् मगवान् छे ए विचारधी दर्शन अने स्पर्श, च्छा अने राचाना कार्य म्वरूपदर्शन अने सक्ष्पस्पर्श्यी स्पष्टपणे मगवत्संपंधी सिद्ध धाय छे. प्जाना प्रताह्यी मृतिमां मगवान्नं सन्निधान प्राप्त थाय छे, अने, अन्तर्यामिन

<sup>े</sup> मृद्दार्श्यक उपनिषद्ना श्रीजा अध्यादना मानमा दाहाणने अंतर्गानि श्राद्मण कहे थे. तेमां बगुं थे के भा श्रीवया श्रिष्ट श्रीवया भागमा दाहाणने अंतर्गानि श्राद्मण कहे थे. तेमां श्रीवीयाणी समयनेत्र त अण्यान्तर्यांच्याम् । अर्थः-ते श्रीवीयां ग्रेशे छा। श्रीवर्गती अंदर थे. जेने श्रीवरी जण्णी मधी, जे । श्रीवरी धरीह थे, ते अंदरशी श्रीवर्गते नियमणी शरो थे, ते

ब्राह्मणमां कहेला न्यायधी तेमां भगवदावेश प्राप्त थाय छे, गुणोपसंहारना कार्या-ख्यानाधिकरणना 'संबंधादेवमन्यत्रापि' ए सूत्रमां ए वातनो अंगीकार करेलो छ, अने निवंधमां 'तद्रपुं तत्र च स्थितम्' ए श्लोकमां पण मूर्तिमां भगवान्ना आवेशनो बोध

तारी सातमा अंतर्यामी समृत छे. ते ज प्रमाणे जल, अप्रि, अंतरिक्ष, बायु, योः, आदिला, दिशाओ, चंद्रताराओ, आकाश, तमस्, तेजस्, सर्वमूत्, प्राण, वाक्, चक्षु, श्रोत्र, गन, त्वक्, विज्ञान, रेतस्, वगेरे सर्वमां भगवान् रहे छे, पण ए सर्वे भगवान्ने जाणतो नधी, ए सर्वे भगवान्नां शरीर छे, ए सर्वेने भग-वान् नियममां राखे छे, ते भगवान् आतमा, अंतर्यामि अमृत छे एम लां कहां छे, तेथी ए अंतर्यामि-ब्राह्मणन्याय कहेवाय छे.

- १. श्रीमद्वेदन्यासप्रणीत ब्रह्ममीमांसाना त्रीजा अध्यायना त्रीजा पादमां ब्रह्मना धर्मोनी निचार करेंडो छे, तेने गुणोपसंहार कहे छे. तेमां १८ थी २३ सूत्रोतं कार्यास्यान अधिकरण छे, तेमां 'सम्ब-न्धादेवमन्यत्रापि' ए वीशमुं सूत्र छे. तेमा कहां छे के कार्य करवानी इच्छायी भगवान्नो पोतानो जीवमां (तेमज मूर्तिमां ) आवेश थाय छे, खारे भगवान्ना आवेशथी भगवान्ना घमी तेमां आविभाव 'उपसंहारो हि सत्रानुकानामन्यत्रोकानां गुणानां तत्र सत्त्वेन ज्ञानमात्रम्'-अर्थः-उपसंहार एटले ते स्थले नहि बहेला अने बीजे स्थले बहेला गुणो पण तेमाछे एवं झान धवुं ते.'
  - २. निवन्धना सर्वेतिणंय प्रकरणमां नीचेना श्होको छे:-

कृष्णसेवापरं बीक्ष्य दंभादिरहितं नरम् । श्रीभागवततत्त्वज्ञं भजेजिज्ञासुरादरात् ॥ १२५ ॥ तद्भावे स्वयं वापि मूर्ति कृत्वा हरेः क्रवित्। परिचयां सदा क्रुयात् तद्रपं तत्र च स्थितम् ॥ २२६ ॥ साकारच्यापकत्वाच मद्रस्यापि विधानतः।

अर्थ:-श्रीकृष्णनी सेवामा आतुर, दंभ वगेरेथी रहित, श्रीभागवतना तत्त्वने जाणनार एवा पुरुषने ध्यानपूर्वक सक्षमा सहने सन्मानसहित ते (गुरु) तुं मजन करवुं. एवा गुरु न मळे तो पोते पण क्षाचित् श्रीहरिनी मृतिं करीने सर्वदा सेवा करवी; भगवान्सुं स्वरूप ते मृतिमां रहेलुं छे, वेमके भगवान् साकार छे, व्यापक छे, अने उपासनामार्गनी रीते विचारीए तो मंत्रपूर्वक पूजामां भग-वदावेश थाय छै.

ए खोकोना प्रकाशमी श्रीमदाचार्यचरण आहा करे हे के अयमेवास मार्गस प्रकार उत्तमः, यन्मूर्ती कृतं सर्व भगवति कृतं भवति । तत्र मूर्तेभगवत्वं त्रेमा निरूपमिनि । यस्तुविचारेण यन्त्रुता कृत पन नवनाव क्या वर्गाय । प्रमुद्धारिष्यामीति सदा मृदादेः प्रादुर्भृतः मर्किमार्गानुरारेणाह् तत्र सर्वस्य भगवद्रपत्नाद्विशेषस्त्वयम्-एनभुद्धारिष्यामीति सदा मृदादेः प्रादुर्भृतः मर्किमार्गानुरारेणाह् तत्र सवल मणवत्रात्मावरणाव । परं यत्र हमस्तर इसाः । तत्तद्वयवेषु तत्तद्वयवा इति । च स्थितमिति । मूर्ती स्थितम् । परं यत्र च स्थतलाव । कृषा राज्यात स्थात । अतः सर्वे छटकाष्ट्रपचारा भगवद्वयमेष्येव खक्षारहता गवन्ति । तम हेतु:-व्यापकं साकार व्हाति । अतः सर्वे छटकाष्ट्रपचारा भगवद्वयमेष्येव खक्षारहता गवन्ति । तन इतुः-ज्यानम् आर्थः नवान्त । उपासनामागोतुसारेणापि मूर्तावेव भगवद्भवनं भवतीत्वाह मन्त्रसापि निधानत इति । ' अर्थः-आ ज आ उपासनामागानुसारणाप प्राप्त करें के स्तिने विषे करें संबंधन स्वान किये करें हैं पर आप है. मूर्ति भगवान् सार्गमां उत्तम प्रशार है के स्तिने विषे करें एक स्वान किया है के स्तिन भगवान् मागमा उत्तम अनार कर पूरापा करे हैं. १. वस्तूनी निवार करतो सर्व मगवदूप है. विशेष आहेके भा हो ए बात अग प्रकार निरूपण करे हैं. छ ए बात अन अकार करीरा एम इच्छा धर्ता मृतिका बनेरेमांथी पीत प्रकट धाय छे. २. मिलमार्थने (भक्त ) तो हुं हदार करीरा एम इच्छा धर्ता मृतिका के लगा निर्माणने ( मक ) ना हु कथार कार्य है सार्व । प्रशुद्ध सहय है ज. इया ( मूर्तिनी ) इन ह्यां ( भगव न्ती ) अनुमानि पहे है के ह्यां ( मूर्तिमा ) प्रभुद्ध सहय है ज. हुला त त । मृतिना । जानका का प्रतिकारी माधाद भगवान्ता अवयवीने धर्या बरोबर यह जाय है. साकार ए. नाट कड़ नार मंत्र बाँरिन श्रीपे मूर्तिनेविषे व साझात् भगवद्भान श्रीप है. उपासना शार्मिन सिते पण मंत्र बाँरिन श्रीपे मूर्तिनेविषे व साझात् भगवद्भान श्रीप है

वह्नैययोगोलकन्यायथी भगवान् मूर्तिमां व्यापी जइने बहार प्रकट थाय छे. आ सर्वे कारणोने लीधे मृतिं खरूपना दर्शन स्पर्श वेगरे मगवान्ना ज दर्शन स्पर्श छे ए स्पष्ट थाय छे.

हवे ए ज बात हाथपगना कार्योमां लागु पाडे छे:-उपर कहेला न्यायप्रमाणे जेम पूर्वे कहेला दर्शन अने स्पर्श ए वे मगबत्संबंधी स्पष्ट थाय छे, तेम हाथपगनां कार्यो-भगवत्सेवामां हाथ, तथा सेवाने माटे चालवामां पग-सदा मगवत्संबंधी स्पष्ट याय छे. (संबंधने लीधे उपरनो स्पष्ट शब्द विभक्ति अने चचनना फेरफारसाथे अहीं पण समजी लेवो ). श्रोत्र (कान ) अने वाणीना कार्योत्तं पण भगवत्संवंधीपणुं कहे छे:-श्रवण अने कीर्तन स्पष्ट छे. ए बेनुं बीजा प्रकारथी पण भगवत्संबंधीपणुं सर्वसंमत छे एम जणावयाने स्पष्ट शब्द फरीथी वापर्यो छे. उपस्थ (जननेंद्रिय) तुं भगवदुपयोगीपणुं स्पष्ट नहि होवाथी तेनो सगवत्संबंधनो प्रकार वतावे छे:-'कामः' संकल्पनः स्मृतः' ( संकल्पची काम उत्पन्न थाय छे ). 'संकल्पप्रभवान् कामान्' ( संकल्पधी उत्पन्न थता कामीने ), वगेरे वाक्योधी सिद्ध थाय छे के काम संकल्पनी पुत्र है. ए काम कृष्णित्रिय होय तो रित-उपस्थकार्य (जननेन्द्रियनं कार्य) भग-वत्संबंधी याय छे. श्लोकमां 'भवति' ( थाय छे ) अध्याहार समजवं. गोपालतापनीय उपनिपद्मां भगवान्तुं गांधर्वीत्रति वाक्य छे के 'यं मां स्मृत्वा निष्कामः सकामो भवति' ( मारुं स्मरण करवाथी निष्काम होय ते सकाम थाय छे ). ए वाक्यदुं अवण करवायी अने भगवान्तुं ध्यान धरवाथी अने एवा प्रकारनो संकल्प करवाथी भगवान् प्रति कामनी उत्पत्ति थाय छे, अने तथी रित पण याय छे. भगवद्विपयक काम जे भक्तने उत्पन्न न थाय तेना उपस्थना हितनो प्रकार आगळ कहेवारो. पासुइंद्रिय (गुदा) नो विनियोग कहे छे:-पासुइंद्रियनुं कार्य विसर्जन करवानुं छे. ते अहीं मलांश त्याग करवानुं छे. ते करीने ते इंद्रियने शरीरमां गुणमाव प्राप्त कराववी; एटले भगवान्मां तिनियोग थता म्बश्रीतमां ते श्रीतना श्रोधन ( शुद्धि ) द्वारा गीणभाव प्राप्त कराववी.

अही नीचे प्रमाणे अर्थ छे-श्रीवेणुगीतमां 'अक्षण्वतां फलं' स्रोकमां श्रीसुवोधिनी-कारिकाओमां इंद्रियोनो भगवान्मां विनियोग वतां इंद्रियोने शुं फल प्राप्त थाय छे ते करों है, तेमां पायु इंदियनुं कार्य रोमोहम ( स्वांटी उभी ववी ते ) कह्युं छे. अने दशमस्कत्थना प्रक्षित्व अध्यायना 'एषां तु भाग्यमहिमा' ए स्रोकना विवरणमां रोमांच अने स्वेद ए दशम इंदिय (पासु) नां कार्य कहेलां छे. अने नृतीय स्कन्धमां 'मुम-न्मीटप्ट्याउथु च' ए छोकमां वानन्दना अथु पढ्ना ए पासु इंद्रियतुं कार्य कहेलुं छै;

१. पहणवीगोलकस्याय-मोदाना भीयामा अस क्रेंस शक्तिनी प्रवेश पत्री जाय छे, सेम मेंस ने अपिका बह जाब छे, याने अने बहार अभिने प्रावस्य बाय छे, रा स्वाय.

आ सर्व हीन अधिकारमां घटतुं नथी, केमके द्वितीयस्कन्धना 'तदश्मसारं हृदयम्' ए श्लोकमां ते प्रमाणे निर्णय करेलो छे तथी अही छांदोग्य उपनिपद्नी 'अन्नमशितं त्रेधा भवति' वगेरे श्रुतिओमां कहेलो जल अने अन्ननो मूत्रपूरीपात्मक स्थूलधातु अने वैद्यकमां 'कफः पितं मलः खेषु प्रस्वेदो नललोम च । कणिविद्दू पिका चेति धातूनां क्रमशो मलाः' ए श्लोकमां कहेलो मलांश पायुइद्रियवडे देहना जूदा जूदा छिद्रह्मारा वहार निकळे छे, एटलो ज पायुइद्रियनो विनियोग समजवो; ते गौण होवाथी ते इद्रि-यनो शेषमाव समजवो. वळी प्रथम ससारावेशथी दुष्ट इद्रियो कही; मध्यमां मत्सरविना अने लोमविना एम कहेवाथी ए गुणवर्णन करनार मक्तोमां मत्सर अने लोम रहेला छे एम सूचन्युः अने अतमां उपर कह्याप्रमाणेतु मठांशत्यागरूप पायुतं कार्य कह्यः आ सर्वधी आ मक्तो हीन अधिकारी छे एम समजाय छे, तेथी मक्तिवर्धिनीमां दह वीज-भावविनाना जे मक्ती कह्या तेमनेमाटे आ उपदेश छे एम सूचव्युं. वळी अही मन वगेरे नव इद्रियोना विनियोगनो प्रकार कहाो, घाणेन्द्रिय (नाफ) अने रसनेन्द्रिय (जिहा) नो विनियोग विलकुल कह्यो नथी. वळी भगवान्ने प्रिय काम होय तो ज उपत्थनो विनियोग बताव्यो; भगवद्विपयक काम न होय तो उपत्थनो विनियोग शु करवो ते सूचव्यु नधी. एम होवायी ए इद्रियोनो भगवान्मां उपयोग न थाय तो हु करबु एम आकांक्षा थाय तो कहे छे के जे इद्रियनो भगवान्मां निनियोग स्पष्ट न मालम पड़े ते इद्रियनो निग्रह करवी आवश्यक छे जो तेनो निग्रह न करे तो 'नो चेत् प्रमत्तमसदिन्द्रियवाजिस्ता' ए श्लोकमां कह्या प्रमाणे निपयरूपी शतुओमां पडनाथी संसारावेशरूप महान् अनर्थ याय माटे निग्रह आवश्यक छे एम समजबु, ए प्रमाणे हीन अधिकारीओए उपर कहेला उपदेश प्रमाण करतु ते पण तेमने योग्य निरोबतु लक्षण समज्ञ ए प्रमाणे करवाथी उद्देगनी निवृत्ति थतां धीमे धीमे कमवार सेवा आधि-दैविकी थाय, माटे ए ज हीन अधिकारीओनु मुख्य साधन छ एम सिद्ध थयुं.

ए प्रमाणे सर्व उपदेश करीने हीन अधिकारीओने आ प्रवृत्ति करात्रवानेमाटे बीजा ग्रन्थोमां उपदेश करेलां धीजां सायनो करतां आ साधन श्रेष्ठ छे, एम नीचेना स्रोकमां कहे छे -

नातः परतरो मन्नो नातः परतरः स्तवः । नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम् ॥ २० ॥

सान्ययपदार्थः -अत (आ साधन समुदायथी) परतरः (वधारे उत्तम) मझः (अष्टाक्षर मझः वगरे) न (नधी); अत (आ साधनमुदायथी) परतरः (वधारे अत्राः (कृष्णाश्रय वगेरे स्तीननो पाठ) न (नधी), अतः (आ साधानणा उत्तम) स्तयः (कृष्णाश्रय वगेरे स्तीननो पाठ) न (नधी), अतः (आ साधानणा उत्तम) स्तयः (कृष्णाश्रय वगेरे स्तीननो पाठ) न (नधी), अतः (आ साधानणा उत्तम)

दायथी ) परतरा (वधारे उत्तम) निद्या (उपासना) न ( नथी ); अतः ( आ साधन-समुदायथी ) परात् ( उत्तम ) परम् ( उत्तम ) तीर्थं ( गंगादितीर्थ ) न ( नथी )

स्टोकार्थ:-आ साधनसमुदायथी अष्टाक्षरमञ्च यगेर ( आवा अधिकारीनेमाटे ) वधारे उत्तम नथी, तेम ज कृष्णाश्रय स्तोत्र वगेरे पण वधारे उत्तम नथी, तेम ज उपासना वगेरे पण वधारे उत्तम नथी, अने आ उत्तम साधन करतां गंगादितीर्थ पण वधारे उत्तम नथी.

हीन अधिकारीओने माटे उपर कहेळा साधनसमुदाय करतां अष्टाक्षर् वेगरे मद्य उत्तम न समजवा. ए मन्नोना जप वगेरे सेवाना अंगतरीके कहेला छे, अने अनु-कल्पथी (गौण, अनवसरमां करवा योग्य) कहेला छे, माटे सेवाथी उत्तम न समजवा. ए प्रमाणे आगळ पण समजी लेवु. श्रीकृष्णाश्रय वेगेरे स्तोत्रना पाठ पण सेवायी उत्तम न समजवा, केमके ते पण अनुकल्प अने अंगरूप छे, अने विवेकधैर्या-अयमां अगतरीके ज तेमनो अंगीकार करेलो छे. निद्या एटले उपासना अने तीर्थ गंगादि पण सेवा करता उत्तम न समजवा, केमके भगवत्कृपा न होय तो तेओ पण वहु काले विल्वयी फल आपे छे. श्रुतिमां तत्कतुन्याय (जेवो सकल्प तेबु फल्) नो आदर करेलो छे, अने महाभारतमां पण यज्ञ अने तीथे फल आपनामां समान छे एम कह्य छे, तेथी विद्या अने तीर्थ अहीं जूदा पाडी कह्या छे. तेथी हीन अधिकारीओने वहीं उपदेश करेला सर्वसमर्पणात्मक योजना बेगरे त्रणै साधन घणा जरूरना छे. सायन करवाथी ज स्रोह, आसक्ति अने व्यसन ए कमथी गृहत्याग थया पछी पूर्वोक्त निरोधरूप मित्रिहि मिद्ध याय छे ए तात्पर्य छे. चाचा श्रीगोपीशजी तथा श्रीहरिरायजी 'हरिणा ये निनिर्मुक्ता' ए श्रोक पछी 'ससारावेश' स्रोक छे छे, तेनी पछी 'गुणेष्वानिष्टिचित्तानाम्' वंगरे कमनार श्लोको हे छे. श्रीमजराजजी जे कम हे छे ते प्रमाणे में व्यार्यान कर्यु छे. व्यास्याननो प्रकार सर्वेनो एक रीतनो नधी, तथी में

श्रीयाचार्यनयेनी कृषायी मगनान् जननायक श्रीकृष्णे हदयमां श्रिति करीने जे बारबोनी जेरणा करी, ते बारबो श्रीनिष्ठठेशना चरणकमलना दासना दास पुरु-षोत्तमे हरया

श्रीपीनांवरजीना पुत्र श्रीपुरूपोत्तमजीविरचित निरोधलक्षण-विवरण समाप्त.

१ चतुर्वेश कोक्सो वहेल गवसम्पा ए प्रथम माधन, पशद्श कोकर्गा बीजी परिमा बहेल गुणगान दिन्य साधा, अने समदा अष्टाद्श कोक्सो बहेलो इदियोगी असवाजमी विनियान ए शील साधन

#### छाल्स्मद्दकृतनिरोधस्वरूपनिरूपणं श्रीदशमस्कन्धसुवोधिनीयोजनान्तर्गतम्। श्रीगोवर्धनधारी तनोतु मङ्गलानि।

श्रीगोवर्धनधारिणं श्रमकरं श्रहारमूर्ति भजे । वन्दे नन्दपुराणपुण्यक्रलितं श्रीवालकृष्णं प्रभुम् श्रीमद्वरुभविष्ठलेश्वरविभू ध्यायामि सद्वन्दितौ । कुर्वे तत्कृपया निरोधविवृतौ सन्देहविध्वंसनम् ॥

अथ निरोधस्य स्कन्धार्थत्वात् प्रथमं तत्स्वरूपं विचार्यते । तत्र 'निरोधोस्यानुदायनमात्मनः सह-शकिभि'रिति वाक्यादात्मनः पुरपोत्तमस शकिभिरनुशयनं निरोधः। आत्मपदाक्षिगुणं परं महामाह्यम् । 'गोणश्चेत्रात्मशञ्दादि'त्यजात्मशब्दस्य परवाचकताया निर्धारितत्वात् । तज 'कृषिर्भूवाचकः शब्दो णश्च निर्दृतिवाचकः, तयोरैक्यं परं बहा कृष्ण इत्यभिषीयत' इति श्रुतेः, 'कृष्णस्तु भगवान्त्वय'मित्यादि-वाक्याच परमात्मत्वं कृष्णस्य मिद्धम् । अतः कृष्णस्य अनुशयनं निरोधः । अनुशयनं नाम लीलानुहृपा स्थितिः। 'विष्णुः सर्वगुहाशय' इत्यादौ त्रीक्धातोः स्थित्यर्थकत्वात्। 'न हि गुहायां रोते' इति ब्युत्प-क्षेत्र गुहाशयशब्देन निद्रातीत्यर्थः मिध्यति, निद्राया अविद्यावृत्तित्वात् । अतः श्रीद्भ्यातीलादशः स्थितिरव्रार्थः । एवं सति शक्तिमिः सङ् भगवतः स्थितिः शयनं, श्रनुरूपतोपसर्गार्थः । कस्यानुरूपे-द्याकांक्षायां स्थितेलीलाप्रयोजनकःबाहीलानुरूपेति बोध्यम् । एवं च कृष्णस लीलानुरूपा स्थितिरन्-दायनमिति सिद्धम् । स्थिति।पि लीलाविशेषोनेकविधलीलासाधकः । अतः सर्वेलीलासाधिका स्थितिरूपा कीला निरोधपदार्थी भगवद्धमः, स च प्रपञ्चमध्य एव र्फुटः। कृष्णावतारस्य प्रपञ्च एव जातस्वात् । सदुक्तं नियन्धे 'स एवं कदाचिज्ञगदुदारार्धे अखण्डः पूर्ण एवं प्रादुर्भूतः कृष्ण इत्युच्यत' इति । अवीनेक-शक्तिमः सह कृष्णस्य प्रपञ्चे बीडा निरोध इति फलितम् । पृतदुर्फः मुनोधिन्यां 'निरोधीस्यानुशयनं अपने कीडनं हरेः। शक्तिमिर्दुविभाव्यामिः कृष्णस्यति हि एक्षण'मिनि । इह कारिकायां कृष्णस्यतिपदं मूलस्थारमपद्व्यादयानरूपम्, भागवतमते कृष्णसैवारमरूपत्यात् । अत प्रवावतारान्तरलीलायां स्वन्धाः हतरप्रतिपाद्यायां नातिस्यासिरिति भावः। एवं निरोधशब्दोऽनुशयने रूढ इत्युक्तम् । किश्व, अपश्चविस्मृति-पूर्विका भगवदासितितिया, नितर्त रोधो निरोध इति न्युत्पत्तेः । रोधः वस्त्रेसप्यां भक्तानामितिप्-घेस्कन्धार्थसङ्गत्या लभ्यते, कसाद्रोध इत्यपादानापेशायां प्रपञ्चो प्राष्ट्रः । तथा सनि प्रपञ्चाद्रोध इति मि-ध्यति सा । प्रपद्माद्रोधेपि 'कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आसे मनसा स्वरन् । इन्द्रियायीन्यिम्दारमा मिध्या- " चारः स उच्यत' इतिवद्मपञ्चसर्णं घेसदा भगवलीलानुभवे मुन्योधिकारो न स्यात्, अतः प्रपश्चित्रसर्-णमपेक्षितम्, तदुपसर्गेण सम्यते, नितरां रोधः पत्रश्विसरणपूर्वकः स निरोध इति । कस्मिविरोध इस-पेक्षायां भगवति निरोध इति शेयम् । स हि परमरच्युत्पादकटीलाजन्यत्वेन परमसुसस्परमादासिक रूपो भवितुमहित । एवं योगिकव्युरपस्या प्रपश्चवित्युतिपूर्विका भगवदायतिनिरोध इति करितम् । या स सावतुमहता । अस्यतं इति भरताचार्यवाक्ये व्यसनपद्याच्याया आसक्देव निरोधत्वक्य-व्यसनसम्बद्धाः साच 'इति नन्दादयो गोषाः मृष्णरामक्यां सुदा, बुर्यन्तो रममाणाश्च नामिन्द्रम् समयद्दना भित्रम नाच । साच कृष्य प्रत्यासनाटनालापखामदीहासनादियु, न विदुः सन्त्रमामानं वृष्ययः हण्यदेवता स्फुटमामाहण्यः । इत्यत्र च स्फुटममिहिता। एवसुभयं निरोधपदवास्यम् । 'समुदायो अन्मवायी श्रीदायुक्तम्य व हरेः। मण्य-इत्यत्र च स्कुटमाण्या । विशेषता इति निवन्यात् । निरोधतानस्य योगिक्यवपर्वे मलकमैकनिरोधयन् विस्तृतिः सक्तिमेक्तानां चापि योगत' इति निवन्यात् । निरोधतानस्य योगिक्यवपर्वे मलकमैकनिरोधयन् दिस्मृतः साक्ष्मकाः । प्राप्त मगवता लीलामिनिस्दा भक्ता मगवद्दी भवन्ति, भगवद्दी भवन्ति, भगवत्कमका लगाना भगवान् भनवान् भनवाने भवति । भन पृथ भगवता भनेत्रश्रीयपद्यानामावः पृषे पुष्टिभक्तिकींशामिनिक्यो भगवान् भनवाने । स्वतः । स्वतः पृत पुष्टिभक्तलार मनावर्षः स्वामित्रीं स्वतेत । इममपं मूष्यित् स्वहृद्दतिषे भगवतः सप्यानामायः स्विमान्प्रद्विति 'बाई सम्यो मनावर्षः स्विमान्प्रद्विति 'बाई सम्यो स्वामान्य दे स्वामन्त्रदारातः नार । इतं 'नमानि हद्ये दोषे' इसनेन। 'अस्य गरिसहितो य' इति शिवण्यां स्वान्यानं च। अस्यस 

- धपदवाच्यः । स च प्रपञ्चप्रतियोगिकः । एवं च सुवोधिन्युक्तया दिष्पणीव्युत्पादित्तया पूर्वोत्तरस्कन्धार्थः सङ्गला नवमद्शमार्थसङ्गतित्रिचारे भकानां प्रपञ्चप्रलयो निरोध इलायाति । अत एव हितीयस्पन्ध-सुवोधिन्यां 'भक्तानां प्रपञ्चामायो निरोध' इत्युक्तं इहेव सुवोधिन्याम् । अतो 'निरोधो भक्तानां प्रप-अखेति निधय' इत्यमाणि । तथा च भक्तानां प्रपत्रस्य प्रख्यसिरोधानं नित्यहीसीपयिकदेहत्त्रफलमी जाट्यात्मकप्रपद्मभावाह्य इति यावत् । तदुक्तं सुद्योधिन्यां 'अतो निरोधो सकानां प्रपञ्चत्येति निश्चय' इति । स्वोक्तलक्षणेषु निरोधस्थाने संस्था पिटता, संस्था च 'नैमित्तिक: प्राकृतिको नित्य आत्यन्तिको छयः । 'संस्थेनि कविभिः शोक्तश्रतुर्दास्य स्वभावत' इस्रनेन प्रस्यस्या व्याख्याता । अतो निरोध-भव्देन प्रख्य उच्यते, 'निरोधोस्यानुशयन'मित्यस्य सुवोधिन्यामपि शक्तीः शाययित्वा तद्वीगार्थ भगवतः शयनमिति व्याप्यातम् । तत्रापि शक्तिशयनानन्तरं शयनकथनेन प्रष्ठम उक्तः । अतो भक्त-प्रपञ्चसम्पाहिकाः शक्तीः खखरूपे तिरोहिताः कृत्वा निष्ठति, ततो भक्तान् प्रति प्रपञ्चित्तरोभवति, अतो मक्तानां प्रपत्रतिवृत्तिरिति सिध्यति । एतद्भिसंन्धायोक्तमत्र 'एवं सर्वगतौ विष्णुः प्रकटश्रेश तद्विरोत्, तावच लीयते सर्वमिति कृष्णसमुद्यम' इति । इदमग्र ज्ञेयम् । स्वच्छन्दलीलाभिभगवाश्चिरोध्य अक्तानां देहादिसक्रमपञ्चे खानन्दं प्रवेशयन् निरोहितानन्दमयाविभीवयति, ततो भगवदानन्दानुभवृयो-रयार्टोकिकदेहरात्राक्षी जाड्यादिरूपपूर्वप्रपञ्चभावो सीयते, अयमेव प्रस्यपदार्थः । अतो भक्तानां प्रपञ्चप्रलयो निरोध इति फलति सा। तथा च प्रपञ्च शक्तिमिभैगवस्त्रीटनं सक्तानां प्रपञ्चविस्सतिप्-विका भगवदासिक मैकानां प्रपञ्चासावश्चेति अयं निरोधपदवाच्यस् । तत्र भगवक्की उनं वरणं, भगव-दासकित्योपारः, मन्तानां प्रपञ्चाभावः फलमिति त्रितयरूपो निरोधः स्कन्धार्थः। एवमग्रेदं सिद्धम् । सगवाननेकशक्तिः वरणस्पनिरोधात्मिकां क्रीडां तुर्वेन् अपञ्चविस्मृतिपूर्वकासक्तिरूपनिरोधात्मक-व्यापारेण प्रपद्धासावरूपफलात्मकनिरोधं सेवकानां संपादयतीति त्रिष्वपि निरोधपदव्यवहारः सुयोधि-नीक्षियन्यादिपूपङम्यत इति सर्वमदुष्टम् । किञ्च, 'लोकिकेषु तु भाषेषु यत्रैव इरिवेशनं । निवर्तते तदे-वात्र बहेर्दारमयं यथे'ति कारिकायां फलात्मको निरोध उक्तः। तथाहि, लीकिकेषु मावेषु पदार्थेषु यत्र यत्र भगवान् प्रविश्वात, तत्र तत्र विदानन्दयोस्तिरोभूतयोराविभावात्तदेव पूर्वस्थितस्वरूपं तिरो-हितामन्द्रकं निवतते, महारमकं मवति, प्रकटमिदानन्द्रकं भवतीति यावत्, तत्र द्रष्टान्तः, बहेरि-सादि। बहिप्रवेरी दारुणां बहिरूपता तद्वदित्यर्थः । एवं भक्तानां प्रपद्मप्रस्यो बोध्यः । अन्यस् शक्तिश्चयनानन्तर्श्वयनवाचके अनुश्चयनशब्दे गोष्योधीपि विवक्षितः, तद्नुसारेण स्कन्धारमी स्कन्धा-भैरुपं भगवन्तं नमस्यत्रिः श्रीमदाचायंचरणैर्छोडाद्तीराव्यिशायिनं लक्ष्मीसहस्रहीलाभिः सेव्यमानं कञानिधिमित्युतया रहस्यलीलायां निरोधपदवान्यस्वं स्चितम् । तदनुसारेण प्रभुचरणेटिप्पण्यां 'अनु-दांच्यते अनेने तिकरणस्युत्पत्ति प्रदश्यं निगृढभावकरणं चेन स निरोध इत्युक्तवा स्वकीयेषु स्वविषयम-भावीत्पादनं पया छीलपा त्रियते, सा निरोधपद्याच्येखुक्तवद्विग्रीसलीलायाः स्कन्धार्थता प्रतिपादितेति विदेशियमायनीयम् । एवश्र, श्रीशुकोचिमुयोनिर्नाटिपणीषु सर्वत्राविरोध इत्येक प्वारायस्रयाणां पार्भवति स्म । तथा सर्वादं मिद्धम् । देहादी चिदानन्द्योः प्राक्ट्येन जाढ्याद्भिपत्रभावभ्रलयः फल-रपो निरोधः सिदः। निमान् सनि प्रपञ्च विधमानानामपि सक्तानां कृष्णानन्दानुभवयोग्यदेहर्ष तिष्यति । इर्मेष यमुनाष्टके 'समास्तु तव सिवधी तनुनवत्वमेतायते' सनेन प्रार्थितं, ततो निवलीखा-मवेशः स मुक्तियद्वाचाः, निरोधिं छापां भक्तानां माधारणमायागुणरहितावेषि छीछास्यभक्तिया-सकानतरहमायागुणायास वेन छोकिकमारद्याययहारः पुराणादा, तेथां अन्तरह्रयोगमायागुणनिष्ठती निमहीनाप्रवेशकता मुन्दिः, धनो मुनिह्हीलायां शुद्धनिर्युणायमिति नियेकः । 'मुतिहित्यान्यधारूपं' इति वारवात् । सगुरुत्वमान्यवाम् ।

# मुद्रितपुस्तकानि ।

१ सेवाफ्लम् । द्वादशविवरणसमेतम्. इ. १-०-० २ निरोधलक्षणम् । पश्चिवरणसमेतम्. इ. १-०-०

३ संन्यासनिर्णयः । अष्टविवरणसमेतः.

यञ्ज्ञसः ।

प्रापणसानम्—१ मृलचन्द्र तुरुसीदास तेलीवाला, बी ए एल्एल् बी, वकील हाइ कोर्ट रासर विल्डिंग, सी पी टेंक, गीरगाम-म्रंप्रई.

> २ त्रिभुवनदास पीतांबरदास शाह, मत्री पुष्टिमार्गीय पुस्तकालय-नडीयादः

३ वलदेवदास कृष्णदास कीर्तनीया, मुरती श्रीगिरिधरलालजीनु मदिर, त्रीजो भोईवाडो-भूलेश्वर-**ग्रं**त्रई. श्रीकृष्णाय नमः ।

# पत्रावलम्बनम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीमदलभाषीश्वरचरणप्रणीतम् । द्दादिगन्तविजयिश्रीमद्रोस्वामिश्रीमत्पुरूषोत्तम-महाराजचरणकृतविवरणसमेतम् ।

सशोवक मूलचन्द्र तुलसीदास तेलीवाला बी. ए., एल्-एल्. बी. वकील हाइकोर्ट.

> प्रकाशक्ष रणछोडदास वरजीवनदास श्रोफ.

भीवलभाव्या ४४७

संवत् १९८२

मूल्यमाण्य चतुष्यम्।

लोके शब्दार्थसम्बन्धो रूपं तेषां च यादृशम्।
न विवादस्तत्र कार्यो लोकोच्छित्तिस्तथा भवेत् ॥ २ ॥
ब्रह्मवादे निरुक्तिस्तु न वक्तव्येव क्रत्रचित् ।
वस्तुतो ब्रह्म सर्वे हि व्यवहारस्तु लोकतः ॥ ३ ॥
ये धातुशब्दा यत्रार्थे उपदेशे प्रकीर्तिताः ।
तथैवार्थो वेदराशेः कर्तव्यो नान्यथा कचित् ॥ २ ॥
काण्डद्रयार्थसिद्धवर्थं स्वाप्यायविधिरुच्यते ।
'स्वाप्यायोध्येतव्यः ।' अष्टवर्पं ब्राह्मणमुपनयीत
तमध्यापयीत ।' सांगो वेदोध्येयो ह्रेयश्चे'ति ।
वाक्यत्रयं तथा वेदेऽनारभ्योक्तमेव हि ॥ ५ ॥

चैदिकस्तत्सादृश्येन वोध्यते इति वोधने उपकारकः। अतो लोके शब्दार्थयोर्थः सम्बन्धः साद्गेतिकः । च पुनः तेषां यादृश्च रूपं तत्र विवादो न कार्यः । यतस्तत्र विवादे क्रियमाणे लोकोच्छित्तर्भयेत । 'युक्तयः सन्ति सर्वत्र भापन्ते ब्राह्मणा यथे'ति 'नेतदेव यथात्य त्वं यदृहं विनय तत्त्रथा, एवं विवद्तां हेतुः शक्तयो मे दुरत्यया' इति भग- यदुक्तन्यायस्य तत्रापि तुल्यत्वात् । अतः सिद्धरूपस्य लौकिकस्योपकारकत्वमात्रं ब्राह्मभ, न तु तेन कश्चित्तत्वनिश्चय इति। तत्र विवादो व्यर्थत्वान्नास्मााभः कार्य इत्यर्थः ॥१,२॥

तर्ि ब्रह्मवादे न कार्य इत्यत आहुः ब्रह्मेत्याटि । तथा चाखण्डब्रह्मवादेनापि विदेकव्यवद्यासिद्धेस्तेनापि न कार्यः, किन्तु सखण्डब्रह्मवादे लोकस्य 'प्रजायेये'- नीन्छ्या सिद्धत्यात्तिसद्धेन बाह्मसम्मतेन लोकेन कार्य इत्यर्थः ॥ ३ ॥

तत्र मकारमाहुः च इत्वादि॥ ४॥

एवं पाटकरणयकारं चतुर्भिरक्तवा विपादिविषयमाहुः काण्डेत्यादि । अर्थसिद्धवर्ष्मिति । प्रयोजनसिद्धपर्थम्। न द्यायप्रकारेणाधीते वेदे धर्मसत्जन्यं पाल वा सिध्यर् नीति तद्यं स्वाध्यायविधिः स्वाध्यायप्रकार उच्यते वेदे निरूप्यत इत्यर्थः। तत्र ग्रमकः मादुः पाक्यत्यादि । सधिति प्रकारवीष्यक्रम् । आयं प्राप्त्य तिक्तिरीयज्ञाद्यणस्थम्, भन्यत्य शायान्तरीयम् । तत्र वे चिद्रच्याप्यतित्यत्र अन्याप्यदिति पटन्ति । तृतीय च 'श्रायत्येन निष्कारणः पद्धो पेदोद्ध्ययो देवश्चे'तिपदन्ति । एनेषा सर्वसाधारणत्याः पादः अनारक्योक्तस्थिति । तथा चरत्रनियामकाभागत् सर्वशाविसाधारणित्यर्थः।

एकार्थता छ सर्वत्र विशेषोग्युच्यते स्फुटः ।
स्वाध्यायशब्दों वेदे हि रूढो योगोऽपि वर्तते ॥ ६ ॥
स्वाध्यायशब्दों वेदे हि रूढो योगोऽपि वर्तते ॥ ६ ॥
स्वाध्यायशब्दों शोभनैर्नियमैर्युतः ।
देशे काले ग्रगौ स्वस्मिन्नपेक्ष्यन्ते ग्रणा इह ॥ ७ ॥
आ सर्वतः पुनस्तत्र यथा शङ्का न जायते ।
शब्दे हार्थे हानुष्ठाने तथाध्येयो हि वैदिकैः ॥ ८ ॥
अपर्णताद्यपहतपापादिसकलेर्गुणैः ।
अजापतिसुर्वेवेदो यथा हि पठितः पुरा ॥ ९ ॥

अन्यथैतदुक्तमकारेण न सर्वे पाठयेयुः पठेयुश्चेति । तर्हि वाक्यत्रयस्य कि प्रयोजनिम-त्यत् आहुः एकार्थतेत्यादि । तुरुक्तशङ्कानिरासे । सर्वेद्य त्रिष्वपि वाक्येषु स्वाध्या-त्यत् आहुः एकार्थतेत्यादि । तुरुक्तशङ्कानिरासे । सर्वेद्य त्रिष्वपि वाक्येषु स्वाध्या-यमकारवोधनेन यद्यप्येकार्थता एकवाक्यत्वम्, तथापि विद्योपः स्फुट उच्यते । अतः स एव प्रयोजनिमत्यर्थः ॥ ५-५ ॥

क्यं तस्य प्रयोजनत्विमत्याकांक्षायां प्रथमं पूर्ववाक्यगतं विशेषं पश्चिमिविष्टण्वन्ति स्वाध्यायेत्याति । तथा च सुष्टु आसमन्तात् यथा स्याच्या योधीयते ,सः स्वाध्याय स्वाध्यायेत्याति । तथा च सुष्टु आसमन्तात् यथा स्याच्या योधीयते ,सः स्वाध्याय इत्यथः। सु इत्यस्याथः शोभनिमत्यादि । तस अध्ययनेऽपेक्षितदेशकाल-इत्यायं योग इत्यथः। सु इत्यस्याथः शाक्षित्याद्विनोन्यते । हिः सर्वत्र निश्चयागुरुश्चित्याव्याप्त्र विश्वयाच्याविनोन्यते । यश्च वेद आधीयते तमाद्वः वेदः स स्वाध्याय इत्यथः । एवमध्ययनेन योतिशयोध्येति यश्च वेद आधीयते तमाद्वः वेदः स स्वाध्याय इत्यथः । एवमध्ययनेन योतिशयोध्येति यश्च वेद आधीयते तमाद्वः अपर्णतेत्यादि । 'जायमानो वे ब्राह्मणिक्षिप्तर्श्चान् जायते, ब्रह्मचर्यण ऋषिभ्यः, अपर्णतेत्यादि । 'जायमानो वे ब्रह्मणिक्षित्र अत्या 'ऋणेक्षिपिद्वं जातो यश्चेन देवेभ्यः, प्रजाभिः पिद्यन्यः, एप वा अद्यण' इति श्रुत्या 'ऋणेक्षिपिद्वं आधीयते । यश्चित्यानितिस्तिथे त्यजन पते'दित्यादिस्पृतिभिश्च ब्रह्मवेविषित्यां प्रभो, यशाध्ययनदानस्तानितिस्तिथे त्यजन पते'दित्यादिस्पृतिभिश्च ब्रह्मवेविष्विकारश्चाच्योतेनापर्णता । आदिषदोक्तो वेदोक्तसायनकरणतत्सलास्योः स्वस्पयोग्यतान्वर्णेषिकारश्चाच्योत्वर्गेति । 'अपहतपाप्मा स्वाध्यायो वेत्रपवित्र'मितिशुत्युक्तमपहत-स्थोधिकारश्चाच्यात्वर्गेत्यः संस्कारेण स्वाध्यायत्वं तस्य भवति, अन्यया तु 'छन्दांस्यनं साक्षात्यरंपरया च वेदस्य संस्कारेण स्वाध्यायत्वं तस्य भवति, अन्यया तु 'छन्दांस्यनं साक्षात्यरंपरया च वेदस्य संस्कारेण स्वाध्यायत्वं तस्य भवति, अन्यया तु 'छन्दांस्यनं साक्षात्यरंपरया च वेदस्य संस्कारेण स्वाध्यायत्वं तस्य भवति, अन्यया तु 'छन्दांस्यनं साक्षात्यरंपरया च वेदस्य संस्कारेण स्वाध्यायत्वं तस्य भवति, अन्यतत्यः । तेन सिद्धमाद्वः प्रजापतीत्यादि । स्वाध्यायेधिकारिणं वोधियत्वं अध्येतव्य इति त्ययय्वः। तेन सिद्धमाद्वः प्रजापतीत्यायः।

# ताहरग्रणविशिष्टोत्र वेदः स्वाध्याय उच्यते । तन्यस्त्वावश्यके प्रोक्तो न विधिर्ज्ञातृंबोधनात् ॥ १० ॥ स्वाध्यायपदतो ज्ञेयं तन्माहातम्यं फलं तथा ।

तब्य इत्यादि । स्वाध्यायब्राह्मणे 'यत्स्वाध्यायमधीयीतैकामप्यृचं यज्ञः साम वा तद्रह्मयह सन्तिष्ठत र इति ब्रह्मयज्ञं लक्षयित्वा, तत्फलं तस्य यज्ञत्वसंपत्तिप्रकारं चोक्चा, अप्रि-मातुवाके कानिचित्तस्य पूर्वाङ्गानि विधाय, तेपां फलं चोक्त्या, 'प्राङासीनः स्वाध्या-यमधीयीत'ति विधाय, अग्रे चतुर्मिरचुवाकैस्तत्मकारं वदन् स्वाध्यायस्यापहतपापात्वं 'अपहतपाप्पा स्वाध्यायो देवपवित्रम्' तदध्ययनं विना वाच्यभागं स्वर्गाभावं च प्रतिपाद्य, पश्चादाह 'तस्मात्स्वाध्यायोध्येतन्यो यं यं ऋतुमधीते तेन तेनास्येष्टं भव-ती'त्यादि । तेन ज्ञानपूर्वकस्याध्ययनस्यात्रोक्तत्वान विधिः । यदि तद्वावयं मिल्रमे-वोपेयते, तदाप्यनेनोपसंहारात्र विधित्वम् । न च तव्यस्यावश्यकत्वार्याद्गीकारे ' अनथीयाना त्रात्या भवन्ती'तित्राक्यवैषथ्यापित्तिः । तब्यस्य भावकर्षविध्यनुवाद-माप्तुकालावश्यकाचर्येषु विधानदर्शनाद्त्र तद्र्धनिश्चायकत्वेनास्यावैयर्ध्यात् । अतः पूर्वोक्त एवार्थ इस्पर्थः । न च स्वाध्यायवानयासिनिहितस्यानधीयानवानयस्य कर्य तद्यंनिर्णायकत्वमिति शंग्यम् । वाधलक्षणे 'अपि तु वाक्यशेपः स्यादन्याय्यत्वाद्धिः कन्पस्य विधीनामेकदेशः स्या'दित्यत्र जिमिनिनेव दुरस्थस्यापि यजतिषु 'ये यजामई करोति नानुयाजेप्त्रि'त्यस्य 'एप व सप्तद्दाः मजापतिर्यज्ञमन्वायत्त' इति वाक्यशेषतायाः स्तद्येनिश्चायकत्वेनांगीकाराद्। भट्टवार्तिकेषि 'येन यस्यार्थसंबन्दो दूरस्थेनापि तेन सः। अर्थतो ग्रसमर्थानामानन्तर्यमकारण'मिति कथनाचेति दिक्। एतदेव निगमयितुं स्वाध्या' यपद्योगिकार्यज्ञानस्यावस्यकत्वं च क्षापयितुमाहुः स्वाध्यायेत्यादि । तथा च यथा दर्शादिपदः समुदायमपदापनम्,एवं स्वाध्यायपदेन तन्माद्यत्स्यक्षापनम् । तस्मिन् हाते फर्ल म्यति, नान्ययेत्यतो योगादर आवश्यक इत्ययः। यत्पुनः सायणीये 'स्वस्यासाधारण' त्तेन पितृषितामदादिषरंपरापाप्ता ज्ञाना स्याज्याय' इति योगान्तरमुक्तम्, तत्रापि श्रुति-स्मृत्याचुक्तानामञ्चयननियमानां येदार्थादिसन्देहनिरासम्य चावश्यकत्वादुक्ती योगी निर्याप इति म योग इटानीन्तनानां मन्द्रवृद्धीनां तायता संकोचनापि फलाप्त्रप फलर्नानि योध्यम् ॥ १०🚉 ॥

१ अपुः मण्यमायनभाषकोषद्रमः कोधनात्। २ स्ट्यानिश्रायकेति पाटः ।

ज्ञातृज्ञापनतासिद्धेये दितीयं वाक्यमीर्यते ॥ ११ ॥ वर्फ्रद्रीदित्येवपैस्त्रयो वर्णाः क्रमाद्विजाः । अध्याप्या इति तस्यापि नियोगः श्चितिचोदितः ॥ १२ ॥ पराधीनतया वाले न विधिः श्चितिचोदितः । तथाध्यापनसिद्धवर्थं तृतीयं वाक्यमीर्यते ॥ १३ ॥ साङ्गेधीते तथा ज्ञाते स्वाध्यायस्तस्य सिध्यति । अध्यापनप्रयुक्तं हि प्रथमं लिङ्प्रयोगतः ॥ १४ ॥ अध्यापनप्रयुक्तं हि प्रथमं लिङ्प्रयोगतः ॥ १४ ॥

एवं तादशाञ्ययनस्य माणवकाधिकारकतं निवार्याध्ययनविध्यमावे माणवक-स्याध्ययनार्या पृहत्तिर्न स्यादिति अंकां वार्यितुं द्वितीयवाक्यस्यं विशेषं स्फुटीकुर्वन्ति द्वाध्यां ज्ञाजित्यादि । ज्ञातुराचार्यस्य ज्ञापनतासिद्धचे। नन्धादित्वाद्यः। विदिक्तव्यान्यस्य ज्ञापनतासिद्धचे। नन्धादित्वाद्यः। विदिक्तव्यान्यस्य क्ष्यम्यस्य ज्ञाव्याप्यादेते, तच्च न ब्राह्मणमात्रपर्मः, किन्त्वये राजन्य-दिज्ञापकत्वसिद्धचर्यं अष्टवर्षवाक्यमीर्यते, तच्च न ब्राह्मणमात्रपर्मः, किन्त्वये राजन्य-विद्यायेरप्युपनयनस्य तत्तद्वर्षं कथनात्ताद्यस्यत्वते अर्थे प्रवर्तनस्यः। श्रुतिचोदितः एतद्यं तस्य आचार्यस्यापि नियोग अध्यापनात्ययेषु नियः ' इत्यनेनाचार्यकरणे विदि-विभावत्ते। स्यत्मनेपदस्य श्रुत्या अध्यापयीतेति विद्यश्रुत्या च चोदितः। अतः स्वस्याचार्य-तस्यात्मनेपदस्य श्रुत्या अध्यापयीतेति विद्यश्रुत्या च चोदितः। अतः स्वस्याचार्य-तस्याद्ययने गृहितिविधात इत्यर्थः। अत्र नियोगपदोक्तया नाभाकरमतस्यात्मिन् स्यले कस्याध्ययने गृहितिविधात इत्यर्थः। अत्र नियोगपदोक्तर्या नाभाकरमतस्यात्मिन् स्थले कस्याध्ययने गृहितिविधात इत्यर्थः। अत्र निर्वन्येन, अध्ययनविधिनव माणवकत्रप्रचा विक्षस्यापरः कुण्ये भवन्यायक्रमत् आहुः पराधीनेत्यादि । यतस्यत्र तथांगीकारे विधिव्यापारः कुण्ये भवन्यायक्रमत् आहुः पराधीनेत्यादि । यतस्यत्र तथांगीकारे विधिव्यापारः कुण्ये भवन्यायक्रमत् आहुः पराधीनेत्यादि । यतस्यत्र तथांगीकारे विधिव्यापारः कुण्ये भवन्यायक्रमत् आहुः पराधीनेत्यादि । वतस्यत्र तथांगीकारे विधिव्यापारः कुण्ये भवन्यायक्रमत्यादे । वतस्यते तथांगीकारे विधिव्यापारः कुण्ये ।

एवमध्यापनविधिना माणवकस्याध्ययनप्रदेशो साधिनायापि गुम्मुखाद्सरप्रदणपात्रमायास्यति, 'उपनीय द्दद्रेद्माचार्यः स उदाहृत' इति याह्मल्योक्ताच्यक्षणात् ,
णपात्रमायास्यति, 'उपनीय द्दद्रेद्माचार्यः स उदाहृत' इति याह्मल्योक्ताच्यक्षणात् ,
तयासत्यनंश्वः स्वाध्यायपद्योगाद्र इत्याकांक्षायां
न त्वध्ययनस्यार्थह्मन्यविद्याक्ति प्रमाणोपन्यासपुरः सराभ्यां मार्थाभ्यां तथित्यादि ।
तृतीयवावयगतं विद्योपं व्याकुर्वित प्रमाणोपन्यासपुरः सराभ्यां मार्थाभ्यां तथित्यादि ।
तृतीयवावयगतं विद्योपं व्याकुर्वित प्रमाणोपन्यायम् स्वाध्यायः सम्यक्ष्मकारकमानमगुरुणा साद्गिति द्याते वेदे तथा नेन प्रकारण स्वाध्यायः सम्यक्ष्मकारकमानमगुरुणा साद्गिति द्याते वेदे तथा नेन प्रकारण स्वाध्यायः अध्यापनयपुर्कः
नताद्ध्यपनं तस्य दिष्यस्य सिद्यति, दि यनो हेतोः प्रथममध्ययनं अध्यापनयपुर्कः

# एतर्ह्यपि तथैवैतन्न कार्या कल्पना ततः ॥ १८ ॥

अध्ययनं अध्यापनप्रयुक्तं तस्माद्ध्यापनमेव पूर्वोक्तदोपनिवारकं गुणजनकं च मतम्। अध्ययनं मतिमिति पाठे तु यस्मात् केचिन्छव्दार्थमनपेक्ष्य तथा जगुः, तस्मात् हि निश्चयेन अध्ययनमध्यापनमयुक्तं मतमिति यत्तदोनित्यसम्बन्धेन यस्मादित्याध्याहृत्य योजनीयम् । एतर्हीदानीमपि तथैवाध्ययनम् । ततो दृष्टानुरोधादुक्तरीत्या कृत्यनं न कार्यम् । अयमर्थः । यदुक्तं त्रवर्णिकाः कर्तव्यमपेक्षन्ते, अध्ययनं च कर्तारमपेक्षत इत्यस्ति परस्पराकांक्षेति, तत्त्रथैव, परन्त्येतद्विचारणीयम्, किमध्ययनं विद्वत्तायोग्यं कर्तारमपेक्षते, तदयोग्यं येति । नान्त्यः । तादशे फलानिष्पत्तेः । आद्यश्रेत्, तदा माण-वकं नापेक्षत इत्येव वक्तव्यम् । फलोपधायिकाया योग्यतायास्तत्राभावात् । नच<sup>्रित</sup> र्णिकाधिकारनियमञ्चाहतिः । अष्टवर्षवाक्य उपनयनाध्यापनयोः सन्निधानादध्ययने विना चाध्यापनासिद्धेस्तदाक्षिप्तेनैवाध्ययनेनोक्ताधिकार्नियमसिद्धेः । अतोध्ययने पुनर्विधिकल्पनं व्यर्थम् । न चाध्ययनवावयवययययम् । वेदस्य स्वाध्यायत्वाय तदा-वस्यकताबोधनेनार्थवत्वादित्युक्तम् । न चावश्यकार्थेनुशासनाभावः शंक्यः । 'आवश्य-कायमर्ण्यपोणिनि'रित्येतदनन्तरं पठितेन 'कृत्याक्षे'तिसुत्रेण तत्रानुशासनात्। नचाध्या-पनियोगे नियोज्याभावाद् व्यापनसम्भिव्याहृतेनोपनयीतेत्यात्मनेपदेनाचार्यकरणलागे नत्कामिना नियोज्याकांक्षा पूरणीया। तथा सत्यध्यापनस्याचार्यत्वसिद्धिरेव प्रयोजनम् नन्वर्यज्ञापनम्, ततश्च सिद्धे आचार्यत्वे तस्यार्थज्ञापनावश्यकत्वाभावान्माणवकस्याविद्व-त्तायां यज्ञाचनधिकारताद्वस्थ्यमिति वाच्यम् । आचार्यछक्षणसमृतिस्थस्य सरहस्य-मिन्यादिविशेषणस्य वलेनाचार्यत्वश्चरीर एवार्यज्ञापनस्य प्रविष्टतया तस्य ज्ञापनावश्य कत्वे शिष्यस्य सुरोन विद्वसंसभवात् । न च सकृदुचारितस्य लिङ्गत्ययस्य विध्य-पेन्यमर्थज्ञापनार्थन्यं चेति साज्यद्वयापच्या वस्त्रव्यमितिशंक्यम् । अर्थज्ञापनस्य आचार्य-न्यम्पाद्यदिव प्राप्त्या विथेस्ताद्रथ्यस्याकल्पनात् । नचवं वेरूप्पाभावेष्यस्यापनाक्षिर ममञ्ययनं किमयेज्ञानार्थम्, उताचार्यत्वार्थम् । आद्ये अध्ययनस्य स्वाध्यायसंस्कारत्वाद् गुणक्रमेन्यम् दिनीये तु नियोगार्थत्यात्मथानकर्मन्यमिति वस्य्यापितिवास्यम् । व्यक्ति भेदेनाडोपान्। आग्रस्य प्रधानकर्मनाया अनन्तराणां गुणकर्मतायाः सुरेवन वक्तुं शस्य त्वात् । नन्त्रष्टरपरारयोक्ते रिधिइये नियोज्यानुक्तावय्युपनर्यानेत्यस्य समिन्याहारा दानार्यन्तकामिन एरोभयवापि नियोज्यनोन्यने । कर्मना त्याचे त्रवर्णिकमाणवकस्य दिनीयेतु नम्परोपनयनपंस्कृतम्यन्येतारान् विशेषः। मनीयने चोपनयनाध्यापनयोकभयो १ विधिनवीन्यापासकस्यामागदिस्यर्थः ।

- रिष माणवकप्राधान्यवोधिकया द्वितीयया माणवकसंस्कारत्वात् गुणकर्मत्वम् । नियोज्य-विचारे तूभयोरप्याचार्यत्वसिद्धचर्यत्वात्मधानकमत्विमिति वैरूप्यं तु दुर्वारमिति चेत्। न। द्वितीयायाः प्राधान्यवोधकत्वस्यानियतत्वात्। 'विषाय गां ददाती' त्यादौ व्यभिचारात । अतो न द्वितीयया संस्कारकर्मत्वनिश्रयः, किन्तूपनयनस्य संस्कारेषु स्मरणात्संस्कारे-कमेल्यम् । तस्य च माणवकसमवेतत्वेनान्तरङ्गत्वादध्ययनाङ्गत्वेषि तमिति द्वितीयान्तेन संस्कारविशिष्टमाणवकपरामश्मितस्य च बत्समालभेते त्यत्र वत्सस्यालभनाङ्गत्ववद्ध्याप-नाङ्गत्वे सिद्धे तद्विशेपणस्योपनयनस्यापि परंपरयाध्यापनाङ्गत्वं निर्वाधम्, तथापि न साक्षा-दाचार्यताहेतुत्वम्, तावन्मात्रेण तद्संभवात्, अत आत्मनेपदेनापि परंपरयाङ्गता वोध्यते, न तु साक्षादङ्गता । अध्यापनस्य तु साक्षादेवाचार्यताहेतुत्वम्, तद्दिना तदभावात् । अत-स्तस्य प्रधानकर्मत्विमिति साक्षात्यरंपराविभागे कोपि न वैरूप्यलेशः । एवं चात्मनेपदस्य विशेषविधानमपि सार्थिकं भवति, उपनयनफल्लस्याध्यैयनस्य कर्त्रगामित्वात् । उपनयन-स्याचार्यताहेतुँहो तु जित्वादेव नयतेरात्मनेपद्सिद्धेर्विशेषविधानवैयर्थ्यमेव स्यात् । न च 'अग्नीना दधीते'त्यत्र यथा आधानफलस्याइवनीयत्वादेरत्रिसमवेतत्वेषि न ताद्रथ्येमि-त्यात्मनेपद्वलाद्ध्यवसीयते, तथात्राप्युपनयनफद्धस्य संस्कारस्य माणवकसमयेवत्येपि न ताद्यम्, अपि त्वाचार्यायत्वमेनेति विशेषवित्रानवैयर्थ्यमाग्रद्धनीयम्। साक्षादाचार्यार्थ-स्वभावस्योक्तत्वात्। परंपर्या ताद्रथ्यस्य चापयोजकत्वात्। विधिद्वयसमभिव्याहारेण ताद-र्ध्यपरंपराया अध्यापनाङ्गतापामेव पर्धवसानात्।परंपरयापि नाध्यापनाङ्गत्विमिति न वक्तुं श्ववयम्, तिमत्येतेन पूर्वपरामशस्य विरोधापत्तेः । एतेनैय 'यर्थेतिष्ठदतो यूपं परिवीयाप्रयं सवनीयं पशुमुपाकरोती'ति यूपपरिच्याणं यूपार्थम्, न तृपाकरणार्थम्, तथोपनीयेति स्मृत्युक्तमुपनयनं माणवकसंस्कारार्थम्, नन्यस्यापनार्थमित्यपि मत्युक्तम् । तमितिश्रीतैन पदेन प्रमितायाः परंपराद्वताया दृष्टान्तवात्रेण वाधितुमगययत्यात् ।

यत्तं तच्छेपत्वाद्धेतानार्थता न स्यात् । साध्यद्वयस्थेकतासंभवादित्युक्तम् । तद्दपि शियिछम्। एकस्मिलेव भोजने मतिकारं तृष्टिपुष्टिश्चद्रपायानां दर्शनात् । एरेनेव वाहनर एपरेन
यमनेन सुख्विशेपस्योदेश्यदेशभाप्तेश्व दर्शनादिति । यद्प्यध्यापनस्याध्ययनपनतरंणासंभवात्यदार्थस्यभावासिप्तमध्ययनं छोकितमेगाद्गीकार्यम्, तारताष्यध्यापनसंभवात्, विदितस्यापि तत प्रांगीकारे त तनो नापूर्व सिच्येत्, दरेशाभागादित्युक्तम् । तद्दिष
तया । छोकिकम्य तस्याद्गीकारे आवार्यनामिदेः । येदाध्यापनेतर तन्समम्णात् । न

१ मानपर्कं कारे रेडः । २ मध्यापनस्येति पाटः । १ रेडम्बेन । ४ मधा पिर्टा ।

तत्र संशयमापन्ना बुद्धिवीक्यार्थनिर्णये । एकवाक्यत्वसंदेहाँदैकार्थ्याभावतः स्फुटम् ॥ १९ ॥ स एकोर्थोत्र वक्तव्यो यच्छरीरप्रवेशतः । एकार्थतां श्रुतिर्याति तद्भावे तु निष्फला ॥ २० ॥ ङ्खितेच भवेत्रूनं वेदाध्ययनबोधने । विदेशिललो धर्ममूलं 'धर्मी यस्यां मदात्मकः' ॥ २१ ॥ एवं पूर्विपिभिः प्रोक्तं जैमिनिः प्रथमं स्वयम् । निश्चित्य लोकशिक्षार्थमर्थप्राधान्यतस्तथा ॥ २२ ॥ धर्मं विचारयामास प्रामाण्यादिपुरःसरम् ॥

चापूर्वासिद्धचापत्तिः, आचार्यक्रतोद्देशेनापि तत्संभवात् । जातेष्टी पित्कृतोद्देशवदिति । किञ्च, वेदस्याव्ययनं सर्वे गुर्वेध्यापनपूर्वेकम्, वेदाध्ययनसामान्याद्धुनाध्ययनं यथेत्या-धुनिकाध्ययनं दृष्टान्तयद्भिरध्ययनस्याध्यापनप्रयुक्तत्वेऽपि स दृष्टान्तोङ्गीकार्यः । तस्मा-दध्ययनेधिकारनियमस्याध्यापनविधिनैत्र सिद्धेः कृत्ये विध्यर्थत्वकत्यनं दृथैव । उक्तप्र-कारं विना तावन्मात्रेण वेदस्य स्वाध्यायत्वासिद्ध्या ततः फलासिद्धेरिति ॥ १८॥

एवं मकारवोधनपूर्वकं मतान्तरनिराकरणेन वेदस्य यथा स्वाध्यायत्वसिद्धिः, तत् साधितम् । तन्मध्ये शन्दार्थानुष्टानेषु शङ्काराहित्यं प्रतिष्टम् । तत्र शब्दे तद्राहित्यस्य गुरपरंपरवा सिद्धेः पटार्थेऽनुष्टाने च तद्राहित्यस्याप्यङ्गविचारादिभिरेव सिद्धेववियार्थे सदेहोवतिष्टते, तदाहु: तचेत्यादि ऐकार्य्याभावत इति । यागदानादिरूपाणां नाना-र्योनां तत्र नानाफळानां च प्रतिपादनेन तथात्वात् ॥ १९ ॥

नया सति यो दोप इत्याकांक्षायां सार्धेन तिन्तराकृतेरावश्यकत्वायाहुः स इत्यादि । तथा च नद्माने वैदाध्ययननोधकनावयत्रयवैषध्वेनेव दोष इति तद्मानाय येदस्पंशार्थमस्यमेत्र तिचारणीयम् । तचान्निने सिध्यतीत्यर्थः ॥ २० 🚦 ॥

तर्दि तत्र पा गतिरित्याकांसायां मीमांसैन गतिरित्याद्यः चेदोऽग्विल इस्यादिद्वाः भ्याम् । अत्र भयवं नारयं पानत्रम्, दिनीयमेकादशहरूनधीयं भागतनम् । तत्सर्व प्रिमोक्तं जीमिनिः प्रयमं साथं निश्चित्य प्रश्नाङ्घोकशिक्षार्थपर्यपाधान्यमङ्गीकृत्य प्रामान क्यादिषुरः मरं यो पर्वः यथं नस्य धर्मतं कथं च बेदस्य तत्निमितिजनकत्वं पत्यं च

१ अपंतनविच्यादमञ्चाह ।

संदेश्ह पुनर्जातो वेदान्तेषु यथा पुरा ॥ २३ ॥
एकवाक्यत्वमेषां हि धर्मकाण्डे कथं भवेत् ।
धर्मः पञ्चविद्यो द्वेषा पङ्भिः संपद्यते तु सः ॥ २४ ॥
देशकालद्रव्यकर्तृमन्त्रकर्मविभेदतः ।
सर्वी वेदस्तेषु लीनो वेदान्तेषु विचार्यते ॥ २५ ॥
'यदेव विद्यये'त्याह 'ब्रह्मा ब्रह्मिष्ठ' एव च ।
तज्ज्ञानं तेषु हि प्रोक्तं कर्तृशेशस्ततस्तु ते ॥ २६ ॥

चेद्रस्य निर्देष्टत्वं येन प्रमाणान्तर्विरोधेषि तदुक्तमेवादर्तव्यिनत्यादिसर्वविचारपूर्वकं धर्ममेव तथा सर्ववेदार्थत्वेन विचारयामासेत्यर्थः ॥ २२ ३ ॥

तर्हि किपविश्वष्टं येनायप्रयम इत्यन आहुः सन्देहस्तु पुनिरित्यादि यथा पुरेति । ऐकाध्यभावतः हि निश्चयेन ब्रह्मसेवकानामेगां चेदान्यानां धरेकाण्डे एक-वानपत्वं कथं भनेदिति, तद्रथमयमुखम इत्पर्धः । कथं ऐकाय्पीमात्र इत्पाकांक्षायां संदेहवीजं च्युत्पाद्यन्ति घम इत्यादिना सगादेन । अग्निहोत्रद्शेषू गेनासचातुर्पास्य -शुमोमभेदेन धर्मः यहात्वकः पञ्चविषः । स एव महतिविहतिभेदेन दिवा । देशादीनि पट् तत्साधनानीति तैः पट्भिः संपयने इति सिन्यति। अनः सत्रौ वेदः पूर्वकाण्डरूपस्तेषु सर्वेषु लीनः धर्म धर्मसावनानि च बोवपनिकाट्य प्राप्य सनाप्तः निराकांश्वनापापनी वेदानतान संग्रहानीत्ये तत्सनदेहवी निवत्यर्थः । नतु यथा एकार्यत्वमे क्वारयनानियामकम्, तया विभागे साकां सत्वपि नियामकान्तरम् । तया महकारिकापि 'स्वार्थरोचे समाप्तानामङ्गागित्वाद्यपेशया । वाववानामे हवाक्यत्वं पुनः संइत्य नायन'इति। तद्भिमेत्य मतान्तरमाहुः चेद्रान्तेष्वित्यादिसगादेन । विचार्यन इति। मीगांसकैर्विनायते। आहेति । 'यदेर विद्यया करोति सत्तदेशास्य बीर्यवत्तरं भरती'ति 'ब्रह्मिन्नो अमा तं दक्ष-पूर्णमासयोर्टगीत' इति क्रमेग येदान्त्युतिः फराश्रुतिधाः । तथा च पदान्तस्यांगिभूत-कर्मापेक्षा, येदस्य चांगभूनज्ञानापेक्षा, अनस्तादश्रज्ञानक्ष्मुक्तेन तैपां फर्नुशेपत्रादस्ये-वैकत्रास्पता । किञ्च, 'इत्याद नास्तिस्पनिराक्षरित्युरास्तास्तिनां भाष्यकृद्ध पुरस्या । स्टरतमेतद्विषयः भवीयः भवाति चेद्रान्तनिषेत्रगेते ति भट्टः मकारान्तरपण्येक्षत्रागयताया-माहेति कुनः संदेद आपाचन इत्पर्धः ॥ २६॥

१ वाद्यादानग्रस्ट्रोन ।

#### ज्ञाननिष्ठाय देयानि कव्यानीति यथा तथा । फलश्चत्या पूर्वकाण्डसमाध्या चावगम्यते ॥ २७ ॥ त्रह्मविद् ब्रह्म भवति परं वाप्नोति क्रत्रचित् ।

एतमेकवाक्यतापकारं दृषयन्ति ज्ञाननिष्ठायेत्यादिभिः सार्वेश्विभिः । इदं वावयं सप्तपस्कन्थीयम् । तत्र यथा पितृणां तृष्ट्यानन्त्याय ज्ञाननिष्ठाय कव्यदानमुक्तम् । तावता न ज्ञानस्य श्राद्धरोपत्वं सिध्यति । दानफ्छानन्त्येन कर्त्रनुग्रहार्थं संप्रदानताया अनुपतिन मात्रत्वात्। अभ्यया ज्ञाननिष्ठः कव्यानि भुद्धीतेत्येव विद्य्यात्। एवं ब्रह्मिष्ठवावयेष्यंतु-.मितरेव क्रियते । ब्रह्मदृष्ट्या कर्भवैषम्यनिष्टत्या तदनुष्रहार्थम् । वस्तुतस्तु तत्र ब्रह्मशब्दो चेदपर इति न तेन वेदान्तस्य कर्तृशेपत्त्रसिद्धिः । नापि यदेवेति श्रुत्या । तस्या जन्नि यमकरणावरुद्धत्वेन विद्यान्तरासंग्राहकत्वात् । उद्गीयविद्यायाः कर्माङ्गत्वेप्यक्षतेः । अती-चुपतस्य मासंगिकत्येन मामं गच्छतस्त्णस्पर्भवद्भिक्षां चरतस्तस्य कव्याशनस्य प्रासंगिन कत्वात्र तेन शेषत्वसिद्धिः । भट्टकारिकोक्तप्रकारस्तु भाष्यप्रकाशे दृषित इति नात्र दृष्गते । तथा च पारार्थ्यमेव जैमिनीये मते शेपलक्षणम् । तच श्रुत्यादिभिरवगम्यते । नया सति 'कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थस्या'दिति सूत्रे कर्मणः फलशेपत्वं पूर्वकाण्डे प्रतिन पाद्यत इति न तस्य ज्ञानशेपत्वम्, तथा ज्ञानस्यापि फलशेपत्वमुत्तरकाण्डे प्रतिपाद्यते, 'ब्रह्म चेद ब्रह्मेर भवती'ति, 'ब्रह्मविदामोति पर'पिति । अन्येपि देशकालादयो य उच्यन्ते 'दिविकदेशे च मुखासनस्य' इत्यादी, तेपि तत्साधनभूता इति सर्वे वेदान्ता ज्ञानमेव राफाउं योषयन्तो निराकांक्षतामापद्यमाना न होषित्वेन कर्मापेक्षनते । नाषि वेदी हान भोपत्येनापेक्षते। ब्रह्मशब्दस्य शब्दब्रह्मण्यपि हत्तेव्वीह्मष्ठशब्दैनापि वेदायेनिष्णातस्य बहीतुं चारवात् । तस्मान्न कर्वरोपत्यम् । नापि विविक्तात्मस्वरूपयोधकत्येन । वैराग्यापत्या गर्पानिधिकारापाद्कत्वात् । देहविभिष्टस्तु न तत्र वोध्यत इति कथपपि वेटान्तानां न पेदरोपना । फिझ, 'वेद्यन्त्याचायोन्तेयासिनमनुशास्ती'ति शीक्षोपनिपदि तैचिरीयाणां अ्यो । तत्र 'चानून्ये'ति वेदपाठनसमाप्तिवोधनाद्पि दोपतं न युक्तामित्यर्थः । किन्न । मातान्तरेषि प्यमेव फलमेदेन समाप्तिमेदेन च शास्त्रमेदोवगम्यते । तथा वैदिकानामप्ये-चमैव भेदीवान्तरकाण्डानां मनः। अतौ भेदकानां घहनां सस्वात् संहर्त्तेवाभावात् ज्यतंत्रतोपनिपदां याच्या । भिन्नशासन्यमेयास्ययम् । तथा चेत् युक्तिभिः प्रमाणिश्च तथा र्निवितं चेत्, तदा नैकापपता घटते । अनस्तदुक्तः पकारो न युक्त इत्यर्थः ॥ २७ ॥

१ पुरुवार्षीतः शस्दादिवार्विष्टरातय माण्याकारी ।

'वेदमनुच्य आचार्यः' इत्युक्तोपनिषद्भचः ॥ २८ ॥ शास्त्रान्तरेऽप्येवमेव वैदिकानां मतं तथा । अतः स्वतन्त्रता वाच्या तथा चेन्नेकवाक्यता ॥ २९ ॥ 'वेदोऽखिलो धर्ममूल'मित्यादिश्च विरुध्यते । वैदिकानामभिध्यानं स्वरादिनियमैर्युतम् ॥ ३० ॥ वेदा एव न चान्यार्था वाच्या द्यद्धिमता कचित् । अतो वेदान्तवाक्यान्याप्रसिद्धिः । वैदिकानामपि तथेव प्रसिन्द्रिः । दिरितिचेत् ।

किश्च। शास्त्रभेदानङ्गीकारे पूर्वोक्तस्मृतिविरोधोपीत्याहुः वेद् इत्यादि । अत्र समृतावित्वलपदात् धर्मस्य च क्रियारूपत्वात् ज्ञानमितपादकवेदान्तसंग्रहे तस्य वाधात् । द्वितीयवाक्ये धर्मपदाच विरुध्यत इत्यर्थः ॥ २९-३॥

अत्र पुनर्भतान्तरमुपक्षित्य द्पपनित वैदिकेत्यादि । यतो वैदिकाः स्वरपूर्वकमनध्यायादित्यापनियमपूर्वकं वेदान्तान् पठित पाठयन्ति चेति वैदिकानां वेदान्तेषु वेद्
इत्यिभध्यानं स्वरादिनियमैपुतं वर्तते, अतो वेदा एव कचित् वेदान्तभागे अन्यायां धर्मइत्यिभध्यानं स्वरादिनियमैपुतं वर्तते, अतो वेदा एव कचित् वेदान्तभागे अन्यायां धर्मइत्यिभध्यानं स्वरादि नियमेपुतं वर्तते, अतो वेदा एव कचित् वेदान्तभागे अन्यायां धर्मइत्यिभध्यानं स्वरादि । अतः वेद इति प्रसिद्धेः सक्षाशात् वेदान्तभाग्यानामन्यामतत्र हेतः अतः इत्यादि । अतः वेद इति प्रसिद्धेः सक्षाशात् वेदान्तभाग्यानामन्यामसिद्धेः । शिष्टा हि वेदान्तभाग्यान्युपन्यस्य इतिश्वतिरितिशावणादित्येच यदिति । यदि
हि वेदान्तभाव्यानि अन्यायांनि स्युः, तदा वेद इति प्रसिद्धं न लभेषुः । वेद इति प्रसिद्धेः
हि वेदान्तभाव्यानि अन्यायांनि स्युः, तदा वेद इति प्रसिद्धं न लभेषुः । वेद इति प्रसिद्धेः
धिता त्याच्या । यद्यन्यार्थताङ्गीक्रियते, तदा वैदिकाभिध्यानं नादर्भव्यम् । शात्वभेदस्य
श्वतिस्मृतिरूपमवल्यमपाणमिनत्तादिभिध्यानस्य च सदाचारे प्रमेशेन ततो नियन्यात् ।
यूतिस्पर्थः। नतु सत्यमभिध्यानस्य श्वत्यायपेक्षया निर्यन्त्यम्, तयाप्यनादिमसिद्धियोनं तः
दिरित्यर्थः। नतु सत्यमभिध्यानस्य श्वत्यायपेक्षया निर्यन्त्यम्, तयाप्यनादिमसिद्धियोनं तः
दिरित्यर्थः। नतु सत्यमभिध्यानस्य श्वत्यायपेक्षया निर्यन्त्यम्, तयाप्यनादिमसिद्धियोनं तः
वक्तव्यमित्याग्रयेन पर्यनुपुद्धेः चेदिकानामित्यादि । वेदिकानापि तथेन वेद इतित्र्व
वदान्त इत्येव प्रसिद्धिः । तया च वेदान्तेषु वेदत्वानङ्गीकारे प्रसिद्धिवपर्थपापयमानं
तस्य बलिष्टलं कत्यिप्यति । 'आनर्थस्य प्रमाणानां विपरीतं यत्रावत्र'मितिन्यायात् ।

१ वेदिकामिप्यानम्यस्य मदाचारस्यन्त्रयः ।

एवं लोकसिद्धस्य जगतो लोकप्रतीतिं वाधित्वा ब्रह्मते-नालौकिकत्वं संपाद्यत इति । अर्धजरतीयन्यायात्तदन्तत्वम् ।

> ननु लोकनिपुणाः कथं मन्यन्ते । शब्दार्थविचारेणेति त्रुमः ।

कथम् । शब्दानामर्थे विचार्यमाणे ब्रह्मेव सर्वं भवति । घटपटादि-शब्दा धर्मवाचका एव भवितुमर्हन्ति । घटत्वादिविशिष्टवाचका ह्येत इति

'वैतानं प्रक्षिपेदण्स्वि'तिसमृत्या 'आहिताशिषशिभिद्दृहन्ती'ति श्रुतिवाधदर्शनाच । अतो विदिक्षप्रसिद्ध्या अपौरुषेयशब्दृत्वेन च येदान्तेषु वेद्रस्वमवश्यं वक्तव्यम् । ततश्च भीषांसन् कोक्तरीत्यैकवावयत्वाभावेषि 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति वेदान्तश्रुत्या वेदान्तानामेव वेदान्येक्षा वक्तव्या । तथा सति अपेक्षया सिद्धे एकवावयत्वे वेद्रस्यान्तो यत्रेति योगेन वेदोन् क्रिभात्वादेदान्त इति प्रसिद्धेरिष सेत्स्यतीति न कश्चिद्दोप इतिचेत् ।

एवं पर्यनुयोगे येदान्त इति मिसिद्धिमन्यथा वक्तं प्रकारान्तरं प्रतिजानन्ति एचिमित्यादि । वक्ष्यमाणप्रकारेणेत्यथे: । तमाहुः स्रोकेत्यादि । तथा च यथा स्रोकसि-द्भय श्रीद्यादेस्टेकिमतीर्ति वाधियत्वा मोक्षणादिना अस्रोक्षिकत्वं संपाद्यते । तथा येदान्तेषु उक्तरीत्या जगतो बस्नत्वं संपाद्यते । साधनं तु मोक्षणवत्तदर्थं नोच्यते इत्यतो-धेनस्तीयन्यायात्त्रथेत्वेन मकारेण मिसिद्धिः संभवतीति येदान्त इति प्रसिद्धेः प्रकारान्तरेण संभवे तामादाय श्रुतिरमृतिविरुद्धोऽन्यार्थताङ्कीकारो न गुक्तः । 'तमेत'मितिन्वायये यदार्दानां विविद्धिपापयन्तत्वश्रावणेन विविद्धिपापात्रस्य च ब्रह्मज्ञानजनकत्वान्यायेन नथापि संदनस्य वक्तमश्चयत्वादेकवानयताद्वीटेत्यर्थः ।

एवं मसिद्धिनशरमनुषपनं मन्यमानः पुनः शङ्कते ननु लोकेत्यादि । मीमांसशा नैयायमात्राश्च ते भनीतिराधितं कथमङ्गीकरिष्यन्ति । तथा च परमतिपत्त्ययों हायं यत्नः, स तु नदनर्जामासद्वर्षे इत्यर्थः ।

न्त्र नाहगन् रूचमेत्रोत्तरमाहः डाट्ट्रेयादि । तथानाप्तत्रात्रयप्राणाण्यस्य तः सँविर-बोदगमानद्धित्वारेणोपगन्तव्यम्, अतो न यक्षवयर्थ्यम् ।

पुनः उन्नी कथित्यादि । तथोत्तरं स्युत्पाद्यन्त आहुः घटेत्यादि । अप्र धर्मप्राप्तः । नायश्चित्रते नित्यो यो धर्मस्तद्वाचका इत्याहत्यधिकस्णसिद्धौ लोकप्रसिद्धिः । घटत्वमिति घटगतो धर्मः कश्चिद्यत्सद्भावात् घटपद-वाच्यता धर्मिणः । 'तस्य भावस्त्वतलौ' इति त्वो भावप्रत्ययः । भाव इति भूधातोधित्र रूपम् । भूषातुः सत्तायां व्याप्तौ वा । उभयथापि व्यापकस्य सतो वा धर्मस्य वाचको भवति। घञ्च स्वार्थे। अन्यथा अनवस्था स्यात् । तथा च घटत्वं नाम सतः व्यापकस्य वा धर्म इत्युक्तं भवति। एवं पटत्वादिष्वपि । तथा च प्रकृत्यर्थः सन् व्यापको वा यदा भवति, तदैव प्रत्ययार्थेनैकवाक्यता भवति ।

ततश्च सर्वेषामेकार्धता स्यात्। अत आकृतिविशेषव्यङ्ग्या धर्माः । ते भिन्ना एव शक्तिसङ्को॰

मीमांसकसिद्धान्तः । लोकप्रसिद्धिरिति । नैयायकादीनां प्रसिद्धिः । एवं तचन्पतीयः शब्दार्थे उक्तः । एवं मतद्वयेपि धर्मस्यैव मुख्यतया तत्तन्छब्दभवृत्तिनिमित्तत्विमत्याहुः घटत्विमत्यादि । अतःपरं तद्विचारेण सर्वस्य ब्रह्मत्वप्रकारं व्युत्पादयन्ति तस्येत्यादि एकवाक्यता भवतीत्वन्तम्। घञ् च स्वार्थ इति । विधीयमानो यो भावस्तस्मि-स्रेव, न तु भावान्तरे । अन्यथाऽनवस्था स्पादिति । यदि भावान्तरेङ्गीकियते, तदा स्वराञ्दो भावे भावशब्दश्रयां निष्पन्नो भावान्तरे धत्रम् श्रस्यो भावशब्दश्र भावान्तरे इत्येवमनवस्था स्यात् । यदि च तत्रागत्या स्वार्थेङ्गीक्रियते, तदा मथम एव तथास्तु । आत्माश्रयस्तु नाशङ्कनीयः। पूर्वपसवादेपि तौल्यात्। व्यवहारोच्छेदपसङ्गाच । तदेत-त्यागेवोक्तं लोके शब्दार्थसंबन्ध इति कारिकया । एवं स्वार्थेङ्गीकारायस्सिध्यति, तदाहुः तथाचेत्यादि । अत्र तदैवेत्येवकारेण पदार्थानां सन्दिनत्वाङ्गीकारे त्वतलादिम-त्ययोक्तः स धर्मोन्यधर्मत्वाद्यथा घटत्वं न पटावच्छेदकम्, तथा घटाचवच्छेदको न स्यात् । व्यवहारः सर्वोपि मतिरुध्येतिति बोध्यते । अतः पद्मरुत्तिनिरुत्तिनिमत्तानु-रोधेन सर्वेषां व्यापकसत्पदार्याभिन्नत्वमवश्यमङ्गीकार्यम्। ततश्च शब्दार्यविचारेण सर्व ब्रह्मैव भवतीत्वर्थः ।

अत्र पुनः पर्यनुषुद्धेः तत इत्यादि । तथा च यदि त्वतलायुक्ता भावाः सद्धर्मा इति सर्वे सदेव, तदा सर्वेषां पदानां घटकलशादिपदवदेकार्थतायां व्यवहारमितरोधस्तुल्य इति न्यर्थः सर्वः प्रयास इत्यर्थः।

अत्र समाद्घते अतः इत्यादि । अतः पदप्रदृत्तिनिमित्तभूतप्रमस्वरूपानुरोपेन

चेन व्यवहारसिद्धचर्थमङ्गीकर्तव्याः । तथा च घटादिशद्धा अरुणादि-शब्दबद्धमेवाचकाः ।

न च स्वरूपतः सतो भिन्नाः प्रत्यक्षतः स्वीकर्तव्या इति वाच्यम् । कारणीभूतस्य सतः एकत्वारकार्ये क्वतो भेदः समायाति ।

सर्वेषां सद्धमेवाचकताया छोकपात्रानिर्वाहाय व्यवहारसिद्धेश्वावश्यकत्वात् आकृतिविशे-पव्यंग्याः कंबुग्रीवाद्यातानितानादिसास्त्रादिमदाकृतिविशेषप्रकाश्याः सतो धर्मास्ते घटप-टगवाद्या भिनाः सतः सकाशाद्व्यचरणेन विळक्षणप्रतीतिविषयाः, एवं शक्तिसंकोचेन अयं शब्द एतदाकारकमेव सद्धर्म वोषयतु, नान्याकारकपित्येवंपकारकेणेश्वरकृतेन वाच-कशक्तेनियमनेन व्यवहारसिद्धचर्थमङ्गीकर्तव्याः । तथा च घटादिशब्दा अरुणादिशब्द-वद्धमेवाचका इत्यङ्गीकारे सर्वेषा ब्रह्मत्वस्य ऐकार्थ्येषि व्यवहाराप्रतिरोधस्य च सिद्धेने भयातवैष्यधिमत्वर्थः ।

ननु शब्दः प्रत्यक्षं चेत्युभयमिषप्रमाणम् । तयोः शब्दापेक्षया प्रत्यक्षमेव प्रवलम् । शब्दोपजीव्यत्वात्सर्वसंमतत्वाच । अतः मत्यक्षतः मतीयमानं स्वरूपतो मेदेन सत्त्वं भेदं च न्यकृत्य शब्दार्थविचारेण सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वसाथनमप्रयोजकमित्याशंकायां तिन्वि धन्ति न चेत्यादि । तत्र हेतुः कारणीत्यादि । अयमर्थः । सत्यं प्रत्यक्षं प्रवलम् , तथापि नास्य पापाण्यं सार्वत्रिकम् । देहात्मनोभेदेष्यभेदस्य घटाकाशमठाकाशयोरभेदेषि भेदस्य मत्यायनात् । अतस्तिनिश्चयार्थे प्रमाणान्तर्माश्रयणीयम् । तत्र मत्यक्षविषया अर्थाः पृथक् सन्तः सतो भिन्नाः भिन्नकारणकत्वात् घटपटस्तंभादिवदिति तु न युक्तम् । एते सदभिनाः सदेनकारणकत्वात्, सौवर्णनटकदुण्डलादिवदिति प्रतिसाधनेन वाधात् । कारणता-याहकस्य सद्न्ययस्यात्रानुकूछत्रक्तियेनास्य भवलत्यात् । न च सतो नानात्वम्, मानामातात् । न चैवं सत्तारयजातिमन्त्रस्यैव सिद्धिः, न सरकारणकत्वस्येति वाच्यम् । सत्ताया आवित्राभागात् । सामान्यादिष्विप वर्तमानत्वात् । न च सा प्रती-तिभ्त्रेष इति वाच्यम् । नियामकाभावात् । तस्या जातित्वाभिमानस्यैवाभ्युपगर्मै-पशरणीन भाषतस्य युक्तत्मत् । अतः सद्धमं एव सत्ता। सा चेत्सर्वत्र, तदा सर्व सदेवेत्युपपादनपन्तरेणेन सिद्धम्। वस्तुतस्तु सत्तायां मत्तान्तराभागात् सदेन सचेति तत्रोगादेव सर्वत्र सदितिनत्ययः । सदेव च कारणम्। असतः कारणस्यायोगात् । अनः पार्नीभृतस्य सत एकन्वानिहमन् भैदामानै कार्ये इतो भेदः समायाति । कारण-शुणानामेत्र पार्यगुणारंमपन्यादिति ।

मृद इवांशभेदादिति चेत् । अस्तु ।

तर्हि अंशेन भेदः। अस्ति । कः संदेहः। कार्यकारणयोर्भेद इति चेत्।

न । कीर्ये समवेतत्वात्कारणमध्यस्तीति मन्तव्यम् । तथा च कार्ये द्विग्रणग्रस्त्वापत्तिः । न वा भेदः प्रतीयते । पिण्डावस्थागता घटावस्या जातेत्येव प्रतीतिः । तथाचाकृतिरेव भिन्नेति धर्मभेद एव जात इति वक्तव्यम् । तथा च सतोष्यंशेन धर्मभेद एव जगजा-तमिति सदेकमेव । न चांशांशिनोभेदः सिध्यति । पूर्ववदेव द्विग्रणः भारापत्तेः ।

एवं सर्वस्य सद्भेदे साधितेषि भेदं विना भिन्नाधिकियाकारित्वासंभ-वात्तदुपपादनाय कारण एव कुतबन भेदोभ्धुपेय इत्याशयेनाह सृद इवेत्यादि ।

तत्रेष्टमभ्युपमच्छन्ति अस्त्विति । ततः प्रत्यातिष्ठते तहींत्यादि । अंदोन भेद्
इति । अंदोन कृतो भेदः । तथाच कार्यस्य कारणीयांश्रजन्यत्वादंशांधिनोभेदेभ्युपगते
कार्यकारणयोभेदोण्ययदिव सिद्ध इति भेद्द्पणं व्यर्थमेवेत्ययः । तिन्नपेघन्ति नेत्यादि ।
कार्यकारणयोभेदोण्ययदिव सिद्ध इति भेद्द्पणं व्यर्थमेवेत्ययः । तिन्नपेघन्ति नेत्यादि ।
कारणगुणानां कार्यगुणारंभकत्वात् । तथा च तदमावात्र मेद इत्यर्थः । नन्वयं
न नियमो यत्कारणगुणैः सर्वेरेव कार्ये गुणा आरंभणीया इति । अतः कारणगुरुत्वस्य
गुरुत्वान्तरानारंभकत्वात्र कार्ये द्विगुणं गुरुत्वम् । अतस्तद्वावो नामेदसायक इत्यत
गुरुत्वान्तरानारंभकत्वात्र कार्ये द्विगुणं गुरुत्वम् । अतस्तद्वावो नामेदसायक इत्यत
गुरुत्वान्तरानारंभकत्वात्र कार्ये द्विगुणं गुरुत्वम् । अतस्तद्वावो नामेदसायक इत्यत
गाद्धः न वेत्यादि, एकमेवेत्यव्यः । नम्बंग्यानां मेदस्योपगतत्वात्वृतो न स्वरूपमेअतः प्रतीतिवर्लनापि विवारं सदेकमेवेत्यर्थः । नन्वंग्यानां मेदस्योपगतत्वात्वृतो न स्वरूपमेवर्षतिवर्णनापित्व वाग्यस्य प्रत्ययेन सम्बाहुरुत्वारंभामापेपि स्वरूपगुरुत्वादेव द्विगुणभाराअंग्रिनोंशिनि चांग्रस्य प्रत्ययेन सम्बाहुरुत्वारंभामापेपि स्वरूपगुरुत्वादेव द्विगुणभाराअंग्रिनोंशिनि चांग्रस्य प्रत्ययेन सम्बाहुरुत्वारंभामापेपि स्वरूपगुरुत्वादेव द्विगुणभारापत्तिः।अतस्तयोर्पिन स्वरूपमेदाद्वेदः, किन्तरूपत्वमहन्वादिपभेभेदादेव भेद इतितदुमपत्तिः।अतस्तयोर्पिन स्वरूपमेदाद्वेदः । अत एव सुवर्णनिष्टभुस्तस्य रस्वपि गृह्वानीति पुज्यते ।
यमिष स्वरूपत एकमेवेत्ययः । अत एव सुवर्णनिष्टभुस्तस्य रस्वपि गृह्वानीति पुज्यते ।

अंशानामिव परस्परं भेदो नाम नानात्वं चेत्। ओमिति केचित्। 'बहु स्याम्' इति श्चतेः । वस्तुतस्तु 'प्रणित्पूर्णमुद्द्यत' इति श्चते-नीशेन नानात्वम् । कार्यावस्थायां व्यापकत्वस्य तिरोभाव एव ।

अथान्योन्याभावः । स च प्रतियोगितावच्छेदकारोपापबादन् लक्षणः । तथा च घटत्वं पटत्वं चैकन्न नास्तीत्युक्तं भवति । नैतत्सारम् । सति द्रव्ये पार्थिवे च द्रयोविद्यमानत्वात् । सर्वन

एवं स्वरूपतः सर्वस्य सदात्मकत्ये साधितेष्यंशानां परस्परं भेददर्शनेन पुनः मत्यवस्थानाभावाय भेदस्वरूपं निश्चेतुं विकल्पयन्ति अंशानामित्यादि । केचि-दिति । भास्कराचार्याः । ततोषि कञ्चिद्विशेषमाहः चस्तुत इत्यादि । उद्च्यत इति । उद्च्यत इति । उद्च्यत इति । उद्च्यत इति । अञ्च गितपूजनयोः'। 'अच इत्येकः इति धातुपाठात्। तथाचात्र श्रुताद्यद्वपन्नेषि पूर्णत्वश्रावणान्नारोन कृतं नानात्वम् , किन्तु 'बहुस्या'मितीच्छया कार्यावस्थायां च्यापकत्ये तिरोभाविते नानात्वमुहते भवति । भगवतः सर्वत्र सर्वस्थत्वात् । अन्यथा असत्कार्यवादापन्तेः। तहृष्णं तु विद्वन्मण्डनदीकायामाविभवितरोभाववादे प्रपश्चितं मयेति नानोच्यते । तस्मान्नागनतुकं नानात्वम् , किन्त्येकत्वाविरोधि, तच्चच्छया पक्ष्यीभवतीति न स्वरूपेकत्ववावकम् । न च युक्तिविरोधादयुक्तत्वं शंवयम् । तद्विरोधस्यात्र भूपणत्वात् । 'तदेजित तन्नेनित' 'आसीनो दृरं वर्जात श्रयानो याति सर्वत' इत्यादिश्रुतिसिद्धत्वात् । 'न दि विरोध उभयंभगवती'त्यादिस्मृतिसिद्धत्वाच् । तस्मादेकत्वाविरोधि श्रौतं नानात्वम्, न मेट उत्पर्थः।

तर्हि अन्योन्यामाय एव भेदोस्तिति विकल्पमनुवद्गित अथेत्यादि । इदं प्राचां स्थलम् । नञ्यास्तु तादात्म्यसंवन्याविष्ठन्त्रपतियोगिताकोऽभाव इत्याहुः । तत्र तादात्म्यं यदि भेदसिद्प्णुरमेदः, तदा घटादिषु तादशामेदसंवन्यस्याभावाद्यक्षणे असंभवदोषः । तया भेदस्य सत्र प्रयोगेन अप्तायात्माश्रयदोषय । अतः स चासावात्मा तदात्मा तस्य भाव-स्तादान्यप्रमित्येत्र वाच्यम् । तथा सति स्वरूपसंवन्याद्गतिरेकः । तत्रय प्रतियोगिताव-चेद्रपत्ररोपापनाद एव पर्यनस्यतीति तयोक्तम् ।

प्रं तदन्य तद्रूपयन्ति नैतत्सार्मित्यादि । इयोरिति । विरुद्धयोर्धर्योः । न च घटसम्पं पटसम्पं न भातीति स्वरूपसंपन्यापित्वपतियोगिताकाभावपत्तमेव तद्रशम्परित्यति वाच्यम्। सर्वस्य सद्रपत्येन सदात्मक्रम्येन च तत्संवन्यापिजनवियोगित गुणप्रसिद्धंचे तथा प्रकटस्य धर्मवैलक्षण्यनिवन्धना प्रतीतिः । श्रुति-स्मृतिविद्धत्प्रतीत्या वस्तुन एकत्वे सिद्धे प्रतीतिस्तिववन्धनैव ।

ति धर्माः स्वतो धर्मिणश्च भिन्ना इति सिद्धम् । नैतदप्यस्ति । तस्यैव प्रथमं धर्मरूपेणाविभावात् । नटस्येव

ताया वक्तुमश्चयतया तल्लक्षणप्रस्य तत्स्वरूपस्यैवासिद्धेः । न चाभाव एव सद्धित्व इति वास्यम् । तथा 'सित घटाभावोस्ति' 'घटभेदोस्ती' त्यादिपत्तितिवाधापत्तेः । न च व्यवद्वारे तस्याः भ्रमत्वं शंवयम् , व्यावद्वारिकदोपाजन्यत्वात् । तर्दि कृत इयं भेद्रप्रतीतिरित्याकांक्षायां तद्धतुमाहुः सर्वेत्यादि । तथा प्रकटस्येति। तैन तेन रूपेण प्रकटस्य । नतु धमेवेलक्षण्यनि वन्यनैवेयं प्रतीतिः, नान्योन्याभावनिवन्यनेत्यत्र कि गमकमत आहुः श्रुतीत्यादि । 'सदेव सम्यनेवेयं प्रतीतिः, नान्योन्याभावनिवन्यनेत्यत्र कि गमकमत आहुः श्रुतीत्यादि । 'सदेव सोम्येदम्' 'सन्मूलाः सौम्येमाः प्रकाः' 'पुरुष एरेद्द् सर्व' मित्यादिश्रत्या, 'भूतानि विष्णु-सोम्येदम्' 'सन्मूलाः सौम्येमाः प्रकाः' 'पुरुष एरेद्द् सर्व' मित्यादिश्रत्या, 'भूतानि विष्णु-सोम्येदम्' 'विष्वं वै ब्रह्मतन्मात्रं संस्थितं विष्णुमायये'त्यादिसमृत्या, वामदेवद्यकादीनां स्वित्रेकर्पत्वप्रतीत्या च वस्तुन एक्त्ये सिद्धे यान्येपामभ्रान्ता भेदपतीतिः, सा धमेवेल-स्वत्रेकरपत्वप्रतीत्या च वस्तुन एक्त्ये सिद्धे यान्येपामभ्रान्ता भेदपतीतिः, सा धमेवेल-स्वत्रेकरपत्वप्रतीत्या च वस्तुन एक्त्ये सिद्धे यान्येपामभ्रान्ता भेदपतीतिः, सा धमेवेल-स्वत्रेकरपत्वप्रतीत्या च वस्तुन एक्त्ये सिद्धे यान्येपामभ्रान्ता भेदपतीतिः, सा धमेवेल-स्वत्रेवत्यस्य च वोधनात्तदेव नियामक्रमित्यर्थः । स्वत्रेवन्यन्यनेवन्यनेव । श्रुत्यादौ वस्त्वैत्यस्य च वोधनात्तदेव नियामक्रमित्यर्थः ।

अत्र पुनः शङ्कते तहींत्यादि, सिद्धमिति। तैरेव मगाणैः सिद्धम् । तथा च वृथैपायं भेददैवणाडम्बर इत्पर्थः ।

तह्ययन्ति नैतदित्यादि । 'सोकामयत स तपोतप्यते'त्यायुत्तरं स्वरहुमवनस्योक्तत्वात्स्ययमेव धर्मछपेणाविभवतीति धर्मा न धर्मिणः सकाग्राद्धिनाः । नापि
स्योक्तत्वात्स्ययमेव धर्मछपेणाविभवतीति धर्मा न धर्मिणः सकाग्राद्धिनाः । नापि
स्वतो भिनाः । स्वरूपेवयस्योपपादितत्वात् । किन्तु भगवत एव तथा मान्य्येन परस्पस्वत्वस्यान्त्रदरूपवद्धिनाः मतीयन्ते । अतो न भेदद्पणं व्यथिमित्यर्थः । अत्र यद्यप्येरिवलसणत्वान्तदरूपवद्धिनाः मतीयन्ते । अतो न भेदद्पणं व्यथिमित्यर्थः । अत्र यद्यप्येतावतेव निर्वादो भवति, तथाप्युपसंदारे 'मायायादो निराह्नन' इति कयनाद्व च
प्रयमपदादितोत्रे एतावती बुटिरिति मतिमाति । मयमं पर्यस्येणाविभागिदित्युक्ते
मयमपदादितोत्रे एतावती बुटिरिति मतिमाति । मयमं पर्यस्येणाविभागिदित्युक्ते
मायम्यस्य कालहत्वाचेन भेदमापाद्येत् । ततस्तिन्तरामाप 'सदेव सोम्येदमव आमी'मायम्यस्य कालस्य योधनार्थत्वमतिपादनेन भिन्नतानिराहरणम्, तत्मसङ्गेन पहपदस्य
मुख्यार्थतानिराकर्णम् । ततः 'अस्ति भाति निर्य रूपं नाम चे'र्यंशपञ्चकम् । आधं वर्य
मुख्यार्थतानिराकर्णम् । ततः 'अस्ति भाति निर्य रूपं नाम चे'र्यंशपञ्चकम् । आधं वर्य

१ धर्म। २ मेर दूपनेति पाटः।

नानारूपेण प्रकटस्य रूपद्धये भेदप्रतीतिवत् । नाब्रह्मेवार्थः प्रतीयते । अतः कृतापि जिज्ञासा क्रण्डितेव भवेत् ध्रुवस् ॥ २१ ॥ अनारभ्याधीतगार्ह्यस्मार्ता इव भवेद्यदि । प्रिक्रया महतां वृतिः स्वातन्त्रयं चात्र तेन न ॥ २२ ॥ धर्मार्थकाममोक्षारूयं श्रेयः स्मार्तं न वैदिकस् । पुरुपेक्षावशेनेते साध्यसाधनतां गताः ॥ २३ ॥ अळौकिको हि वेदार्थः प्रमाणान्तरगो न हि ।

रणिनिति । एवं भेदवादे मायाबादे च निराकृते तद्ये अयं ग्रन्थः नाब्रह्मैवाधः प्रती-यत इति । एवं भवश्चस्य ब्रह्मभिन्नत्वे मायिकत्वे च निराकृते स्ति अब्रह्मैवाधः प्रतीयत इति न । तथाच लोकनिषुणा ,मायाबादिनश्चैवं मानियतुं शक्याः । अतोर्धनस्तीयन्याया-द्वैदिकानां वेदानतत्वप्रसिद्धिः, नतु भवदुक्तमकारकादेकवाक्यत्वादित्पर्थः ।

तेन सिद्धमाहुः अत इत्यादि । यतो भवदुक्तरीत्या वेदवेदान्तयोरेकवानयताया वक्तपश्चवयतया वेदान्तेषु वेदत्वस्यासिद्धत्वाक्तीमिनिकृता धर्मिजिङ्गासा वेदान्तानसंगृह्णाना तदंशे भ्रवं निधयेन प्रण्टितेव भयेत्। स्वाध्यायाध्ययनविधिना तदभ्ययनस्याप्राप्तेः । ततथ वैदिकाभिभ्यानेन कृतमपि तेषा वेदत्वसमर्थनं वृथेवेत्यर्थः ।

नतु वैदान्तानामनारभ्याधीतत्वाचदुक्ता आत्मज्ञानादयो धर्मा गार्ह्यस्मार्ता इवेति स्मृतिपादे स्मृतिविचारेणेय तेपि विचारिता एवेति न धर्मिजज्ञासायाः कुण्डितत्विमित्येवं सम्धेने, तदिष द्ययन्ति अनारभ्यत्यादि । वेदान्ता अनारभ्याधीता गार्ह्यस्मार्ता इव यदि भनेषुः, तदा महतां मृद्यकृता स्मृतिकृता च या प्रक्रिया प्रकारः मृतिनैतेनं व्यवहारः, स च तथा भवेत्, तेपा स्वातन्त्रयं वेदिभिन्नत्वं च भवेत् । मृद्यकाराः यत्र धर्मान् विचारयन्ति, तत्र 'अय कर्माण्याचारादीनि मृद्यन्ते' 'अय गार्द्याणि वश्यामः' 'अयातो गृगस्थान्यिपानानां यमें'त्येपं प्रतिज्ञाय तत्तर्त्रभेकालादिकं वदन्ति । स्मृतिभाराय यत्र वदन्ति, तत्र महत्तिपु स्मृतिषु 'अयातः सामयिकाचार्यकान् धर्मान् व्याग्यास्यामः, ' 'योगीत्यरं यात्रवत्ययं संपृत्य मृत्योग्रयन् । अयातो हिमग्रेलामे देवदान्तमेगृत्ये । व्याम्भेकामामानीन्यवं धर्मक्यनं प्रतिज्ञाय, स्थानविद्येपे तत्तन्तन्त्रभेन यदन्तीति प्रवाति प्रवाते हस्यते । अमुक्षमृत्यम् अमुक्रस्मृतिरिति कर्तृनामपूर्वको व्यवन्तार्थ हस्यते, तेपा पेट्यन्ते च हस्यते, तत्सर्व घेटान्तेष्वि भपेत् , येन तस्र येदान्तेष्व प्रतिविचारेण तदिचारितद्वप्रभावान्तेषु हस्यो, तेनिते गार्थम्मानं इत् न । तथाच स्मृतिविचारेण तदिचारितद्वप्रभावान्तेषु स्थाने नार्थमानां इत् न । तथाच स्मृतिविचारेण तदिचारितद्वप्रभावान्तेष्व स्वानिकृत्यान्ति । स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति । स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति । स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति । स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति । स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति । स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृति स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृत्यान्ति स्वानिकृति स्वानिकृति स्वानिकृति स्वानिकृ

परमात्मविचारेण ते चत्वारो हालौकिकाः ॥ ३४ ॥ धर्मे ब्रह्मणि च प्रोक्ताः फलत्वेन तथैव ते ॥ ३४ ॥ विराजमिसंपद्यते ।' अमृतीभवति ।' प्रजापतेखे सायुज्यमु- विति ।' इदं सर्व प्रजापतिः ।' 'न स पुनरावर्तते'। 'वशीयान् भवति ।' 'सिनमेपान् कामुका एनं स्थियो भवन्ति ।' 'य एवं वेद प्रतितिष्ठति । अन्नवानन्नादो भवति। महान्भवति प्रजया पश्चिमेन्द्रस्वचेसेन' इत्यादि ।

जिज्ञासाकौण्ठ्यं दुर्वारमेवेत्वर्थः। कासुचित्स्मृतिषु प्रकाराद्र्शनात्। 'यद्दै किश्च मनुरवदत्त-द्भेषज'मितिश्रुताविष मन्त्रादरदर्शनाच। प्रकारादिरप्रयोजक इत्याशंकायां युक्त्यन्तरमाहुः धर्मत्यादि । मकारादर्शनेषि कचिदादरेषि स्मार्ते धर्मादिकं श्रेयो वैदिकं न । तत्र हेतुः जीवविचारितत्त्रम् । यत एते स्मार्ता धर्माद्यः पुरुषेक्षावशेन पुरुपाणामृपीणां स्मरणपूर्वक-विचारवरोन साध्यसाधनभावं प्राप्ताः । अतः प्रकाराभावेषि श्रुतौ कचिदादरेषि न सर्वे वैदिका: । वेदान्तानां त्त्रपौरुपेयत्वात्तदुक्तो वेदार्थः स यतो हेतोरलौकिकः अतो हेतोः त्रमाणान्तरमो योगादिवमाणगम्यो न । अतस्तद्विचारस्यावश्यकत्वेऽपि यस्मान्न विचारः, तम्मात्सा तदंशे कुण्डितैवेत्यर्थः । ननु फलं हि यहैंवेंदे प्रतिपायते, वेदान्तेषु तु यज्ञाप्रतिपादनात् फलाभावेन तेषां वेदोपरत्वम्, अतः कि तद्विचारेणेत्यतस्तद्विचारेपि न धर्मजिज्ञासायाः कुण्डितत्वमत आहुः परमात्मेत्यादि, धर्मे ब्रह्मणि चेति । धर्मकाण्डे ब्रह्मकाण्डे च। तत्र काण्डद्वयस्थाः श्रुतीर्दर्शयन्ति 'विराज'मित्यादि। अत्र विराजमित्यादयः पूर्वकाण्डस्याः। 'न स पुनरावर्वत' इतिछान्दोग्योपनिपत्स्थम् । 'य एवं वेद मतितिष्ठती'ति भृगृपनिपत्स्थम् । तथा च पूर्वकाण्डवदुत्तरकाण्डेपि चतुर्णो फलानां श्रावणादूपरत्वप-संगतमिति मीमांसकमते धर्मजिज्ञासाकौण्डचमपरिद्दार्थमेनेत्यर्थः । एवमत्र जिज्ञासाया कुण्ठितत्वसाधनेन धर्मो न सर्वस्य वेदस्यार्थः, किन्तु पूर्वकाण्डस्पैवार्थ इति सिध्यति। तथा सति वेदान्तेषु वेदत्यमपौरुपेयशब्दत्वाद्वा परमात्मवाक्यत्वाद्वा वक्तव्यम्। तदाप्येका-र्थत्वाभावाद्विभागे साकांक्षत्वाभावाच तयोरेकवाक्यत्वाभावेन भिस्नशास्त्रतमेवेति कथ द्वयोरेकवावयत्विमिति तान् भरयाक्षेपः पर्यवस्यति । तत्र यदि 'भरयक्षेणानुभिस्या वा यस्तुपायो न बुध्यते। एतं विदन्ति वेदेन तस्मोद्वेदस्य वेदतें ति सायणीय ऐतरेयत्राह्मण-भाष्ये संपतित्वेनोपन्यस्वात् श्लोकात् पत्यसायगम्यश्रेयःसायनस्यैव सर्ववेदार्थरवप्रुप-गम्यते, तदाप्यथातोऽलोकिकोपायिकशासेत्यकथनाज्ञिज्ञासायाः कुण्डितत्वं दुर्वारमेवेति सिध्यति ।

अथ वेदाध्ययनं ब्रह्मचर्ये, वेदान्ताध्ययनं संन्यास इति तदिः चारः पृथगेव ।

समाप्तिश्च श्रुपते । शिक्षायां 'वेदमनूच्याचार्योन्तेवासिन् पतुः शास्ति ' इत्यादिना उपनिषदनन्तरं पठिता । आचार्यान्तरेपि ग्रणोपः

तत्र व्यवहारे भट्टनयमंगीकुर्वन् मायावादी वा जैिवनीपणीतसंकर्षणकाण्डाभिमानी चा कुण्डतां समाधते, तद्तुपद्नि अथेत्यादि । नात्र वेदान्नार्थविचाराभावेन कुण्डता । येदाध्ययनस्य उपनयनानन्तरमध्ययनादिविधिना प्राप्तत्वात्तस्य चार्वज्ञानार्यत्वादर्यज्ञानस्य च विचारमन्तरेगासंगवात्तत्र विचारः पूर्वकाण्डस्यैवाध्ययनादिविधिनाक्षिण्यत इति तदर्थस्य धर्मस्येवात्र जिज्ञासा प्रतिज्ञाता, न वेदान्तार्थस्यापि । वेदान्नाध्ययनं तु तैत्तिरीये भार्गन्यां विद्यायां 'भृगुर्वे वारुणिः वरुणं वितरमुवससार, अधीहि भगवो ब्रह्मेति, तस्मा एतत्मोनाचे ति, छान्दोग्ये 'अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारदस्तं होत्राच यद्वेत्य तेन मोपसीद, ततस्त छ र्व बक्ष्यामी'त्यरवापनाध्ययनिक्रिगात् सन्यास इति पूर्व तदाधिकाराभावात् । पश्चान्त्रमुक्तुःवादिसानवतुष्ट्यसंपत्तिरूपे वा संकर्षगकाण्डोकेऽन्यस्पिन्वाधिकारे संपन्ने तद्यं व्यासेन जैमिनिना च तद्विचारः पृथगेव कृत इति विषयभेदान धर्मिज्ञासायाः कुण्डता । नापि पृथिवचारादेकवावयस्यस्य येद-त्त्रस्य वा हानिः । 'तमेतं वैदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिपन्ति ब्रह्मचर्येण यज्ञेन तपसा अद्याऽनाशकेने'तिवावयेन वेदानां वेदान्तरोपनयेकपावयत्वस्य वेदान्तेषु च मन्त्रबाह्य-णात्मकन्येन वा अपीरुपेयशब्दलेन वा परमात्मवाक्यत्वेन वा वेदरवस्य च सत्त्वादित्यर्थः।

एरं मतान्तरेण प्रतिज्ञान्तरमाळंग्य दोषे परिदृते तन्पतीयमैकनावयत्वप्रकारं दृषितुं पूर्वेकं स्मारयन्ति समासिश्रेत्यादि अनन्तरं पिटतेति। एतदनुशासन-मुक्त्रा समाप्ती 'सेपा नेदोपनिप'टिति वाम्येन पटिता । तथा च यदि भगदुक्तरीत्यैक-याम्बन्यविनेतं स्यात्, वेदसमाप्ति अनन्तरमागस्योपनिपत्तं च न वदेत्, अतो न त्येभगानपत्विष्ययः । ननु शिक्षायां 'वेदपनुन्ये'ति वस्तामस्ययेन वेदाध्यापनीपनिषदः ध्यापनयोरेककर्त्रका वेदाध्यापनस्य पूर्वकालिकता च लभ्यते, त्कस्तत्रैवानुशासनात्, नतु शाग्रममासिरिष, अतो यनैराचायगता, तत्रोपनिषदां पश्चात्वाडोऽर्धमासोनूपत इति न तैयोः शास्त्रमेर्कत्वम्, बाचार्यान्तरेण तत्याउने तद्भावान्, अत कथमेकरावयत्याभाव इत्यन आहुः आयापान्नरेवीत्यादि । आचार्यान्तरे यदध्ययनपापाचते, तरिक ग्रह्मचर्य

<sup>•</sup> उपनिस्तामगर्भे ।

संहारन्यायेन पूर्वकाण्डाध्ययनमेव ब्रह्मचर्ये। नोत्तरकाण्डस्य। सौकर्या-र्थमेव पाठान्तरम् । इदानीं विचारस्त पश्चादेवेति नैकवाक्यता। अत एव विचारोऽपि पृथगेव। 'साङ्गोपनिपद' इति पृथक्पुराणेषु निर्देश इति। अथवा। क्रत्रापि आश्रमे विचारोऽस्तु। नैकवाक्यता। न

उत संन्यासे । तत्र यद्याद्यः पक्षः, तदा तु गुणोपसंहारन्यायेन पूर्वकाण्डाध्ययनमेव ब्रह्मचर्ये, ब्रह्मचर्ये विहितं यत्पूर्वकाण्डाध्ययनं ब्रह्मचारिणः, तद्ध्यापनं वा तद्गुणभूतस्या-चार्यान्तरस्य समानविषय एवाध्ययन अध्यापने उपसंहार्याक्षेः। 'उपसंहारोयभिदा'-दितिसुत्रे तथैव सिद्धत्वात्। नोत्तरकाण्डस्य। समानविषयत्वाभावात्। अत आचार्यान्तरेषि तद्ध्ययनानन्तरं विद्गयीत्य स्नाया'दिति समावतेनस्य पाप्तेने तस्य शास्त्रसमाप्तिवाध-कत्वम् , न वा उपनिपदानन्तयेशयकत्वम्। अतः शास्त्रमेदो निरायाधः। अथ संन्यासे, तदा तु तन्मते केवलज्ञानस्यैत्र मोक्षहेतुत्वाङ्गीकारा'द्विविदिपन्ती'ति श्रुत्मा विविदिपायामेव वेदोक्तसाथनानामङ्गीकारेण ज्ञानशेषताचा अपि वेदेष्वमात्राच तथाप्येकवावपत्वम् , इच्छाया अपुरुपार्थत्वे वेदानामपुरुपार्थपर्यवसायित्वं वेदमयोगाभावापत्तिथेत्यधिकं दोपद्रयमित्यर्थः। ननु यदि नैकवानयत्वम्, तदेदानीं कृत एकस्मादाचार्यादाचार्यान्तराद्वा ब्रह्मचर्य एव पढिनत, तद्दैव शिष्टाः पाठवन्ति चेत्यत आहुः सोकर्षेत्यदि। पश्चादेवेति। साधनचतु-प्रयसंपन्यानन्तर्यादेभवद्भिरङ्गीकारात्तवेत्यथैः । ननु तर्हि विचारपश्चात्त्वमधिकारभेदकृतम् न शास्त्रभेदकृतमिति यदुक्तम्, तदप्यादियतामित्यनामित्यत आहुः अत एवेत्यादि । अत एवेति।शास्त्रभेदादेव। तत्र हेतुः साङ्ग इत्यादि। तथा च स्यकल्पितपुत्रत्यपेशया उप-खृंइणसिद्धस्य विष्ठिरुराद्वाक्यभेद्यस एव युक्त इति तदाद्रियत इत्यर्थः । ननु तर्हि यन्भने आश्रमान्तरेषि विचार इत्यङ्गीकियते, अलौकिकोपायवेद कत्वरूपं वेदस्वमादाय, तन्नवेनिक-वाक्यत्वमस्त्रिति चेत् , तत्राहुः अधवेत्यादि। न चेद्रत्यभित्यादि । तन्मनेषि ताद्दर्श वेद्रत-मुपनिपदां न। यदि तथा निमिन्यभिषेतं स्यात् , तदा निमिनः पूर्व धर्मनिहासां मतिज्ञाय तदन वान्तरविचारत्येन 'अधातः दोवलक्षणम्' 'अयातः कत्वर्यपुरुपार्थयोजिज्ञासे'ति यथा मध्ये उक्तवान, तथा पूर्व 'अथानोऽजीकिकोपायिज्ञासे'ति प्रतिज्ञाय प्रयादेव सदिशेपविचार-स्वेन धर्मजिज्ञासामुगासनाजिज्ञासां च पैविनानीयात्। तथा तु नास्नीति तादशोपायवि-दोषाचेदकतरूरं वेद्रवं तस्य नाभिवनप्रयमिणदाम्। अतो न तद्रीत्यापि वेदकतान्यत्वं बेदाम्तानामित्वर्थः । एवं सर्व तन्त्रनं द्विता विदिक्ताभिध्यानाचत्तेन मत्यप्रित्यतम्, त्रस्य रीपिल्पेन तरुत्तरस्य पूर्वपनुक्तत्वादिदानीं वत्समृत्वा फदाचिखुनः प्रत्यविष्टेदिन

वेदत्वमुपनिपदाम् । स्वरादिनियमस्तदन्तानामपि आचारपरंपरया । वानयेन तृपयोगो 'यदेव विद्यया करोति 'इति । तथापि कथमुप-योग इति वेत् । उच्यते । लौकिकेषु पदार्थेषु साङ्गो यङ्गोऽध्यस्यते, वेदिके तत्रार्थे वैदिकता संपद्यत इति । ब्रह्मवादेन सर्वस्यापि ब्रह्मत्वेऽ-वगते ब्रह्मण्येव यङ्गः प्रतिष्ठितोऽपि भवति । अयङ्गकालेऽपि वैदिकत्वं सिध्यति । नमु वेदान्तत्वं कथम् ।

त्यतस्तत्स्वरूपमाहुः स्वरादीत्यादि । अपिः गर्हायाम् । मूर्खः प्रत्यवस्थातेति । इदं तु प्रागेव विष्टतमिति न पुनरुच्यते । तथा च तस्य शैथिख्यात्र तेन प्रत्यवस्थानं युक्तमि-रयथेः। 'यदेवे'तिवाक्योत्तरस्य पूर्वं सम्यगप्राप्तत्वात्तेन प्रत्यवतिष्ठासन्तं प्रत्याहुः वाक्येने-रयादि । अनेन वाक्येन तूपयोगमात्रमुच्यते, न तु शेषता नियन्तुं शक्यते । तथा सति फल्युतिकाण्डासपाप्त्योविरोधापत्तेरिति प्रागेवोक्तमिति न तेनापि पत्यवस्थानावकाश इस्यथः। ननु श्राद्धे ज्ञानोपयोग आनन्त्यार्थः, 'ज्ञाननिष्ठाय देयानि कन्यान्यानन्त्य-मिच्छते'ति कथनात् । सोपि संपदानपुरुपद्वारा । अत्र तु वाक्ये कर्ममात्रपौष्करूपं फूछ-त्वेनोच्यते। तत्र द्वारं चेन्न वक्तं शक्यन्ति, तदा परा जेप्यन्तीत्याशयेनाह तथापीत्यादि। चत्रोत्तरत्वेन सोपपत्तिकं मकारमाहुः उच्यत इत्यादि । छौकिकैः पदार्थेयेज्ञो न सिध्य-तीति गुणक्रमेवोधक 'र्श्वाहीन्योसती'त्यादिवावयै: साङ्गो यज्ञो लौकिकेषु पदार्थेण्यारोप्यते, वैदिके कर्भणि तदुपकरणभूतस्य पदार्थस्य मृतेंदेवतासिक्धानेन देवतात्ववत् वैदिकता संपयत इत्येतदर्थम्। एतत्पूर्वकाण्डे सिद्धम्। उत्तरकाण्डे 'सन्मूलाः सोम्येमाः प्रजाः' 'इदं सर्वे यदयमात्मे'त्यादिवारयश्रावितेन बहावादेन सर्वस्य प्रपञ्चरेय प्रापश्चितस्य च वस्तुनी बद्यत्व अनुगते यहोषि सद्भूष्वात् ब्रह्मात्मक एव भवति । किञ्च । यज्ञमानस्यापरामावाय मितिष्टिनोपि भवति । तदुक्तं तित्तिरीयसंदितायां 'वासिष्टो इ सात्यह्व्यो देवभागं पप्रच्छ यत्सं जयान्यद्भयाजिनो यीयजो यहै यहं प्रत्यतिष्टियाय यहपताविति स होवाच यहपताविति सत्यदि गृज्याः परावभृष्ट्रिति होवाच यहे वाव यहः मतिष्ठाप्य आसीद्यजमानस्यापरा-भाषायेवी'ति। विश्व। अयहकालेपि पदार्यानां ब्रह्मात्मत्वावगती तेषां वैदिकत्वं सिध्यति। तयाचात्रापरामाव।दिफलार्थे ब्रह्मवादेन सर्वस्य ब्रह्मात्मावगतिर्द्वारमित्यर्थः। एवमुत्तर-दानेन निद्ये परे पेदान्तानां पूर्वोक्तार्थजस्तीयन्यायोद्देदान्तत्वमुपसंहतम्। तेन काण्डद्रय-स्पापि 'सर्वे पदा यत्तद्मापनन्तां'ति, 'ओमित्येतदसर्पिदं सर्वे तस्योपन्यार्यान'मि-सादिश्वितिभः, 'वेदेश सर्वरहमेत्र वेषः' 'वेदास्तिकाण्डविषया ब्रह्मान्मविषया इमे, परो-

तच कृष्णप्रसादेन मायावादो निराकृतः ॥ ३५ ॥ अवैदिको महादेवस्तत्र साक्षी न संश्रयः । ये वैदिका महात्मानस्तेषां चातुपतिस्तया ॥ ३६ ॥ अवैदिका मत्तेषे मया चोपेक्षितः पुनः । स्थापितो बह्मवादो हि सर्ववेदान्तगोचरः ॥ ३७ ॥ काशीपतिस्तिस्रहोकेशो महादेवस्त तुष्यत । कस्यिचत्वय सन्देहः स मां पृच्छत सर्वया ॥ ३८ ॥

सवादा ऋषयः परोक्षं च मम विय'भित्यादिसमृतिभिश्च ब्रह्मविषयत्वेन, 'फलश्चितिरयं मृणां न श्रेपो रोचनं परम्, श्रेपोविवसया मोक्तं यथा भैपन्यरोचन'भित्यादिभिमोंक्षेक- भयोजनत्वेन चैकवाक्यरहम्, नान्यया । तचेनाङ्गोकियते, तदा क्रयमि नैकवाक्यत्विमिति तन्मत उत्तरकाण्डस्य वेदान्तत्वं न क्रयमि सिध्यतीति तान् पर्यतुयुङ्गते ननु चेदा-न्तत्वं कथिति । कमिमीमांसक्रमायावादिनोमितमालंक्य मां पर्यनुयुङ्गानैक्तरकाण्डस्य वेदान्तत्वं स्वस्वमतेन समर्थनीयभित्यथः ।

प्वं पर्यनुयुज्य पत्रावलम्बनमुपसंहरित तचेत्यादि । तत् एकवावयतापादकं मीमांसकादियतं मायावाद्य कृष्णप्रसादेन निराक्ठवः, न तु युक्तिमात्रेण । कृष्णप्रसाद-वीजं त्वत्र भगवन्यत्रव्यवादस्यापनम् । 'एप तेमिहितः कृत्सनो बहावादस्य संग्रह' इत्यु-द्धवं प्रत्येकाद्ये भगवद्यवयात् । बहावादस्यरूपं तु 'सर्वे वेदा यत्पद्रमापनित' 'इदं सर्वे यद्यपात्मा' 'पेदेश सर्वेरहमेव वेदाः' 'वेदािक्षकाण्डविषया ब्रह्मात्मविषया इमे,' 'अहमे-वासमेवाप्त' इत्यादिश्वतिस्मृतिप्रतिपादितं वोध्यम् । अत्र मानमाहुः आवैदिक इत्यादि । महादेवस्य आसमन्ताद्वदिकत्वं तु 'पेदः शिवः शिवो वेदः' 'वेदाध्यायी सदाशिव' इतिश्वत्रपुराणवात्रयाद्वेष्ट्यम् । अनुमतिरिति । साक्षिणीति शेषः । नतु यच्छन्द्राधिन-चारेणोक्तम्, तत् मीमांसकादिभिवैदिकंभिन्तव्यम् , नतु नैयायकाचैः, अतो नैतावता निर्वाह इत्यत आहुः अवेदविदिति । तथा च 'एतेन शिष्टापरिग्रहा व्याख्याता' इतिमुत्रे तेषां तथात्रवोधनाचेऽपयोजका इति तद्दनादरेप्यक्षतिरित्यर्थः । नतु महादेवादेः साक्षित्वं कृतो हेतोरित्यत आहुः स्थापित इत्यादि । तथा च तोपादेव साक्षित्वं करिष्यतीर्वत उच्यते इत्यर्थः । नतु श्वतनेवापितं इतं चेदेवं प्रावचक्षत्रमस्य कि मयोजनमत आहुः यस्यचिदित्यादि । मितवादिनः संदेहिनराक्ररणमेतत्वयोजनामिन

न भयं तेन कर्तव्यं ब्राह्मणानामियं गतिः । डिण्डिस्तु वादितो द्वारि विश्वेशस्य मयात्र हि ॥ ३९ ॥ विद्विद्धः सर्वथा श्राव्यं ते हि सन्मार्गरक्षकाः ॥ ३९१ ॥ इति श्रीमद्वस्थानार्थिवरिचतं पत्रावसम्बनं संपूर्णम् ।

त्यर्थः । वादे जयपराजयसंभवात्तरक्षनं भयं न कर्तव्यिगत्यर्थः । तत्र हेतुः ब्राह्मणानामियं गितिहिति । पूर्व याज्ञवस्वयादिभिहत्यव करणात्तर न टोप इत्यर्थः । विद्विद्विदित्यिः । एवं करणपयोजनपाहुः विद्विद्विदिति तथा च सन्मार्गरक्षणमेतस्करणप्रयोजनिवत्यर्थः ।

एप पुष्पाञ्चलिः श्रीपदाचार्यचरणाम्युजे ।
निवेदितो मया तेन चापलं मे समन्तिवति ॥ १ ॥
इतिश्रीपद्रष्टभाचार्यचरणैकतानपीताम्बरात्मनपुरुषोत्तमेन विरिचतं
पत्रावलम्बनविवरणं संपूर्णम् ।

# मुद्रितपुस्तकानि ।

| <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | £• }-0-0            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| १ सेवाफलम्। ब्रादशविवरणसमतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ₹. १-°-°            |
| २ क्रिशेष्ट्रश्रमम् । पश्चिरणसमेतम् । <u>। जनान</u> ुवादसम्ब                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | €. १-0-0            |
| ३ संस्थासनिषयः । अष्टविवरणसमेतः । गुजराज्यादसम्बन्धः 🐣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | le.                 |
| ्र जलभेदः। चतुर्विधरणसमेतः।<br>४ पञ्चपद्यानि । विचरणद्वयसमेतानि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | £. 8-0-0            |
| ४   पश्चपद्यानि । विवरणद्वयसमेतानि । 🏬 🚬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| ि सिवाफलम् । विवरणश्रयम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | €. 2-0-0            |
| ५ भारताध्या । चतर्वाद्यकासम्बद्धाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | £, 8-0-0            |
| ६ सिद्धान्तमुकावली । अथविवृतिसमेता । गुजरानुवादसमेता च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ₹. १-p-0            |
| ७ सिद्धान्तरहस्यम्। एकाद्शविचरणसमेतम्। गुजराद्धवादसम्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | € \$20-0            |
| ८ पृष्टिप्रवाहमर्यादा चतुर्विवरणसमिता । 🧦 💎 🕜                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | €. ₹-0-0            |
| ९ नवरतम्-पञ्चविवृतिसमेत्म्। गुर्नरभाषानुवादसमेतं च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ~ ₹. ધુ-o-°         |
| र्० श्रास्त्राधिना । द्शम−पुर्वाध−तामस+फल्यकरणस् । र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | €. ₹-0-0            |
| ११ श्रासुवाधिना । दशम-उत्तराध-राजस-सावनमभरणर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | £. 4-0-0            |
| १२ श्रीसुवोधिनी दशमोत्तरार्धराजसफळप्रकरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ₹, २-0-0            |
| १३ श्रीमती क्रिपणी । श्रीमद्विष्ठलेभ्यरप्रणीता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ±° ∫-0-0            |
| १४ रासपञ्चाध्यायीवकाशः । श्रीपीतास्वरप्रणीतः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | _₹. o~ζ~υ           |
| १५ द्रामवामसभावपाजमा । आलालूमहरूवा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | €. 8-0-0            |
| १६ वेदान्ताधिकरणमाला । श्रीमृत्युक्योत्तमप्रणीता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | z: ξ-0-0            |
| १७ भावप्रकाशिका । प्रसस्प्रवृत्तिः प्रथमाध्यायः । शीरुणचन्द्रकृता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ₹. o~ζ~o            |
| १८ माप्रकाशिका । द्वितीयाच्याय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | z. 8-0-0            |
| १९ तस्तिरीयोपनिषद्भाष्यम् । श्रीजयगोपाङभद्दश्तम् । गुजैराद्ययाद्युतम् ।<br>२० भागवतायनिष्ठन्थः । प्रकाशायरणभङ्गसमतः । भारास्कन्धद्रयम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | x- 8-0-0            |
| र्रे श्रारसमण्डनम् । श्रीवृह्लेश्वरप्रकृदितम् । गुर्करानुवादसमतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | रा, ३-८-०<br>=गरी ो |
| नैने श्रीमधराष्ट्रकम् । पश्चिमालसोसम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अम्हयम्।            |
| <sub>२२</sub> । भ्रमस्तिम् । धीर्यञ्चभ्यर्गस्यवन्तिसमेतम् ।   ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ti. 0-6-0           |
| ्पारश्राप्तमम्। श्रागापश्चरहत्तराकासमृतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | र्. १-०-०           |
| २४ रसारियमहाकाव्यम् । थीदेयकोनग्द्रश्यम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | T. 0-6-0            |
| २५ मनीदृतम्-इदयद्तं च । गुर्जरामुचादसमेतम्।<br>२६ प्रिविधनामायली । टीशासमेता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ±- } 8-°            |
| र्वे भीपुरवात्तमनामसद्द्यम् । नामचन्द्रिकायुतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | £. 0.30 0           |
| 28 Discuss how far Sankaracharya truly represents                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •                   |
| the view of the author of the Brahma-Sutras                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Rs. 1-0-0           |
| रे. पंडिम महाराखाजीनी पाठकाला, केविइरहीट मूरेशर, संबर्ड.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                     |
| र, नदीपाद मुख्यामीयपुस्तकालयः, नहीवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                     |
| 3. शुनीलाल युरावे दर, महामंदिर भृष्टेश, मुंबई.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                     |
| च विषय विषय में किया मुख्या मु |                     |

Leint-3 by Mari 4] It havers Diezal at the ' Gu arati hous' Print my Press

Int about 1 2 a taxtre Tale for Tel rate D A. SI P. Sabi, High Courts I sabiar De lieux C I Tank I al Ceiran De lay

श्रीकृष्णाय नमः।

# पुष्टिप्रवाहमर्यादा ।

### श्रीमद्वस्थाचार्यचरणप्रणीता ।

worden ...

### चतुर्विवरणसमेता।

|                                          | _         |                                       |     |           |
|------------------------------------------|-----------|---------------------------------------|-----|-----------|
| विवृति ।                                 | वृष्ठम् । | बिष्टति ।                             |     | गृष्ठम् । |
| . <del>-</del>                           | ٠,, ٩     | श्रीकरवाणसवाणाम्<br>श्रीपीताम्बराणाम् | ••• | २५        |
| श्रीगोरुङनाधानाम् ।<br>श्रीरघुनाधानाम् । | 16        | श्रीपीताम्बरागाम्                     | ••• | 33        |

'भृगुपुरस्य मूलचन्द्र तुल्सीदास तेलीनाला, थी. ए., एल्एल्. थी., यकील हाइ योर्ट' 'सुरतिस्य धैर्यलाल झनदास सांक्षणीया, थी. ए., एल्ड्एल्. थी., बक्षील हाइ कोर्ट' इत्ये-वाभ्या समोध्य निर्णयसागरमुद्रणालये सुद्रयिका प्रकृतिका।

<del>\_\_\_\_</del>\_\_

भीरहामान्स ४४६. सस् १९८१.

मृत्यमेरमुद्रिका।

### **मुद्रितपुस्तकानि**

|                                                                                                              | E. 8-0-0             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| ा सेवाफलम् । द्वादशयिवरणसमेतम् 🕒 🤲 💨 📜 🥍 🦠 🗀 🚉 🦠                                                             | E5-0-0               |
| ः क्षिकेळ्छणम् । पहिंदरणसमेतम् । गुजरानुबादसम्बर्धः व                                                        | T. 8-0-0             |
| ३ संन्यासनिर्णयः । अष्टविवरणसमेतः । गुर्जरानुवादसमेतश्च                                                      |                      |
| ्रिक्कमेद्रः । चतुर्विवर्णसमेतः । ू े- ो क्रिक्न क्रिक्न केर्न                                               | €, ₹-0-0             |
| धर् पञ्चपद्यानि । विवरणद्वयसमेतानि । 🛴 🚬 💢 💢 📜 💢 🔭                                                           |                      |
| सेवाफलम्। विवरणश्यम्।                                                                                        | €. 2-0-0             |
| ् ५ भक्तिवर्धिनी । चतुर्दशरीकासमेता । 🚈 🛒 💎 📜 💥 💮                                                            | E1 8-0-0             |
| ६ सिद्धान्तमुकाषली । अष्टिवृतिसमेता । गुजरानुवावसमेता च                                                      | E 8-0-0 (            |
| ७ सिद्धान्तरहस्यम्। एकादशविचरणसमेतम्। गुजरानुयादसमेतं च                                                      | £ 76=0-0             |
| ८ पुष्टित्रवाहमयीदा चतुर्विवरणसमेताः।                                                                        | E. 1-0-0             |
| ्९ नवरत्नम्-पञ्चविवृतिसमेतम् । गुजेरभाषानुवादसमत् च 🦠 🦠 🦠                                                    | £, 3-0-0             |
| १० धीसुबोधिनी । दर्शम-पूर्वोधे-तामस-फलप्रकरणम् 🖙 💛 📜 📑                                                       | E, 3-0-0             |
| ११ श्रीसुवोधिनी । दराम-उत्तरार्ध-राजस-साधनप्रकरणम् ।                                                         | ₹, 2-0-0             |
| ्रे २ श्रीसुबोधिनी दशमीत्तर्राधराजसफल्यकरणम् । 💢 🏂 🐎 🛷 🔆                                                     | रु, २-०-०            |
| १३ श्रीमती टिप्पणी । श्रीमिद्धहरूभ्यरमणीता ।                                                                 | €. 8-0-0.            |
| ेर्ड रासपञ्चाच्याचीवकाराः । श्रीपीताम्बरप्रणीतः,। 👀 🦠 🦠 🔻                                                    | E 0-5-0              |
| १५ व्यामतामसफलयोजना । श्रीलालुभट्टरता । 💉 🎠 🖓 🦠 😁 🚬                                                          | ₹. (१-०-०)           |
| १६ चेदान्ताधिकरणमाळा । श्रीमत्युख्योत्तमप्रणीता 🚉 🚈 📜 📆                                                      | E. 8-0-0             |
| १७ भावमकाशिका। ब्रह्मसूषवृत्तिः प्रथमाध्यायः। श्रीकृष्णचन्द्रकृता 👫                                          | F. 0-6-0             |
| 🔧 🕻 भावमकाशिका । द्वितीयाध्यायः । 🦤 🚉 🛴 🤫 🤫 🤫                                                                | T. 2-0-0.            |
| १९ तित्तरीयोपनिषद्राप्यम् । श्रीजयगोपालमृहकृतम् । गुर्जरानुबादयुतम्                                          | 21. 8.000            |
| २० भागवतार्थनिवन्धः । प्रकाशावरणभङ्गसमेतः । आधस्कन्धद्वयम् ।                                                 | - 5-C-0              |
| रर श्रद्धाररसमण्डनम् । श्रीविदृतेभ्यरप्रकटितम् । गुर्जरानुवावसमतम् ।<br>२२ श्रीमपुराष्टकम् । पद्भियरणसमतम् । | ्अ <b>म्</b> स्यम् । |
| २३ (भेमामृतम् । भीविद्वलेभ्यरगतिवद्यतिसम्तम् ।                                                               | T. 0-6-0             |
| ि Lपर्षिद्धाप्रकम् । श्रीगीयेभ्यरकृतटीकासमेतम् । 🕥                                                           | E. 1-0.0             |
| २४ रसाध्यिमहाकाय्यम् । धीदेवकीनन्दनस्तम् ।                                                                   | £. 0-6-0             |
| र्थः मनोदृतम्-हृदयदनं च । गर्जराजवादसमेतम्।                                                                  | ₹. 8.8-0             |
| १६ विविधनामायली । टीकासमता।                                                                                  | E. 0-20-0            |
| १७ भी पुरुषासम्नामसङ्ख्यम् । नामचन्द्रिकायुत्तम् ।                                                           | 4 .                  |
| 28 Discuss how for Sankaracharya truly represents                                                            | Ra. 1-0-0            |
| the view of the author of the Brahma-Sutras                                                                  |                      |
| रे. पेरिन गह्डालाजीनी पाठवाला, केपिद्वस्थ्रीट भूवेधर, सुंबई.                                                 | • •                  |
| र. नर्धापाद पुष्टिमागीयपुस्तकालयः, नर्धायादः                                                                 | <br>•                |
| है. शुनीत्रात्र सुपत्मेत्वर, बदावंदिर मृहेश्वर, मुंबई.                                                       |                      |
| Printed to Marcas                                                                                            |                      |

Printed by Marial Reberam Ives) at the "Gujarati News " Printing Press.

The about by Makitania To's des Telients 15, A. L.L. IL, Vall, High Course Laudine Laudines, C. P. Tank Runt, Hierarn, Pombage

श्रीकृष्णाय नमः।

# पुष्टिप्रवाहमर्यादा ।

42.443"

### श्रीमद्रह्माचार्यचरणप्रणीता ।

~~

## चतुर्विवरणसमेता।

| विवृतिः ।<br>विवृतिः । | पृष्ठम् । | निष्टृतिः ।                            |     | गृष्टम् । |
|------------------------|-----------|----------------------------------------|-----|-----------|
| श्रीगोबुङनापानाम्      |           | श्रीकस्याणसयाणाम्<br>श्रीपीताम्यराणाम् | *** | २५        |
| श्रीरधुनायानाम्        | 14        | श्रीपीताम्यराणाम्                      | *** | 33        |

'भृगुपुरस्य मूलचन्द्र तुल्सीदास तेलीजाला, धी. ए., एल्एल्. धी., यकील हाइ योर्ट' 'मुरतिस्य धैर्यलाल प्रजदास मांजनीया, धी. ए., एल्एल्. धी., वजील हाइ कोर्ट' इन्ये-ताभ्यां सञोध्य निर्णयमागरमुद्रणालये मुद्रयिला प्रजटीकृता।

धीयसमान्दाः ४४६. सम् १९८१.

मुस्यमेरसुद्रिशा

# मुद्रितपुस्तकानि ।

| e <del>dominal</del> i <del>versilarimentari</del> i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | रु. १− ०-० |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| १ सेवाफलम् । हादशविवरणसमेतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ह, १-०-०   |
| २ निरोधलक्षणम् । पिद्वयणसमेतम् । गुर्जपानुवादसमेतं च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | स. १- ०-०  |
| ३ संन्यासनिर्णयः । अष्टविषरणसमेतः । गुर्जरानुवादसमेतश्च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •          |
| (जलमेदः । चतुर्विवरणसमेतः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ह. १- ०-०  |
| ध्र{पञ्चपद्यानि । विवरणद्वयसमेतानि । }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4. 7       |
| (सेवाफलम् । विवरणत्रयम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 20-0       |
| ५ श्रीपुरपोत्तमनामसहस्रम्। नामचन्द्रिकायुतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | £. 0 \$0-0 |
| ६ तैत्तिरीयोपनिपद्माप्यम् । श्रीजयगोपालमञ्जतम् । गुजरानुवादयुतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹, ₹- 0-0  |
| ७ शृहाररसमण्डनम्। श्रीविष्टलेभ्बरप्रकटितम्। गुर्जरानुवादसमेतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ₹. २- ८-०  |
| ८ शीमधुराष्टकम् । पद्विवरणसमेतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | अमृत्यम् । |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | /-0        |
| ्र् }प्रेमामृतम् । श्रीविद्वलेश्वरकृतविवृतिसमेतम् ।<br>े परिवृद्धाप्टकम् । श्रीगोपेश्वरकृतटीकासमेतम् ।     }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ₹. 0- ८-0  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रु. १- ०-० |
| १० वेदान्ताधिकरणमाळा । श्रीमत्पुरुपोत्तमप्रणीता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ह, २- ०-०  |
| ११ भक्तिवर्धिनी । चतुर्द्वाटीकासमेता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ह, १- ४-०  |
| १२ त्रिविधनामावली । दीकासमेता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ₹. २- o-o  |
| १३ श्रीमती टिप्पणी । श्रीमद्विद्वलेश्वरप्रणीता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - 9- 0-0   |
| १८ रासपञ्चाच्यायीप्रकाराः । श्रीपीताम्बरप्रणीतः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | €. १- 0-0  |
| १५ सिद्धान्तमुक्तावली । अष्टविवृतिसमेता । गुर्जराचुवादसमेता च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ₹. १- 0-0  |
| १६ रसान्धिमहाकाव्यम्। श्रीदेवकीनन्दनकृतम्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | E. 2-0-0   |
| १७ मनोदूतम्-हद्यदूतं च । गुर्जरानुबाद्समेतम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | €. 0- 6-0  |
| रेंदे श्रीसुयोधिनी । दशम-उत्तरार्ध-राजस-साधनप्रकरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ₹, ₹- 0-0  |
| १९ श्रीसुबोधिनी । दशम-पूर्वार्ध-तामल-फळप्रकरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ह. ३- ०-०  |
| ५० सावमकाशिका । ब्रह्मसूनवृत्तिः प्रथमाध्यायः । श्रीकृष्णचन्द्रकृता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ₹. १- 0-0  |
| २१ भावपकाशिका । द्वितीयाध्यायः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ₹. 0- €-0  |
| २२ तिद्धान्तरहस्यम्। एकाद्शविवरणसमेतम्। गुर्अराचुवादसमेतं च।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ₹. १- 0-0  |
| ५२ पुष्ट्रभवोद्द्रमयोदा चतुर्विवरणसमेता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | रु. १− ०-० |
| २४ नवरतम्-पञ्चविद्यतिसमेतम् । गुर्जरभाषानुवादसमेतं च ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ₹. ₹- °-°  |
| र् अधिकाधना दशमचिराधराजसक्ळप्रकरणम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ₹. १- 0-0  |
| े १ माप्यतिथितियन्थः । प्रकाशासरणभेगस्योतः । आहास्करभ्रदयम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ₹. ६= ८-०  |
| TO SAMMINATED TO A PROPERTY OF THE PARTY OF  | £. 0- C    |
| Tar Dankaracharus truly represents                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Rs. 1- 0-0 |
| the view of the author of the Brahma-Sûtras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | * _        |
| रे. पंडित गह्लालाजीनी पाठशाला, केथिड्डस्ट्रीट भूलेखर, र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | प्रुचइ∙    |
| ે. પદાવાલ પ્રાષ્ટ્રવાસીમામાન્યન્ય જોતાન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
| रे. भुनीलाल गुकसेलर, पहामंदिर भूलेखर, मुंबई.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| The state of the s |            |

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nisnaya-sagar' Press, 28-28, Kulthat Lane, Bombey.

TARRESTER CONTROL OF SON CONTROL OF 0 ्रश्रीमद्रक्षभाचार्यजी.

त्र कुगर (गाम्पा) सं १५३५ चेत्र कृष्ण १९ निराधानम् (कादी हामान घाट) म १५८७ आयात शुरू र दामोदरदासजी. गष्णदासजी. माध्यमष्टजी

88888888



# श्रीमद्गोखामिश्रीपुरुपोत्तमचरणाः ।



# S'RIMAD VALLABHACHARYA

AND

## HIS MISSION.

S'rimad Vallabhacharya, the author of this little treatise 'Pushti-Pravāha-Maryāda', was born on the 11th day of the dark half of Chaitra, 1535 Samvat, (1479. A. D.) in the forest of Champa near Raipur. His father was Lakshmana Bhatta, and Yallammagaru was his mother. He was a Telagu Brahmin studying the Taitirīya S'ākhā of the Black Yajur-Veda. Vallabha's birth is shrouded in the mysteries of the devotional beliefs of his followers, but one thing is certain that his followers believed that he was commissioned by God to inaugurate a great religious revival in India. From the writings of Vallabha which are available now, we can say that this belief was shared by himself also. It is not an uncommon phenomenon in India. Ramahuja, Madhva, Nimbarka, Chaitanya, and several other great teachers did believe in their special messages to the world. Vallabha's ancestors were Deekshitas, and were devoted to Krishna in the form of Gopala. The Swarupa of Madana Mohanaji in the Seventh Pitha is the one Which came to him from his Sixth ancestor Yajna Narayana Bhatta. It is possible that Vallabla's father Lakshamana Bhatta and his ancestors were the Upasakas of Gopala according to the cult of Vishnuswami. The early years of Vallabha were passed by him with his father at Benares, where he is said to have mastered all the Vedas, Six Dars'anas, and all schools of Astrka and Nastika thinkers. He Studied the S'aiva and Vaishnava Agamas. When Vallabha was comparatively young, his father died. Vallabha wanted to study the comparatively young, ms raunor Ramanuja, Nimbarka and others, and Vaishnava systems of Madhya, Ramanuja in order to the variable of the provident there in order to the contract of the contra vaishnava systems of measure, and there, in order to have direct seeing that they were not prevalent there, in order to have direct seeing that they were now proceeded to the south. Vallabha's knowledge, he is said to have proceeded to the south. Vallabha's knowledge, he is said to make the south of India was very natural. During that time desire to go to the south of Hudu kingdom of Vijava Natural Natural Hudu kingdom of Vijava Natural Nat desire to go to the south of Hindu kingdom of Vijaya Nagar or Vidya-there was the powerful the mighty monarch William Vidyathere was the powerful ruled the mighty monarch Krishnadeva-Raya, Nagar, over which ruled During his time, it seems to be a seem of the seems of the Nagar, over which rules Daring his time, it seems a convention himself a great Vaishnaya. Daring his time, it seems a convention himself a great Valshava. Valshava of all the existing Sampradayas. The was held of the representatives of all the existing Sampradayas. The was held of the representation on when Vallabha visited Vijaya-Nagar. session seems to have been going on when Vallabha visited Vijaya-Nagar. session seems to have been some to have been between Vyasa Tirtha, the The main dispute seems to have of Mayayadina Tirtha, the The main dispute seems that ive of Mayavadins. It seems also clear Madhva, and some representative of the Madhvas and some representative of the Madhvas Madhva, and some representation of the Madhvas could not hold its own that the Dwaits philosophy

against the attacks of S'ankaras. At this juncture Vallabha seems to have baffled all by his great learning and powerful arguments. We see no reason to doubt this fact. The author of a reently discovered work Vyāsa-Yoga-Charitam, from Vyāsa Raya Matha, does chronicle the fact that Vallabhacharya was honoured by the king Krishnadeva Raya under the presidentship of the then famous Madhva Swami Vyasa Tirtha. Vallabha's position was peculiar. He accepted Adwaita pure and simple without the interference of the Māyāvāda of S'ankara; hence all the attacks advanced by Madhvas and others against Advaita lost their force as against him. His acceptance of 'अद्वेतपूर्वेकमित' disarmed the opposition of both Vaishnavas and S'ankaras. The position taken up by Vallabha was not altogether singular. We believe that Narayana Bhatta, the author of the famous drama Venisanhara, was the follower of a system of Philosophy which combined in itself the Pure Adwaita of the Upanishads and the Bhakti Marga. Whatever that may be, it is certain that Vallabha made a very great impression on king Krishnadeva, Vyasa-Tirtha and others who were present there. In consequence of this session, the king performed a 'Kanakābhisheka' with hundred Maunds of Gold. It is said that Vallabha did not accept this gold and began to commence his travels. This abstinence on the part of Vallabha added to the admiration of all those present for him. Vyāsa Tirtha, the Mādhva, actually requested him to be the head-priest of his matha after him. Vyasa-Tirtha with king Krishna-deva again approached Vallabha and presented him with a good many valuables From these presents Vallabha is said to have prepared a gold Mekhals set with diamonds, rubies etc., and presented the same to S'rī Vitthala in the Vitthala Swami Temple at Vijaya-Nagara. Ultimately, it appears, Vallabha could not conscientiously accept the offer of Vyasa-Tirtha, but from this time Vallabha came to be regarded as a great Acharys.

Before this, he seems to have met with great opposition from the Mayavadi Pandits of Benares. In order to silence them for ever, Valiabha wrote out a pamphlet in mixed verse and prose and affixed the same to the doors of Kās'hi Vis'vanātha, with a challenge to Benares Pandits to refute the same, if they could. One Upendra was the leader of the opposition. It seems this discussion ended into threats of personal violence, as a consequence of which Vallabha left Benares and moved over to Adel on the opposite bank of the Ganges. This work seems to have created a great stir in the world of Scholars then living. One Ayyanna Dikshita actually mentions it by name in Vyasa-Tatparya-Nirpaya. Ayyanna's seems to be a veiled attempt

to belittle the achievement of Vallabhacharya by propounding a principle though novel, far from convincing, for finding out the true view of Vyasa. It is would be rather hazardous to say that the true view of Vyasa can be determined from the statement of the opponents. Assuming however that it is so, the opponents mention both Parinama and Vivarta as the view of Vyasa. Hence from the statements of opponent Sankhyas and Naiyayikas it is impossible to come to the conclusion that Vyasa teaches Vivarta alone in his Brahma sūtras.

The last portion of his life was passed at Adel, where he finished his works which were begun by him during his travels, and served Lord Krishna with the love and devotion of Gopees, and founded his system on it. At the age of 52 he left his Parnas'āla, joined the Sannyasa As'rama and came to Benares. For a month he observed fast, and for the last eight days he observed मीनमत, and on the 2nd day of the bright half of Ashadha Samvat 1587, he left this world mid-day.

Vallabha married one Maha Lakshmi. By her he had two sons, Gopinatha and Vitthales'wara. Gopinatha had one son named Purushottama, after whom his line became extinct. Vitthales'wara lived over seventy years. He had seven sons. During his time the Sampradaya flourished very considerably. Todarmal, Birbal, and Ray Purushottam seem to have come under his influence. Akbar also presented him with Gokula and Jatipura villages in Vraja. All the present Maharajas are direct agnate descendants of Vitthales'wara.

While he was staying in the north of India, Vallabhāchārya came into contact with Kes'ava Kashmirin, the famous Nimbarka scholar, and Chaitanya, the Bengal Saint. They were both Krishnopasakas, and it seems from Sampradayika gathas that their relations were very cordial. Kes'ava presented his pupil Madhava Bhatta Kashmirin to Vallabha in Dakshina of munacunin. He became his devont disciple, and during his whole life acted as the scribe of S'ri Vallabha. It seems that during Madhava Bhatta's stay with him at Adel, Vallabha composed his numerous works. During that interval Vallabha wrote Purva Mimānsī Bhashya, Brahma-Sūtra Bhashya, Tattvadipa-Nibandha with his own commentary, Sūkshma tikā and Subodhini on Srimad Bhagavata, and the sixteen Prakarana Granthas giving in brief the essence of his views. It is really unfortunate that only a fragment of his Pārva Mimānsī Bhashya is available now. Anu Bhashya, as we have it now, is not wholly written by him.

was the Grace Divine, which in its turn generated love towards the Supremo Deity and non attachment towards the allurements of Veda and Loka This could be achieved only by a complete self surrender to the Supreme Deity Hence this vow of Samarpana' the Sadhaka had to take at the time of initiation. Taking this vow was the beginning, and realisation of the Supreme was the end of this Pushti Marga, while the stage between the two ends was to be passed through the process of what are called त्राचा and विज्ञा सेवा. This process gradually eliminates the objectionable features of अइन्ता and मनवा and generates a mental attitude in which the presence of the Supreme Deity is always experienced.

To distinguish this Pushti Marga from the Marya'da' and the Prava'ha, Vallabhacharya first explains the existence of these Margas The existence of Bhaktimarga Path of devotion pre-supposes the existence of Pushti which itself is the finest flower of the Bhakti Marga The observance of the Vedic rites and Vedic Jnana proves the existence of Maryada Marga Those who follow only worldly pursuits are said to follow the Pravaha Marga अत्रेय संह्यानिश्वायनेन यावन्त प्रष्टिप्रयुक्ता माना भक्तिस्पास्ते पुष्टिमार्गेऽन्तर्भवित ये कैनिका सर्गपुरपरा न विच्छन्दन्ति ते प्रवाहेऽ तर्भवन्ति ये पेदनियम नातिवत ते ते मयादायामन्तर्भवन्ति । The bhajana in Pushti Marga is due to love alone This bhajana is not based on the injunctions of the Veda, nor on worldly selfishness Hence the devotee who becomes the recipient of the singular grace of the Supreme Deity gives up his faith (A'stha') both in Loka and Veda The soul elect attains his status through Divine Grace alone un fettered by Vedic rules and worldly demands Such a soul is the specially favoured one and naturally he is considered to have reached the highest stage The difficulty to reach this stage is emphasized by Krishna in 'alice दि भगो दि

Thus the Pusht: Soul is distinct from the Maryada Soul as well as Pravaha Soul. The distinction was first inferred from the fact that the Pusht: Soul is sole dependance is on the grace of the Supreme Deity, that of Maryada Soul on Vedic injunction, that of Pravaha Soul on worldly pursuit. This distinction is due to difference in the mode of creation of each of these Souls. The Highest Deity is Sat-Chit Ananda. He creates Pravaha Spishti through Manas, Maryada Spishti through Vachas, and Pushti Spishti through Kaya or Ananda Srianga Pravaha Spishti is Sadana Pradhana, Maryada Spishti Chidana's Pradhana while Pushti Spishti is Anandanaa Pradhana. The Pushti Soul is guiled by the dictates of love of God Maryada Soul by

Vachas, Words of God spoken in Veda, and Pravaha Soul by the will, manas of Lord. The phala of Pravaha Soul depends on Mülechha will of God, that of Maryada Soul on the Vedic words, and that of Pushti Soul on Purushottama-Ananda-Kays. The Pravaha Soul gets only birth and death, the Maryada Soul Vedic Moksha, and the Pushti Soul Praves'a-entrance in Līlā Srishti. From this it appears that Vallabhacharya regards the Pushti soul as different both from Maryada Soul and Pravaha Souls. The Pushti Soul is meant for the service of the Swarupa of Lord, and for no other object. Between the Pushti Soul who has reached the highest stage and the Supreme Deity there, is no तारतम्म so far as Swarupa, avatara, external sign, attributes, actions or Vigraha except that which is absolutely essential for the perfection of the Divine play. Such a soul being created from काय (कः आनन्दः) आवन्दसहप essentially resembles the Lord in सहप. He is like Him अतिरोहितसिवदानन्द. Just as the Lord comes down in the world (अवतार) making सस्व as His अधिष्ठान or basis, so also has he in this world सारव as his basis. Like the Lord he has also marks such as कमल, ध्वज, वज, संदुश etc. Like the Lord he has six गुणड ऐश्वर्थ etc. श्रुतित like एकोऽहं यह साम, स एकाकी न रमते, स द्वितीयमैच्छत्, पतिश्व पत्नी चाभवताम् refer to such a soul. The पुष्टि Soul is मुक्त and शुद्ध. He is तीलास्ट्रिश. He is the true recipient of the Divine Grace पुष्टि. आविभाव manifestation of the Lord is his फल and not मोक्ष.

The Pushti Soul of this pure type is an extremely rare thing. In the mass we find Souls whose inclinations are mixed. Such mixed Souls have also their scope in the Divine Fair. Pushti Souls with Pushti become Sarvajna, Pushti souls with Pravaha become engrossed in actions pertaining to God, and those with Maryādā devote themselves to Gunas of God, while a Pushti Soul with love alone is rare.

To the Pushti Soul God manifisted is phala in this and the next life. A Pushti Soul very often becomes subjected to other influences, then he is called Mis'ra Pushti Soul. He does not ultimately suffer even when there is a curse in case of egotism. He has to suffer for a purpose and when that purpose is served, he also becomes pure. His Parinishtha being in God alone, the Laukika and Vedic activities followed by him are without Astha. He is placed vedic activities followed by him are without Astha. He is placed in that position, so he seems to follow those activities, though his goal is Bhagavatprapatti alone. His Vaishnavatva is sahaja natural, while his other activities are due to the circumstances in which he is somehow placed. A Pushti Soul having come in Pravaha does not ultimately suffer from the shortcomings of Pravaha; the grace of Lord on which he depends, saves him there also.

After describing the characteristics of a Pushti Soul, Vallabhacharya describes who are called Sambandhi Souls. They wander always. They don't really belong to any class, but become such on account of their contact with Souls of such a class. They are known as Charshani. They have no definite inclination. They have their fruits according to their actions.

Pravaha Souls are described by Krishna in 'স্থানি ন'. They are known as Āsuras. They are of two sorts. One class is known as হুন and other as স্থান. The হুন্ত are real Āsuras, while সম্ভ are those who follow হুন্ত. The Asuratva of সমূচ being due to an extraneous cause, may disappear, while the হুন্ত being মাখিক disappear into Māyā.

Incomplete as this work is, we are not in a position to exactly understand the views of Vallabhacharya as regards the Maryada and Pravaha Souls, but the characteristics of the Pushti Soul—Soul who is the subject of Lord's Varana, are fully set out. The Soul elect is a peculiar Soul who though appearing sometimes different, never ceases to be as such. His Pramana, Prameya, Sadhana and Phala is Lord Krishna alone. Such a Soul may belong to any sex, class, or race, but if he has the requisite Prapatti-sole dependence of God,—He alone saves him. Such dependence is not possible in the absence of the Grace of God. For this reason Vallabhacharya declares that the sine quo non of the Adhikara in Pushti Marga is the Anugraha of the Supreme Deity. Anugraha of Lord controls the Pushti Soul from the Equal to first leader and nothing else.

# पुष्टिप्रवाहमर्यादा ।

#### 1000000

### श्रीश्रीवस्रभक्तविवरणसमेता ।

श्रीमत्पर्यदाम्भोजं नत्वा सर्वार्थसिद्धित् । आचार्यदर्शितं मार्गत्रयं व्याख्यातुम्रद्यतः ॥ १ ॥ हरिवागीशवागर्थो न खतो बुद्धिगोचरः । तत्कृपेव तदीयं मां ज्ञात्वार्थं बोघयिष्यति ॥ २ ॥ इति निश्चित्य मनसि खाशक्तिं तत्कृपावसम् । विष्टतिः कर्तुमारव्या तत्पदाब्जमसादतः ॥ ३ ॥

यद्यपि पुष्टिप्रवाहमर्यादामार्गाः गीताश्रीमागवतादानुक्ता एव, तथापीयदविष विविच्य केनापि न प्रकटीकृता इति श्रीमदाचार्याः प्रमाणपूर्वकं विविच्य प्रकटीकर्तुं प्रतिजानते पुष्टिप्रवाहमर्यादा इति ।

पुष्टिप्रवाहमर्यादा विशेषेण पृथक् पृथक् । जीवदेहकियाभेदैः प्रवाहेण फलेन च ॥ १॥

मार्गा इति शेषः । विशेषणिति । तत्र विशेषा मार्गत्रयेपि प्रत्येकं पृष्टिप्रवाहमर्या-दामेदकृता विशेषाः । ते साङ्गर्यभावाय पृथक् निरूप्यन्ते । तत्र पूर्व मार्गत्रयित्रमेद-ज्ञापकान् विशेषानाहुः जीवदेहेति । पृष्टिमार्गीया जीवाः वक्ष्यमाणमार्गद्वयजीवेम्यो भिन्नाः । तेषां देहाः पुष्टिमार्गानुकृता भिन्ना एव । तन्मार्गदेहसम्बन्धिकिया अपि भिन्नाः । निरन्तरं तदनुसारिकियाप्रवहणं प्रवर्तनं प्रवाहः तेनापि मेदः । फलेन च । वस्यमाणमार्गद्वयफलातिरिक्तफलेनापि भेदः । एवं प्रवाहमर्यादयोरिप । चकारात् साधनैरिप भेदः ॥ १ ॥

एवं प्रकारमेदैर्वस्थामीति कथनं प्रतिज्ञाय प्रतिज्ञायाः प्रयोजनमाहः सर्वेति । वक्ष्यामि सर्वसन्देहा न भविष्यन्ति यञ्छतेः।

सर्वेषां मार्गत्रयाणां सन्देहाः संशवाः यस प्रकारभेदस्य श्रुतेः श्रयणात् कदापि कसापि न भविष्यन्ति ।

एवमुदेशेन मार्गत्रयभेदमुक्त्या ठक्षणैराहुः । तत्र प्रथमं पुष्टिमार्गस्त्रावे प्रमाणमाहुः भक्तिमार्गस्येति ।

s पु. प्र. म.

#### भक्तिमार्गस्य कथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चयः॥२॥

यद्यपि मक्तिमार्गा मर्यादादिभेदेन वहव एव श्रीभागवतादावुक्ताः सन्ति, तथाच, कपिलदेवेरकं 'मक्तियोगो बहुविधो मार्गेर्मामिनि मान्यत' इत्यादि । तथा चैकादशेपि योगे न्वरैर्मक्तमेदकथने मिक्तमेदा उक्ता एव । तथापि शुद्धपृष्टिमार्गाचार्यभक्तिमार्गस्य कथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चय इति यदुक्तं तस्यायमाश्चयः । तत्र कपिठयोगेश्वराधुक्त-प्रकारेषु शृद्धपृष्टिरुक्षणाभावात् न शुद्धपृष्टिभक्तित्वम् । अत एव शुद्धपृष्टिरुक्षणमाहुः। 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुददः सर्वतोधिकः । स्नेहो मक्तिरिति प्रोक्तस्तया मुक्तिर्न चान्यया' इति नारदपञ्चरात्रकथनात्। यद्यपि 'स्नेहो मक्ति'रित्येतावदेव मुख्यं भक्तिरुक्षणम्, तथापि 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तिव'ति विशेषणकथनस्यायमभित्रायः । प्रथमत एवाचार्ये-अकटितमक्तिमार्गे प्रवृत्तस यावत्सुदृढः सर्वतोधिकः स्नेहो भवति, तावत्सेवादिक्रणे अपराधामावार्यं माहारम्यज्ञानस्योपयोगः । सुदृढक्षेहोत्पत्त्यनन्तरं तस्य स्वत एव निवृत्तेः । अत एव पूर्णमाहात्म्यज्ञानवतां श्रीदेवकीमातृचरणानामपि शुद्धपुष्टिमार्गस्नेहोत्पत्यनन्तरं माहात्म्यज्ञानितरोभावात् 'समुद्रिजे भवदेतोः कंसादहमधीरवी'रिति वचनम् । अन्यच । तनेव अजवासिनां सुरदस्तेहवतामवस्थासाघनविरुद्धसर्वाशक्यश्रीगोवर्धनोद्धरणम्, तेन च छुत्पिपासाद्यसद्यशारीरधर्मविनिवृत्तिपूर्वकं सपरिकरसर्वत्रजरक्षाकरणम् । आत्मयोगातु-मायेन श्रीगोवर्षनोपरिस्थितपक्षिपश्चादिरक्षाकरणरूपात्यद्वतानिर्वचनीयमाहात्म्यं दृष्ट्वापि वृष्टि-निवृत्त्यनन्तरं श्रीगोवर्धनच्छायातः सर्वान् बहिरानीय, श्रीगोवर्धनं यथास्यानं सम्यक् स्याप-पित्वा, बहिरागमनानन्तरं दष्टमाहातम्यस्मरणसम्मावनारहितेत्रेजवासिभिर्वजसीमन्तिनीभिध मगवति देशा तिलकं विधाय, तदुपरि अक्षतान् स्थापयित्वा, जलं श्रीमगवदुपरि ग्रामयित्वा, तज्ञञ्चानेन तदनन्तरमाशीयोजनेन सुदृढस्नेद्दवन्तात् सेद्दकार्यमेव सवैर्वजवासिभिः कृतम्, न तु माहातम्यदर्शनजनितगौरवेण नमनविज्ञत्यादिकमपि। तदेवोक्तम्, 'तं त्रेमवेगानिमृता अजीकम्' इत्यादिना । यतो यावत् सुदृढः स्रेहो मवति, तावदेव माहात्म्योपयोगः, न तु गुरद्वेहोत्सच्यनन्तरमपीति सर्वमनवद्यम्। एतदेव मक्तिमीमांसायां शाण्डित्यैरपि 'अथातो मकिनिज्ञामे'खुक्त्वा 'सा परानुरक्तिरीश्वर'इलेव मक्तिछक्षणमुक्तम् । नतु माहारम्यज्ञान-पूर्वकरत्रमपि । अत एत यत परानुरक्तिः, तत्र परानुरक्तेरेव सर्वारमना प्रावस्यम् , न तु माहात्म्यज्ञानसदमायस्यापि। अत एव श्रीगोकुले मृत्सामक्षणप्रस्तावे श्रीमुखव्यादानानन्तरं सम्पूर्णवदाण्डद्श्रंनानन्तरं पूर्णमाद्दारम्यज्ञाने जातेषि श्रीमातृचरणानां परमातुरक्तिवशात् माद्वारम्यज्ञानम्यव तिरोगानः, न तु पुत्रत्वमानमापि । तस्मात् माद्वारम्यज्ञानाद्यपाधिरदितः साक्षाद्विम्बरूपपर्यत्रमायी मुददः ज्ञानादिसर्वानपनोषः सर्वतोषिकः अगणितानन्दरूपः शतुन्यातिशयः एतादशः सेद एत मितियद्याच्यः । एताद्यभक्तिमार्गस्य कथनात् प्रमाणप्रकं निरूपणान् पुष्टिमागोंसीनि निश्चया, यथा श्रीगोकुले । अत

<sup>1.</sup> Atin 1 t. existeren

श्रीमदाचार्येरुक्तं 'निःसाधनफठारमायं त्रादुर्मृतोस्ति गोकुठे'इति । सत एव श्रीगोवर्धनो-द्धरणप्रस्तावे 'तस्मान्मच्छरणं गोष्ठं मन्नायं मत्यरिग्रह'मित्यादिना भगवता सप्तदिवसधारणेन छोके जीवानां देवऋषिषितृआत्माआत्मीयऐहिकपारठोकिक इति सप्त रक्षकाः प्रसिद्धाः, तद्रश्चातः पृथकृत्य स्वसम्बन्धस्थापनेन स्वयमेव रक्षाकरणेन केवळस्वीयत्वसम्पादनं पृष्टि-स्वरूपमिति ज्ञापनायाचार्येरुक्तं पृष्टिरस्तीति निश्चय इति ॥ २ ॥

एवं पुष्टिखरूपमुक्त्वा प्रवाहस्बरूपमाहु: ।

'द्वौ भूतसर्गा'वित्युक्तेः प्रवाहोपि व्यवस्थितः । वेदस्य विद्यमानत्वान्मर्यादापि व्यवस्थिता ॥ ३॥

गीतासु 'द्वी भृतसगीं ठोकेसिन' निस्तारभ्य 'मामप्राप्येव कौन्तेय ततो यान्सधमां गित' मिस्तन्तं प्रवाहरुक्षणस्रोक्तत्वात् आसुर्रजीवा एव प्रवाहपदवाच्याः । तेषां कदापि कुन्नापि 'मामप्राप्येवे' ति नगवद्वाक्यात् भगवत्सम्बन्धाभावात् आनन्दराहिसाच प्रावाहि कृन्नापि 'मामप्राप्येवे' ति नगवद्वाक्यात् भगवत्सम्बन्धाभावात् आनन्दराहिसाच प्रावाहि कृन्नापि । नदीप्रवाहपतिततृणकाष्टादिवत् कुन्नापि स्थितिगतिपर्यवसानाभावात् प्रवाहरू पत्नेय । यद्यपि तेषां अन्धतमः प्रवेशक्तपा आसुरी सुक्तिरस्ति, तथापि तस्याः सुखदुः पत्नमेव । यद्यपि तेषां अन्धतमः प्रवाहरूपतेवेति ज्ञापनाय भगवतोक्तम्, 'ततो' साल्यधमां गित' मिति । तस्या मुक्तेरधमत्वात् प्रवाहरूपतेवेसाचार्येकक्तं 'द्वो भूतसर्गा-यान्सधमां गित' मिति । तस्या मुक्तेरधमत्वात् प्रवाहरूपतेवसाचार्येकक्तं 'द्वो भूतसर्गा-योत्यक्तेः प्रवाहोपि व्यवस्थित इति । एवं प्रवाहरूक्षणमुक्त्वा मर्यादारुक्षणमादुः वेद-स्थिति । वेदस्येति सामान्यकथनात् काण्डद्वयात्मको वेद उक्तः, तत्र काण्डद्वयेपि मर्या-द्वाया विरूपितत्वात् । तत्र पूर्वकाण्डे कर्ममर्यादा निरूपिता, उत्तरकाण्डे ज्ञानमर्यादा विरूपितेति वेद एव मर्यादाद्वयसत्वे प्रमाणमित्यक्तम् । एवं कर्ममर्यादाज्ञानमर्यादासत्वे वेद एव पर्यादाद्वयसत्वे प्रमाणमित्यक्तम् । एवं कर्ममर्यादाज्ञानमर्यादासत्वे वेद एव पर्यादाद्वयसत्वे प्रमाणमित्यक्तम् । एवं कर्ममर्यादाज्ञानमर्यादासत्वे वेद एव पर्यादायस्योक्ते वेदस्य विद्यमानत्वान्मर्यादापि व्यवस्थितेति ॥३॥ एव प्रमाणमिति ज्ञापनायाचार्येककं वेदस्य विद्यमानत्वान्मर्यादापि व्यवस्थितेति ॥३॥

एवं गर्यादासत्त्वे प्रमाणं निरूप्य कर्ममार्गज्ञानमार्गयोरिप मक्तित्वमाशक्व निराकु-वैन्ति कश्चिदेवेति ।

'कश्चिदेव हि भक्तो हि यो मद्रक्त' इतीरणात्। सर्वत्रोत्कर्षकथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चयः॥ ४॥ न सर्वोतः प्रवाहाद्धि भिन्नो वेदाच भेदतः। 'यदा यस्ये'ति यच'न्नाहं वैदे'रितीरणात्॥ ५॥

असायमर्थः । कर्ममार्गस सकामनिःकामभेदेन द्विरुपलम् । तथाचीक्तं भगवद्गी-तायां, 'ग्रैविद्या गां सोमपाः पृतपापा यहौरिष्ट्रा स्वर्गतिं प्रार्थयन्ते । ते पुण्यमासाय मुरेन्द्र-ठोकमश्रन्ति दिव्यान् दिनि देवमोगान् । ते तं सुक्ता स्वर्गठोकं निशालं क्षीणे पुण्ये मर्लाठोकं विश्वन्ति । एवं त्रयीपर्ममनुप्रपद्मा गतागतं कामकामा ठभन्ते' इति भगवद्भाक्यात् सकामकर्ममार्गीयाणां लीकिककामासकत्वान्न मिक्तगन्योपि । निःकामकर्ममार्गीयाणामपि चित्रशुद्धिद्वारा ज्ञानोलितिहेतुत्वेन ज्ञानमार्गपर्यवसायित्वमेव, न तु मिक्तपर्यवसायित्वमिति न मिक्तत्वम्। नतु मर्यादामार्गायज्ञानस्य 'त्रस्विवदान्नोति पर'मिति व्रस्विवपयत्वात् मिक्तत्व- मस्तु, इति चेत्, सत्यम्। यद्यपि मर्यादामार्गायज्ञानस्य व्रस्विवदान्नोति परम्,' 'तदेषा- स्युक्ता, सत्यं ज्ञानमन्तं त्रस्य, यो चेद निहितं गुहायां परमे व्योमन्, सोश्रुते सर्वान् कामान् सह त्रस्या विपश्चिते'ति श्रुत्या। श्रुत्यन्तरेणापि 'न सहन्ने तिष्ठति रूपमस्य न चश्चषा पर्यति कश्चनैनम्। हृद्या मनीपा मनसामिक्ष्यते य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति' इत्यादि- श्रुतिमिर्मुक्तिफलल्लेन व्रस्यस्य प्यानमार्गिक्ति य एनं विदुरमृतास्ते भवन्ति' इत्यादि- श्रुतिमिर्मुक्तिफलल्लेन व्रस्यस्य प्रवासम् । ज्ञानमार्गे 'यो चेद निहितं गुहाया'मित्यु- कत्वात् हृदयाकात्र एव व्यक्षरमञ्जासम् । ज्ञानमार्गे 'यो चेद निहितं गुहाया'मित्यु- कत्वात् हृदयाकात्र एव व्यक्षरमञ्जास्य प्रतिसाधनत्वेनोक्तम् । श्रुत्यन्तरेपि 'हृदा मनीपां मनसामिक्न्नो य एनं विदु'रिति कथनात् व्रस्यस्य प्रदेशमात्रमञ्जष्ठ- मात्रं वा हृद्येव कल्पयित्वा हृद्येव दर्शनम्, न तु भिक्तमार्गवत् चिहरपीति। अतं एवाचार्येक्तं चेदस्य विद्यमानत्वात् मर्यादापि व्यवस्थितिति। एतावलेव वेदोक्तं ज्ञानमार्गमर्यादा।

एवं गर्यादान्यवस्थामुक्ता अप्रे कश्चिदेव हि भक्तो हीति कयनसायमाशयः। पूर्वी-क्तमर्यादामार्गीयस्यापि कदाचिद्धगवदनुत्रहेण मगवद्भक्तसङ्गेन वा यदि भगवति सेहोत्पत्ति-भेवेत्, तदा तसापि मर्यादामार्गीयभक्तत्वेन मगविद्ययत्वं भवति । गीतायां श्रीमगवतोक्तं 'अद्वेष्टा सर्वभूतानां मैत्रः करूण एव च । निर्ममो निरहंकारः समदुःखसुखः क्षमी । सन्तुष्टः सततं योगी यतात्मा दृढनिश्चयः । मय्यपितमनोबुद्धिर्यो मद्भक्तः स मे प्रिय' इति । कश्चिदेवेतिकथनात् ज्ञानमार्गीयमक्तिप्राप्तौ दुर्छभलमुक्तम् । हीति युक्तवायमर्थः। एकवारं हिशब्दस्य युक्तार्थत्वमुक्तवा पुनिह्शब्दकयनस्यायमाश्यः। मर्थादामार्गीयो यदा मर्यादामार्गीयमक्तसङ्गत्या मक्तः स्यात्, तदा जडभरतवत् प्रसिद्ध एव मवेदिति प्रसिद्धत्वज्ञापनार्थे हिशच्दः । ननु मर्यादामार्गेषि मक्तिकयनान्मर्यादा-मार्गीयमक्तेः पुष्टिमक्तेश्य समत्वं भवत्वित्याशक्कानिरासायाहुः सेर्बत्रोत्कर्षकथनादिति । श्रीमागवतगीतादिषु 'मन्तियोगो बहुविष' इति यायन्तो मन्तिभेदा उक्तास्तेम्यः सर्वेम्पः उत्कर्षकथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चयः सिद्धः। उत्कर्षश्च यथा गीतायां 'तपस्त्रिम्योऽधिको योगी ज्ञानिम्योपि मतोऽधिकः । कर्मिम्यश्राधिको योगी तस्मादोगी मवार्हने'त्युक्त्वा 'योगिनामि सर्वेषां महतेनान्तरात्मना । श्रद्धावान् मजते यो मां स मे युक्ततमो मत' इति मजनसीव सर्वोरकपक्षयनात् । साक्षाद्भजनं पृष्टिमार्ग एव, न तु मर्या-दामकतावि । श्रीमागवि भगवद्वचनं 'तस्मान्मद्भितयुक्तस योगिनो व मदात्मनः । न झानं न च वैराग्यं प्रायः अयो मनदिहे नि । तथा श्रुनिरिष 'तगु मनोनारः पूर्व्य यथा-विद ऋतस्य गर्म जनुपा रिपर्नन । आम्य जानन्तो नाम चिद्विवक्तन महस्ते विष्णो १. रामिन् माध्यानेद्रम् अद्यक्तियमान्यंद्यनात्।

सुमतिं भजामहे इति. श्रुताविष भजनसैवोक्तत्वात् तद्भजनं पृष्टिमार्गे एवेति सर्वत्र पुष्टिमार्गसौबोत्कर्ष उक्त इति ज्ञापनायोक्तं सर्वत्रोत्कर्षकथनात्। सर्वमार्गेन्यः पुष्टिः क्रकृष्टेति ज्ञापनायोक्तं पुष्टिरस्तीति निश्चयः निर्गलितार्थः । तथा च गीतायां 'यो मान मेवमसम्म्हो जानाति पुरुषोत्तमम् । स सर्वविद्धजति मां सर्वभावेन भारते'ति कथनात् सर्वभावेन भजनं पुष्टिमार्ग एव, न त्वन्यत्रापीति । सर्वोपि । प्रकारमेदभिन्नः सर्वोपि भिक्तमार्गः मिलितः कदाचिदेतत्समो भिन्दियतीत्याशङ्कानिरासायाहुः न सर्व इति। एतखुष्टिमार्गसमः सर्वः सर्वोपि कोपि मार्गो न । अतः पुष्टिमार्गः प्रवाहाद्वित्रः । वेदादपि वेदनिरूपितमयोदामार्गोदपि भिन्नः। कुतः। भेदतः। खरूपसाधनफलभेदतः। भेदादि-त्यर्थः । अत्र भेदे प्रमाणान्तरमप्याहुः यदा यस्येतियचनादिति । 'यदा यस्यानुगृह्याति भगवानारमभावितः। स जहाति मतिं लोके वेदे च परिनिष्ठिता'मिति । यदा यस्यानु-गृह्याति मगवान् पुष्टिमार्गे, 'अनुगृह्याति' इति पदाद्यदा अनुग्रहं करोति, तदैव पुष्टिमार्गे प्रवेशो भवति, तदा प्रवाहतो मर्यादातोपि पृथक्करोति । अत एव सिद्धान्ते 'अनुग्रहः पुष्टि-मार्गे नियामक' इत्याचार्यवचनम् । गीतास्विप 'नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया । शक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्टवानसि गां यथा । भक्तया त्यनन्यया शम्य अहमेवंविघोऽर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन श्रवेष्टुं च परन्तपे'ति । 'अनन्यभक्तये'ति वचनात् पुष्टिरूपया भक्त्या द्रष्टुं शक्य इति भक्तिमार्गस्य साक्षादर्शनहेतुत्वम्, न तु ज्ञानमार्ग-वत् मनस्येवेति नियमः । इत्याद्यनेकहेतुभ्यः सर्वोत्कृष्टत्वात् प्रवाहमार्गान्सर्योदामार्गाच भेद उक्तः॥ ५॥

अन्न कश्चित् पूर्वपक्षी शक्कते मार्गेकत्व इति ।
मार्गेकत्वेऽपि चेदन्त्यो तन् भक्तयागमी मतौ ।
न तद्यक्तं सूत्रतो हि भिन्नो युक्तया हि वैदिकः ॥ ६॥

त्रयाणां पुष्टिप्रवाहमर्यादामार्गाणां एकत्वमेव, मित्तरूपत्वमेव । अस्यायमयेः । यद्यपि पुष्टिमार्गस्य मित्तत्वमुभयवादिसम्मतमेव, तथापि अन्त्यो प्रवाहमयदि तन् यद्यपि पुष्टिमार्गस्य मित्तत्वमुभयवादिसम्मतमेव, तथापि अन्त्यो प्रवाहमयदि तन् भक्तपङ्गम्ते । एवं सित ते अपि भक्तयागमो मित्तप्रतिपादकद्याह्मरूपे मताविति तयो-भक्तपङ्गत्वं यद्विपि, तन्न प्रमाणसिद्धम् । तत्प्रमाणपूर्वकं तयोर्भक्त्यङ्गतं निराकुर्वन्ति न भक्तपङ्गत्वं यद्विपि, तन्न प्रमाणसिद्धम् । तत्प्रमाणपूर्वकं तयोर्भक्त्यङ्गतं हीति । सूत्रं तद्यक्तिमिति । तत्र प्रवाहमार्गस्य भक्तपङ्गत्विपदेशात्'। अस्यार्थस्य, तत्संस्यस्य मित्तमार्गाप्रपुरुपोत्तमितिष्ठस्य अमृतत्वम् । तेन्मार्गायस्य साक्षाद्रगवत्सम्बन्धस्यामृतत्वोप-मार्गप्रपुरुपोत्तमितिष्ठस्य अमृतत्वम् । तेन्मार्गायस्य साक्षाद्रगवत्सम्बन्धस्यामृतत्वोप-मार्गप्रपुरुपोत्तमितिष्ठस्य अमृतत्वम् । तेन्मार्गायस्य साक्षाद्रगवत्सम्बन्धस्यामृतत्वोप-मार्गप्रपुरुपोत्तमितिष्ठस्य अमृतत्वम् । तेन्मार्गायस्य साक्षाद्रगवत्सम्बन्धस्य स्वाहत्वोप-मार्गप्रपुरुपोत्तमितिष्ठस्य अमृतत्वक्रमार्गिवस्य साक्षाद्रगिति । उपदेशस्त, 'अनिमित्ता देशात्। अमृतत्वक्रमनादिति मिक्तमार्गायस्य साक्षाद्रगिति । उपदेशस्त, 'अनिमित्ता देशात्। अमृतत्वक्रमनादिति मिक्तमार्गायस्य साक्षाद्रगत्वे । उपदेशस्त, 'अनिमित्ता

<sup>1.</sup> प्रयाहात् । शर्मेत् व्याह्यानं प्रकारमेद्भितः संगिषि । २. पूर्वपक्षोद्धनं तु धीम कन्यागणयगरे-देशितमप्रापि योध्यम् । तथादि । नतु प्रवाहमयोदामापयोदि व्यवहारमुदिशापकाः भगपुत्रयोगाप् भङ्गानि-सार्वनेद्यो भक्तिमापं एगास्थिति । ३. सूर्य कत्यसम्येन व्याणस्य ग्रापनपर्यनापि व्यापुर्वनित तन्मणीयभेता-मार्वनेद्यो भक्तिमापं एगास्थिति । ३. सूर्य कत्यसम्येन व्याणस्य ग्रापनपर्यनाप याधानं य निर्मारकार्यः । दि । ४. पुरुषेत्तमनिष्टमापुरुष्यं पातम् । साधाद्रगादतुष्पद्वम्यानगाव्यस्यः गाधानं य निर्मारकार्यः ।

मागवती मिक्तिर्मकेर्गरीयसी । 'राजन्पतिर्गुरुरलं भवतां यद्नां दैवं प्रियः कुलपतिः कच र्किकरो च'। 'अस्त्वेवमेव मगवान् भजतां मुझन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न मिक-योग'मिलादि । प्रवाहमार्गस 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं चे'त्यारम्य 'मामप्राप्यैवे'त्यन्तेन सर्वात्मना स्वसम्बन्धामावकयनेन । अथ च मिक्तमार्गीयमुक्तेरमृतत्वकथनेन च प्रवाहमार्गीयमुक्ते-रधमगतित्वकथनेन च प्रवाहमार्गस्य न भत्तयङ्गत्विमिति त्वदुक्ताङ्गत्वशङ्का निरस्ता । एवं प्रवाहमार्गस भक्तयद्गरवं निराकृत्य मर्यादामार्गसापि भक्तयङ्गरवं निराकुर्वन्ति युक्तया हि वैदिक इति । भिन्न इति शेपः । युक्तयेत्येकवचनं जात्यभित्रायेण । तत्रैता युक्तयः । भगवद्गीतासु द्वादशाध्याये, 'एवं सतत्रवुकता ये भक्तास्त्वां पर्श्वपासते । ये चाप्यक्षरम-व्यक्तं तेषां के योगवित्तमा' इति अर्जुनेन भिनतज्ञानयोस्तारतम्यप्रश्ने कृते सति, भगवता 'मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते । श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मता' इति भक्तिमार्गीत्कर्पमुक्तवा, तदनन्तरं ज्ञानमार्गस्य अक्षरपर्यवसायित्वेन तारतम्यज्ञापनार्थ भे त्वक्षरमनिर्देश्यमञ्यक्तं पर्शुपासते । सर्वत्रगमचिन्तं च कूटस्थमचलं ध्रुवम् । सन्निय-म्येन्द्रियमामं सर्वत्र समयुद्धयः। ते प्राप्तुवन्ति मामेव सर्वभूतहिते रताः। क्वेशोधिकतरस्तेषा-मन्यक्तासक्तचेतसाम्। अव्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहवद्भिरवाप्यते'। अत्र भगवता 'ते प्राप्तुवन्ति मामेवे'ति यदुक्तम्, तदक्षरस्य पुरुषोत्तमिवमृतिरूपत्वात् ज्ञानमार्गस्याक्षरपर्यवसायित्व-जापनार्थम् । तत्प्राप्तौ 'सन्नियम्येन्द्रियमाम'मिलारभ्य 'अञ्चक्ता हि गतिर्दुःखं देहवद्भि-रवाप्यत' इत्यन्तेन साधनानां क्षेशसाध्यत्वगुक्तम् । एतद्ग्रे 'मय्येव गन आधत्त्व मिय शुद्धिं निवेशय । निवसिष्यसि मय्येव अत ऊर्धि न संशय' इति भिक्तिमार्गसाधनानां सुराह्मपत्वकथनेन अनायासेन स्वप्राप्तिहेतुत्वमुक्तम् । 'मय्येवे'त्येवकारेण पुरुषोत्तमपर्यव्-सायित्वं च । यद्यपि पूर्व 'ते प्राप्नुवन्ति मामेवे'त्यत्रैवकारेण पुरुषोत्तमपर्यवसायित्वमपि सम्भवति, तथापि तत्र 'ये त्वक्षर'मित्येवोद्दिश्य 'मामेवे'रयुक्तत्वात् 'मा'मितिपदस्याक्षर-पर्यवसायित्वमेव, अत्र तु 'मय्येव मन आधत्स्वे'ति सुखरूपमक्तिमार्गसुद्दिश्य कथनेन 'मय्येव'पदं पुरुपोत्तमपरमेव । एवं मर्यादामार्गविमेदिकामेकां युक्तिमुक्त्वा अन्यां युक्ति-माहुः। तस्मानमद्भवितसुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः। न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिदे'ति । यत्र मन्तित्युक्तस्य मर्यादामार्गीयज्ञानस्य श्रेयस्त्वेनापि नोपयोगः, तत्र भयादामागीयज्ञानस्य तदुत्तराङ्गस्य वैराग्यस्यापि भक्तयङ्गत्वाभावे कि वाच्यमित्यपि युक्तिः। युचयन्तरमपि। 'नायं सुरतापो गगवान् देहिनां गोपिकासुतः । ज्ञानिनां चात्मपोतानां यधा मित्तमनानिदे'त्यत्र 'गोपिकासुत' इति भगवति पूर्णपुरुपोत्तमत्वमुक्तवा तस्य भक्तिमतां सुरावाधिकयनेन ज्ञानिनामक्षरत्रासी हेशसुकतमाधनस्वकयनेन भक्तिमार्गे पुरुषोत्तमः त्राप्यः, रा घ अनायामेनेव प्राप्यः । ज्ञानमार्गे अक्षरप्राप्तिः, सापि तु अधिकतरहेरीनेति भन्ति-

९ 'श्व'माराज्य 'आषु'शालं 'तमात्मप्रची'खाश्मित्यम केनचिविधित आगाती हेरावशेषात्मणे चीत द्विभागि, अगल्य चार् । दवि दिष्यं एकप्रधीनाव्ये । भगरकानुकृतं वा कस्यं कियागाम् ।

मार्गमेदिका युक्तयः किमतोविकं वाच्या इति ज्ञापनायोक्तं भिन्नो युक्तया हि वैदिक इति । पूर्व सूत्रतो हीति हिशुच्देन सूत्रप्रामाण्येन प्रवाहमार्गस्य मिन्तिमार्गाङ्गत्वाभावस्य युक्तत्वं ज्ञापितम् । युक्तया हि वैदिक इस्रत्र युक्तीनां गीताश्रीमागवतादिषु मर्यादा मार्गस्य मिन्तिमार्गोङ्गत्वाभावप्रसिद्धियोतनाय हिशुब्दः ॥ ६॥

एवं सूत्रयुक्तिम्यां प्रवाहमर्यादयोः पुष्टिमार्गाङ्गत्वामावं निरूप्यातः परं पुष्टिमार्गः स्थानां जीवदेहकृतीनां मार्गद्वयापेक्षया सर्वात्मना सर्वप्रकारकोत्कर्पञ्चापनाय मार्गद्वयस्थ-

जीवदेहकृतीनां सक्तपं निरूपयन्ति जीवदेहकृतीनामिति ।

जीवदेहकृतीनां च भिन्नत्वं निस्तता श्रुते:। यथा तद्वत्पुष्टिमार्गे इयोरपि निषेघतः॥ ७॥ प्रमाणभेदादिन्नो हि पुष्टिमार्गो निरूपितः॥ ७३॥

प्रवाहमार्गे जीवा आसुराः, दैवजीवेम्यो मिन्नाः, तेषां देहा मगवद्भजनप्रातिकृल्यात् दैवदेहेम्यो मिन्नाः । तेपां कृतिरिप खार्य पशहिंसादिरूपा दैवजीवकृतेः सकाशाद्भिना एव । एवं मयीदामार्गेषि मयीदामार्गीया दैवजीवाः प्रवाहमार्गीयासुरजीवेग्यो मिन्नाः । तेपां देहा अपि दैदिकधर्भमगवत्पूजाधानुकृत्यात् आसुरजीवदेहेम्यो मिन्नाः । तेपां कृति-विष्टीवादिश्रीतकर्मकरणेन मर्यादामार्गीक्तमगनत्यूवादिकरणेन ज्ञानीत्पत्यननु-कूठलागादिकरणेन च भिन्नेव । नतु भवता प्रवाहमगीदयोजीयदेहकृतीनां भिन्नत्वं निरूपितम्, तत्र यथा मार्गद्वयेपि देहकृतीनामनित्यत्वं प्रतीयते, तथा मार्गद्वयजीवाना-मप्यनिस्तर्वं मवित्याग्रहां निराकुर्वन्ति नित्यतेतिपदेन । तत्र हेतुः श्रुतेः । तत्रेयं श्रुतिः । द्वा सुपर्णा सयुजा सखायौ समानं वृक्षं परिपछातो । तयोरेकः पिप्पछं स्वाइ-त्यनशतन्यो अभिचाकशीति' इतिश्रुत्या अन्तर्यामिनित्यत्ववत् जीवसः नित्यत्वं साधित-मिति न जीवानामनित्यत्वम् । अथवा । एवं मार्गद्वये जीवदेहकृतीनां भिन्नत्वं निरूप्य मार्गद्रयजीवदेहकृतीनां नित्यत्वक्यनस्यायमाशयः। तत्र जीवानां नित्यत्वं सर्ववादि-सम्मतमस्त्रेव, परं यद्यपि देहरूनीनां नित्यत्वं न प्रतीयते, तथापि देहकृतीनां नित्यता श्चुतिरिति निसत्वकथनसायमाग्रयः । प्रवाहमार्गीयो जीवो पदा उलयते; देहान्तरं गृङ्घाति, तदा प्वदेहलक्षणयुक्तमेव देहं गृङ्घानि, प्राचीनदेहकमीनुसारेणैव कर्म करोति, न तु पूर्वदेहपराष्ट्रची देहान्तरं प्राप्तमिति पूर्वदेहयर्मपराष्ट्रचिरि मवति । एवमेव पूर्व-कर्मणोपि । एवं प्रतिजन्मनि देहधर्मकर्मणां तादशत्वम् । न तु विपर्याप्तः । एवं देह-फुर्तानां प्रावाहिकरीत्या नित्यत्वज्ञापनायोक्तं नित्यतेति । तत्र देतुः श्रुतेरिनि । श्रुतिम 'ससं चानृतं च सत्यममनत्', 'यदिदं किंच तत्सत्यमित्याचक्षते'इति । अथया । देदन्तीनां निलता ठिक्कशरीराभिष्ठायेण । एवं मर्यादामार्गेषि चीनदेहरूतीनां निलता द्वेषा । एवं यथा प्रवाहनयोदामागीययोजीवदेहकृतीनां भिन्नत्वं नित्तत्वं चोक्तम्, तथा पुष्टिमागेपि

१. झात्रोत्सरपद्धहर्तिति पाठः । १. पराहितिति ग्रीपः ।

वीवदेहकृतीनां भिन्नत्वं नित्यत्वं चाहुः तद्वत्पृष्टिमार्ग इति । यद्यपि पृष्टिमार्गे वीवा देवा एव, तथापि तेषां मर्यादामार्गीयदैवजीवेम्यो वैलक्षण्यं दर्शयन्ति । यद्यपि मर्यादामार्गीय-जीवा देवाः, पुष्टिमार्गीया जीवाध्य देवा एव, तयापि द्वयोरपि देवजीवत्वेपि मर्यादामार्गी-यजीवादीनां निषेवपूर्वकं पुष्टिमार्गीयजीवादीनां मिन्नत्वं चाहुः द्वयोरिप निषेधत इति । तत्र मेदप्रकारः । दैवत्वेपि पुष्टिमार्गे 'अनुप्रहः पुष्टिमार्गे नियामक' इति वचनात् पुष्टिमार्गी' यजीवानामनुप्रहिविशिष्टत्वम्, न तु मयीदामार्गीयजीववद्विष्यघीनत्वमपि । किञ्च । पुष्टिमार्गीयजीवानां 'यमेवैप वृणुते तेन लम्य' इति श्रुत्मा साझात्युरुपोत्तमवरणात् साझा-त्युरपोत्तमप्राप्तिरेव । मयीदामार्गीयाणां तदमावादक्षरप्राप्तिरेव । यथा मयीदामार्गीयदे-इसाप्तिहोत्राद्यनुकूळत्वम् , तया पुष्टिमार्गीयदेहस्य शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यप्रकटितमगव-रक्षेवापरत्वमेव, न त्वन्यपरत्वमिति देहमेदः । देहमेदनिक्रपणेन कृतेरपि देहाधीनत्वात् केतीनां मेदः सिद्ध एवेति नानुपपन्नं किञ्चित्। अथवा। यद्यपि पुष्टिमागीयजीवदेहकृतीनां पूर्वोक्तप्रावाहिकरीता नित्यत्वमस्त्येव, तथापि प्रकारान्तरेणापि नित्यत्वमुच्यते । साक्षा-खुष्टिपुष्टिमक्तानां साक्षात्पुरुपोत्तमसंयन्यिफलानुमययोग्यदेहानां नित्यत्वमेव । अन्यया श्रीगोकुठवासिनां 'ते तु बद्यहदं नीता' इति मुत्तयतुमवकालेपि तेनैव देहेन मुत्तयतुमवः। तदनन्तरं तेनैव देहेन सर्वेषां यथायोग्यं मक्तिमार्गीयफठानुमवः । यदि पुष्टिमार्गीयसाक्षा-खुरपोत्तमसम्बन्धिफछानुमवयोग्यदेदानां निलता न सात्, तदा मुत्त्यनुमवकाछे खितिन सात् । तसात् पुष्टिमागींयदेहानां निललमेवेति नानुपपन्नं किञ्चित् । एवं फठोपयोगि-देइनिसलनिस्तपणेनेव साक्षात्यस्पोत्तमसम्यन्विफठानुमवयोग्यकृतीनां निसलमनुक्तिः द्धमितिदिक्। एवं पुष्टिमार्गीयजीवदेहकृतीनां खरूपं निरूप्योपसंहरन्ति प्रमाणभेदादिति। 'अनुत्रद्दः पुष्टिमार्गे नियामक' इत्याद्यक्तत्रमाणैर्भेदनिन्हपणात् प्रवाहमयादाम्यां भिन्नः सर्वोत्कृष्टः शुद्धपुष्टिमार्गो निरूपितः । हि युक्तश्रायमर्थः । न हि साक्षात्पुरुपोत्तमसम्बन्धो-पयोगिनो धर्माः मार्गान्तरेपि सम्मवन्तीनि पुष्टिमार्गसैन सर्नोत्कृष्टत्वं सुक्तमेवेति ज्ञापनाय हीत्युक्तम् ॥ ७५ ॥

एवं प्रमाणमेदेन मार्गत्रयमेदं निरूप्य एतद्रेत्र मार्गत्रयस्य सर्गान्तरसाहस्यनिरा-करणर्भकं सर्गमारम्य फल्यप्ययसानपर्यन्तं भेदं निरूपयन्ति सर्गभेदमिलादि ।

मर्गमेदं मवश्यामि खरूपाङ्गक्रियायुतम्॥ ८॥ इच्छामाञ्चेण मनसा प्रवाहं सृष्ट्यान् हरिः। वचमा बेदमाम हि पुष्टि कायेन निख्यः॥ ९॥

तत्र प्रयमं प्रवादमाग्यमिदमाहुः इच्छामात्रेणिति । हरिः इच्छामात्रेण कांधित्री-वानासुगन् कित्यामीनीन्छपा मनमा प्रवाहमार्गम्ष्टि कृतवान् । एवं प्रवाहमार्गस्थिसुक्ता

१. देवदनिवेषपूरेबन्दिर्थ । १. वृश्चिद् । १. वृश्विद्रानम्।

मयोदामार्गसृष्टिप्रकारमाहुः बचसेति । वचसा वेदरूपवाण्या मर्थादामार्गं सृष्टवान् । मयीदामार्गस्य वेदम्रुकत्वप्रसिद्धिद्योतनार्थं हिशब्दः। एवं शरीरैकदेशाम्यां मार्गद्वयसर्ग-मुक्ता पुष्टिमार्गसृष्टेः सर्वोत्कृष्टत्वज्ञापनाय पुष्टिमार्गसृष्टिमाहुः पुष्टिं कायेनेति । आनन्द-मात्रकरपादमुखोदरादिक्षपेण सम्पूर्णकायेन पुष्टिमार्गस्र्ष्टिं कृतवान् । मार्गत्रयप्रयोजनमप्रे वस्यन्ति । सम्पूर्णदेहेन पुष्टिसगस्य कथनात् पुष्टिसर्गस्य सर्वोत्कृष्टत्वं निर्धारितमिति ज्ञापनायोक्तं निश्चय इति ॥ ९ ॥

एवं मार्गत्रयसर्गस्वरूपं निरूप्य मार्गमेदेन मार्गत्रयफलसक्त्पमाहुः मूलेच्छात इति ।

मूलेच्छातः फलं लोके बेदोक्तं वैदिकेपि च। कायेन तु फलं पुष्टी भिन्नेच्छातोऽपि नैकता ॥ १०॥

सृष्ट्यन्तर्गतानां केषाञ्चित् त्रीवानामासुरत्वसम्पादिका या भगवदिच्छा सा मूलेच्छा, ततः तदिच्छया लोके प्रवाहमार्गे फलं अन्धंतमः प्रवेशरूपं भवतीत्पर्यः । एवं प्रायाहिकाणां फलं निरूप्य मर्यादामार्गीयाणां फलं निरूपयन्ति वेदोक्तं वैदिकेपि चेति । वैदिके मयीदाज्ञानमार्गे 'तमेव विदित्वाति मृत्युमेति' इत्यादिश्रुतिप्रतिपाद्यमक्षरप्राप्तिरूपं फल-मुक्तम् । एवं कर्ममार्गेषि 'अप्तिष्टोमेन खर्गकामो यजेते'त्यादिश्चत्या सकामस्य खर्गछोक-अस्य र प्रवासायाम् त्रिक्षामयागकर्तुरिष् स्वर्गलोककामनामावात् स्वर्गलोके च 'यन्न दुःखेन संभिन्नं न च श्रस्तमनन्तरम् । अभिलापोपनीतं यत् तत्पदं स्वःपदास्पदं मिति स्वःपदन लक्षणामावात् आत्मसुखे च खःपद्रतक्षणयोगात् निःकामयागकर्तुरात्मसुखरूपं फलं भवति । चकारातादशस्यापि भगवदनुप्रहेण भगवद्गतसङ्गेन भक्तिप्राप्तौ सत्यां मर्यादा-मार्गीयमक्तसापि मुक्तिक्त्पा पुरुषोत्तमप्राप्तिर्मवतीति ज्ञापनाय चकारः। एवं द्विविधमयोदा-गार्गायाणां द्विविधं वेदोक्तं फलं निरूप्य पुष्टेः फलं निरूपयन्ति कार्यन तु फलं पुष्टा-तानानाना कार्यन वराण क्षाप्त स्वाप्त करणादमुखोदरादिक्रपेण, सर्वेन्द्रियाखाद्यखरूपानन्ददानरूपं विति । कार्येन आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिक्रपेण, पालम् । पतद् तिरिक्तिप्रकारस्य फलत्वाभावार्थे तुशब्दः । अत एव पुष्टिश्चतिरूपाभिर्वजसी-मन्तिनीमिः 'अक्षण्वता'मिति श्लोके सर्वश्चतिविरोधपरिहारेण सर्वेन्द्रियास्त्राद्यपुरुषोत्तम-नान्तनामः अद्युप्ताम् । नतु मर्यादामार्गीयभक्तरि पुरुपोत्तमप्रापकत्वात् पुष्टि-प्राचनित्रप्रमाधिकतित्वात् उभयोरिप फुटैन्यं मवित्रसाश्चां परिहरन्ति । भागायमक्तराप पुरुषाचननाम्बद्धः । यद्यपि मर्यादामार्गीयमक्तस्यापि अन्ते पुरुषो- ( भिन्नेच्छातोपि नैकतेति । तसायमर्थः । यद्यपि मर्यादामार्गीयमक्तस्यापि अन्ते पुरुषो-स्मञ्चलाम् नकताः । स्वतिह्रपैव प्राप्तिः, न तु पृष्टिमार्गीयमक्तवत् साक्षातसम्बन्ध-त्तमप्राप्तिरस्ति, तथापि तस सुक्तिह्रपैव प्राप्तिः, न तु पृष्टिमार्गीयमकवत् साक्षातसम्बन्ध-पनप्राप्तरास्त, तथान पटा उत्तर स्वापति स्वप्नाप्ती ताद्दयेव मग्वदिच्छा । अत एव रूपप्राप्तः, यता मवादाणाः । यत एवं अपितात्तिः । यत एवं अपितात्तिः । यत एवं अपितात्तिः । यति गतिमण्यी प्रसुद्धः । इति । पुष्टिमाणीयस्य साक्षात् स्वरूपसम्बन्धानु-त्रामागवत भागण्डवान प्राप्त । यदि माग्द्रयेपि एकमेवं फलं स्यात्, तदा माग्मेदवं-भवरूपफलप्राप्तावेव भगविद्वच्छा । यदि माग्द्रयेपि एकमेवं फलं स्यात्, तदा माग्मेदवं-यर्थमेव स्यादिसत उक्तं 'मिन्नेच्छातोपि नैकने'ति॥ १०॥

Ì

एवं मार्गत्रयस्य सर्गभेदं फरुमेदं च निरूप्यैतेषां त्रयाणां स्वरूपाङ्गितया निरूप-यन्ति । तत्र प्रथमं प्रवाहमार्गीयाणां स्वरूपमाहुः तानहं द्विपतो वाक्यादिति ।

> 'तानहं द्विपतो' वाक्याद्भिन्ना जीवाः प्रवाहिणः। अत एवेतरौ भिन्नी सान्तौ मोक्षप्रवेदातः॥ ११॥ तसाजीवाः पुष्टिमार्गे भिन्ना एव न संदायः। भगवद्रुपसेवार्थे तत्सृष्टिनीन्यथा भवेत्॥ १२॥

'तानहं द्विपतः क्रान् संसारेषु नराधमान् । क्षिपाम्यजस्मसुरानाष्ट्रीष्वेव योनिषु । आसुर्रा योनिमापन्ना मूढा जन्मिन जन्मिन । मामप्राप्येव कौन्तेय ततो यान्यधमां गित'मिति प्रवाहमार्गीया जीवा मर्यादामार्गीयपुष्टिमार्गीयजीवेभ्यो भिन्ना आसुरा इत्यर्थः । अत एवेतरो मर्यादामार्गीयपुष्टिमार्गीयजीवो प्रवाहमार्गीयजीवेभ्यो भिन्नी दैनावित्यर्थः । भेदप्रकारमाहुः सान्ताविति । तत्तन्मार्गीयफलपर्यवसानान्तो । फलस्वरूप् माहुः मोक्षप्रवेदात इति । स्वस्नमार्गीयमोक्षप्रवेदात इत्यर्थः । नतु प्रावाहिकाणां जीवानामित तन्मार्गीयमोक्षप्राह्या सान्तत्वसम्भवेपि उभयोरेव सान्तत्वकथने को हेतुरिति चेत् । सत्यम्, यद्यपि तन्मार्गीयमुक्तया तस्यापि सान्तत्वं सम्भवति, तथापि तन्मुक्तरानन्दराहित्यान्मोक्षलक्षणामावात् , किन्न, 'ततो यान्त्यधमां गित'मिति तन्मुक्तरधमगितिस्वनिक्षपणात् आनन्दरूपफलपर्यवसानामावान्न सान्तत्वेन गणना, न सान्तत्वमिति उभावेव सान्तो गणिती, न सु प्रवाहोपि, इति ज्ञापनायोक्तं सान्तौ मोक्षप्रवेद्यत इति ।

नतु 'मोक्षत्रवेशत' इति सामान्योत्तया मोक्षस्य मार्गद्वयेषि एकरूपता भविष्यतीत्यां गद्धानिरासायाहुः तस्मादिति । यस्मात् पूर्वमेन पुष्टिमार्गायाणां 'कायेन तु फलं पुष्टा'- विस्त्रय फलमेदोषि निरूषित एन, तथापि पुनरिष यत् 'मोक्षत्रवेशत' इति सामान्योत्त्या फलेकत्वश्रद्धा तिवरासाय विशेषतस्त्रेषां पुष्टिमार्गीयजीवानां स्वरूपमाहुः तस्माज्ञीचाः पुष्टिमार्गे भिन्ना इति । मर्यादामार्गीयेग्यो भिन्ना एव, अत्युर्कृष्टा एवेत्यर्थः । तेषां कदाचिन्मार्गान्तरीयसङ्गेषि मार्गान्तरप्रवेशो च भवतीति ज्ञापनाय न संशय इत्युक्तम् । अतः परं केनलपुष्टिष्टिः सर्वात्मना सर्वतो भेदेन सर्वोत्कृष्टत्वनिरूपणस्य प्रयोजनमाहुः मगवद्द्यसेवार्चमिति । यथा मर्यादामप्टेः तन्मार्भीयधर्मकरणं प्रयोजनम्, तथा पुष्टिसप्टेः मगवद्द्यसेवार्चमिति । यथि मर्यादानप्त्रे मगवद्द्यसेवार्चमिति । यथि मर्यादान्दमार्गे मगवद्द्यसेवार्चमिति । यथि मर्यादान्दमार्गे करपाद्युरोद्दर्शित परं तत्र मनस्येव अद्धष्टमात्रादिरूपकल्पनेन, न तु साक्षादानन्दमार्गे करपाद्युरोद्दर्शित परं तत्र मनस्येव आद्धप्ताय स्वरूपपत्युक्तम् । नान्यर्थति । एतस्रयोजनातिरिक्तययोजनामावार्यमुक्तं नान्यथा सर्वेदिन ॥ १२ ॥

सेवाकरणप्रकारमाहुः स्वरूपेणेति । स्वरूपेणावतारेण लिङ्गेन च गुणेन च । तारतम्यं न स्वरूपे देहे वा तिकयासु वा ॥ १३ ॥ तथापि यावता कार्यं तावत्तस्य करोति हि ॥ १३ ई ॥

यद्यपि केवलस्वरूपपदं केवलजीवपरमपि मवति, तथाप्यत्र फलरूपसेवाकरण-प्रकारनिरूपणे देहरहितकेवलजीवखरूपेण सेवाकरणासम्भवात् स्वरूपपदं लीलोपयोगि-देहपरमेव।देहस्य फलरूपसेवोपयोगिफलोपयोगिफलरूपमजनोपयोगित्वकथनेन अविकृत-त्वमानन्दमयत्वं नित्यत्वं च ज्ञापितम्। एवं साक्षाङ्गजनोपयोगिदेहस्वरूपं निरूप्या-विर्मावप्रकारमाहुः अवतारेणेति । अवतारणे साक्षात् फलरूपमजनोपयोगिसमाजमध्ये प्राकट्येन । मजनोपयोगिप्रकारान्तरमाहुः लिङ्गेनेति । मजनोपयोगिदेहचिह्नैरिलर्थः । चकारस्तदुपयोगिवयःसमुचयार्यः । पुनः प्रकारान्तरमाहुः गुणेनेति । गुणाः सौन्दर्य-रसोद्दोपकचातुर्यभावादयः । फलमोगस्य सर्वाज्ञातत्वप्रकारज्ञापनाय चकारः । (यतोऽयं रसः सर्वातमना गोपनीय एव, भगवतो रसपोपाय । अत एव फलप्रकरणीयलीलारम्भे मुख्यमक्तानां भगवन्निकटागमनसमये 'ता वार्यमाणा' इति मत्रीदीनां तदागमनज्ञाना-नन्तरमपि रसपोपाय योगमायाद्वारा तथा प्रभुः सम्पादितवान्, यथा तेपां 'मन्यमानाः खपार्थसा'निति वचनात् तदागमनज्ञानसम्भावनापि नामृत् । यदि तेषां तदागमनज्ञान-सम्भावनापि स्थात् , तदा रसामासः स्थात् । अतः सर्वाज्ञानमावश्यकम् ।) नतु पुष्टिमार्गीय-फठातुमवः मोकृमोग्यसाम्ये सति सम्पूर्णी मवति, न तु यत्किञ्चित्तारतम्येन । प्रभो-रगणितानन्दस्वरूपत्वेन भजनरसानुभवकर्षुणां तत्समत्वामावात् पूर्णरसानुभवो न भविष्य-तीत्माशक्कापरिहाराय स्वरूपेणेत्मादिना मजनरसानुमनकर्तृयोग्यताप्रकारं निरूप्य पूर्ण-रसानुभवसिद्धिहेत्साहुः तारतम्यं न स्वरूप इति । पूर्वोक्तरसानुभवकर्तृयोग्यताप्रकारैः पूर्णसन्तपरसानुमवसिद्धिप्रतिबन्यहेतुतारतम्यामाव उक्तः । तारतम्यं न स्वरूप इति । स्वरूपे । यथा आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादेर्मगवतः आत्मनि देहे वा आनन्दमयत्वेन तारतम्यामावः, तथा साक्षात्फठानुभवकर्तृभक्तेष्वपि बात्मनि बात्मस्वरूपे देहे वा धानन्द-मयत्वादिना तारतम्यामावः । नतु प्राकृतदेहवत् देहात्मनोस्तारतम्यमपि । अत एव जन्मो-स्तवाच्याये शुकरेवैरिप 'गोप्यधाकण्यं मुदिता' इतिछोके एतासां देहसाठांकिकानन्दम-यत्वज्ञापनाय 'आत्मानं भूपयायकु'रित्युक्तम्, न तु देहं भूपयायकुरिति । तेनात्मपदोपादा-नात् यथा आत्मा नित्य आनन्दमयः अविकृतः, ताद्य एवेतासां देह इति ज्ञापितम्। यदेवं न सात्, तदा 'ते तु ग्रवहदं नीता' इत्या मुकिसुखानुभवसमये तदेहस्थितिन सात्। मुक्लनुमयानन्तरमपि तेनैव देहेन मुक्लिविकपूर्णमञ्जनानन्दानुभवो न स्वात् । एतदेवा-भिष्रेलाचार्यककं तारतम्यं न स्वरूपे देहे वा तिक्रयासु वेति । अन्यया उमयत्र पूर्व-

१. विहान्दर्गेतं नानिः कविद्रः। १. पूर्वसाः।

रसानुभवो न स्थात् । एवं देद्दारमनोस्तारतम्याभावमुक्त्वा तिक्रियास्विपि तारतम्याभावमाहुः तिक्र्यास्विति। कियासु तारतम्याभावप्रकारिविशेषः । यथा भगवत्कर्नृकरसोपयोगिकियाः विशेषैभीकेषु परमानन्दरसानुभवः, तथा भक्तकर्नृकरसोपयोगिकियाविशेषैभीगवित परमानन्दरसानुभवः, तथा सर्वत्र तारतम्याभावज्ञापनाय वाश्च्दः । यद्यपि सर्वत्र तारतम्याभावोऽस्त्येष, तथापि मगवान् ततोषि अनिर्वचनीयपरमकाष्टापत्रसानुभवार्थं त्याद्वन्यमापि करोतीत्याद्वः तथापि यावतिति । यथा फलप्रकरणीयप्रथमाध्याये 'वाहुः प्रसारपरिरम्भे'ति श्लोके 'उत्तम्यम् रतिपतिं रमयाद्यकारे'ति स्वरमणेन पूर्णरसानुभवं कारियत्वा, अप्रिमश्लोके 'आत्मानं मेनिरे श्लीणां मानिन्योभ्यधिकं भुवी'ति स्वरूपपराष्ट्रिक्रिण पूर्णरसानुभवं कारियत्वापि, युनश्च फलप्रकरणीयचतुर्याध्याये 'तद्दर्शनाह्वादविश्वतं स्तुण पूर्णरसानुभवं कारियत्वापि, युनश्च फलप्रकरणीयचतुर्याध्याये 'तद्दर्शनाह्वादविश्वतं स्तुण पूर्णरसानुमवं कारियत्वापि, युनश्च फलप्रकरणीयचतुर्याध्याये 'तद्दर्शनाह्वादविश्वतं स्तुण्णरसानुस्वतं आप्रवितं स्तूणानन्दं दत्तवानितिप्रकारं ज्ञापितुमुक्तं यावतिते । यावता तारतस्येन तस्य भक्तस्य कार्यं मनोरथान्तरूपं स्वरूपानन्दानुभवं सिध्यितं, तावत्वारतम्यं करोति । यत्र पूर्णरसदानार्थं तारतम्याभावं येषु भक्तेषु सम्पादितवान्, तेषु मनोरथान्तं स्वरूपानन्ददानं युक्तमेवित ज्ञापनार्थं हिश्च्दः ॥ १३३ ॥

एवं प्रकारमेदेन शुद्धमार्गत्रयाणां फलपर्यवसानमुक्त्वा शुद्धमिश्रमेदेन मार्गत्रयेपि

दैविध्यमाहुः ते हि द्विधेति ।

ते हि विधा शुद्धमिश्रभेदान्मिश्रास्त्रिधा पुनः॥ १४॥ प्रवाहादिविभेदेन भगवत्कार्यसिद्धये। पुष्ट्या विमिश्राः सर्वज्ञाः प्रवाहेण कियारताः॥ १५॥ मुर्याद्धा गुणज्ञास्ते शुद्धाः प्रेम्णातिदुर्लभाः॥ १५६॥

एवं द्वैविध्ये शुद्धभेदप्रकारस पूर्वोक्तत्वादतः परं मिश्रभेदस भेदश्रयमाहुः मिश्रास्थिया पुनरिति । मिश्रेषु त्रैविध्यं दर्शयन्ति प्रवाहादिविभेदेनेति । त्रैविध्यदर्शनप्रयोजनमाहुः भगयरकार्यसिद्धय इति । भगवरकार्यं मार्गत्रयसंगरूपम्, तत्सिद्धये मार्गप्रयविवेकज्ञानसिद्ध्यर्थमित्यर्थः । अथवा । भगवरकार्यं ठीठारूपम्, तत्सिद्धये कीडारससिद्ध्यर्थमित्यर्थः । अत एव श्रीभागवते विन्ध्यावत्याप्युक्तं 'कीडार्थमात्मन इदं त्रिजगरहतं ते साम्यं तु तत्र कृषियोऽपर ईश्र कुर्युं'रिति । मिश्राणां त्रैविध्यं दर्शयन्ति पुष्टा
विमिश्रा इति । ये सर्वज्ञास्ते सर्वज्ञत्वेन पुष्टिमार्गोत्कपँ ज्ञात्वा पुष्टवा विमिश्रा
मवन्ति, यथा नारदश्रहादादयः, ये पूर्णज्ञानफटनिष्ठाः सन्तः पुष्टिसद्धपामिज्ञास्ते
पुष्टमा निमिश्रा मवन्ति । पुष्टिमार्गाभिज्ञत्वे हेतुः सर्वज्ञा इति । 'ज्ञानिष्ठा तदा ज्ञेया
पर्वज्ञो दि यदा मनेत्' । ये स्वभावतः पूर्णज्ञानिष्ठाः सन्तः सर्वज्ञत्वात् पुष्टिमार्गस्तर्थामिज्ञान्त एत्रोक्ताः पुष्ट्या विमिश्राः सर्वज्ञा इति । अतः परं प्रनाहिविमिश्रणप्रकारमाहुः

१. राज्याद्वयस्त्राद्ति मतादति पूर्वज्यापेश्वया काराक्ष्यपादियां तत्पूर्वकश्रितार्थै ।

प्रवाहेण कियारता इति । ये खमावतः काम्यकर्मरताः काम्यकर्मनिष्ठाः सन्तः प्रवाहेण मिश्रा जाँताः, तदा विशेषेण काम्यकर्मनिष्ठाः क्वाम्यकर्मरताः काम्यकर्मज्ञा एव भवन्ति । यथा सर्वज्ञाः पुष्टम विमिश्रा भवन्ति, तद्धदेव प्रवाहेण विमिश्रास्ते कर्मज्ञा एव सवन्ति । न तु मार्गान्तरविमिश्रा भवन्ति । त एवोक्ताः प्रवाहेण कियारता इति । एवं प्रवाहविमिश्रणप्रकारमुक्त्वा मर्यादाविमिश्रणप्रकारमाहुः मर्यादया गुणज्ञा इति । ये शुद्धमर्यादामार्गीयास्ते मर्यादामार्गीयमक्तसङ्गविमिश्रणेन भगवद्धणप्रा भवन्ति भगवद्धण्या इति । एवं मिश्रमेदाविरूप्य सर्वतः सर्वोत्कृष्टत्वज्ञापनाय केयलपृष्टि-मार्गीयान् निरूपयन्ति शुद्धाः प्रेम्णेति । शुद्धाः प्रेम्णा पृष्टिमार्गीयभावातिरिक्तभावान्तर-रिहतास्ते अतीव दुर्लभाः । अतीव दुर्लभाः इस्रत्रातीवश्रव्दात् मगवदनुप्रहैकलभ्या इस्र्यः । एवं मिश्रमेदप्रकारेण मार्गत्रयं निरूप्य शुद्धपुष्टिप्रकारनिरूपणेन पृष्टिमार्गस्य सर्वोत्कृष्टत्वं निरूपितम् ॥ १५५ ॥

एवं तेषां मार्गत्रयाणां सर्गमेदप्रकारमुपसंहरन्ति एवं सर्ग इति ।
एवं सर्गस्तु तेषां हि फलं त्वन्न निरूप्यते ॥ १६ ॥
भगवानेव हि फलं स यथाविभवेद्धवि ।
गुणस्रक्षभेदेन तथा तेषां फलं भवेत् ॥ १७ ॥
आसक्ती भगवानेव शापं दापयति कचित् ।
अहङ्कारेऽथवा लोके तन्मार्गस्थापनाप हि ॥ १८ ॥
न ते पापण्डतां यान्ति न च रोगाग्रुपद्रवः ।
महानुभावाः प्रायेण शास्त्रं शुद्धत्वहेतवे ॥ १९ ॥
भगवक्तारतम्येन तारतम्यं भजन्ति हि ।
लीकिकत्वं वैदिकत्वं कापट्याक्तेषु नान्यथा ॥ २० ॥
वैष्णवत्वं हि सहजं ततोन्यत्र विषययः ॥ २० ॥

एवं अनेन प्रकारेण संगेभंदमुपसंहृत्य तेपां फलानिक्षपणं प्रतिजानते फलें त्यत्र निरूप्यत इति । अत्र मार्गन्यनिक्षपणप्रस्तावे मार्गन्यस्य फलं निरूप्यते । तत्र पूर्व पृष्टिमार्गस्य फलमाहुः भगवानेच हि फलमिति । अत्र भगवत्यदेन साक्षात्रस्योत्तम उत्तः । एवकारेण साक्षात् स एवानन्दमानकरपादमुखोदरादिक्षपेण प्रकट एव फलम् । स यथा पूर्वोक्तस्वरूप एव भुवि पृष्टिमार्गीयमकिश्वितिस्थाने आविभवेत् प्रकटो भवेत् । कदाचित् ज्ञानिमक्तन्यायेन हृद्येच भावनाप्रकारेण प्राकट्यं भविष्यतीत्याश्रद्धा-निरासायाहुः गुणस्वरूपभेदेनेति । गुणाः ईक्षणमापणादिलीलाक्ष्याः, स्वरूपं तु पूर्वोक्तमेव, तक्क्षेत् सत्तरकारभेदेन यथा प्रकटो भवेत्, तथा तेन प्रकारेण प्रकारभेदेन तथा फलानुभवहेतुभवेदित्यर्थः । पृष्टिमार्गीयाणां साक्षात्सम्बन्धस्य फलत्वमेन स

१. जीवा । २. प्रयमेशम्।

ज्ञापनाय हिशब्दः। ननु पुष्टिमार्गस्य सर्वोत्कृष्टत्वं यद्यपि सर्वेशमाणसिद्धम्, तथापि तमा-र्गीयसापि वृत्रसासुरयोनित्रवेशे को हेतुरिलाशङ्कानिरासायाहुः आसक्तावपीति । पृष्टि-मार्गीयस स्वमार्गीयभगवत्स्वरूपातिरिक्तासक्तेरनुचितत्वात् वृत्रस्य पूर्वजन्मनि सङ्कर्ण-स्वरूपासक्तत्वात् तस्य च साक्षात् पुरुषोत्तमत्वामावात् तदासिकतिनवृत्त्यर्थे शापं दापि-तवान् । अथवा । अहङ्कारे सत्यपि कचित् छोके मक्ताय शापं दापयति । यथा परी-क्षिति। कचिदितिपदात् अहङ्काराभावेषि कचित् शापो द्रयते। यथेन्द्रद्युमे अगस्यशापः। शापायोग्येष्वपि भगवद्भक्तेषु शापानिमित्तोद्भमनदर्शनेन यत् शापदानम्, तद्भगवदिन्छ्-यैव, नतु प्रकारान्तरेणेति ज्ञापनाय भगवानेवेत्यत्र एवकारः । हेतुमाहुः तन्मार्गस्थापनाय हीति । यस यस्मिन् मार्गे अङ्गीकारः, तस शापानन्तर-मिष तन्मार्गाङ्गीकारस्य नित्यत्वेन तन्मार्ग एव स्थापनम्, न तु मार्गान्तरसम्बन्धस्तदर्थ-मिलर्थः । नित्यपदार्थसः परावृत्यभावो युक्त इति ज्ञापनायोक्तं हीति । अतःपरं शापानन्तरमपि गार्गाङ्गीकारिक्षतिनित्यत्वज्ञापनप्रकारमाहुः न ते पापण्डतां यान्तीति। यदि मगवदङ्गीकारस नित्यत्वं न स्यात्, तदा तेषां भगवत्सम्बन्धामावात् पापण्डित्वमेव सात्। यदि तेषां मगवदङ्गीकारो न स्थात्, तदा कल्मापपादवत् ब्रह्मद्रोहरूपं दुष्टकमीचरणं सात्। अत एवोक्तं न ते पापण्डतां यान्तीति। ते पापण्डमार्गप्रविष्टा न भवन्ती-सर्यः । एवमेकं मार्गाङ्गीकारनित्यःवज्ञापकलक्षणमुक्त्वान्यान्यपि लक्षणान्याहुः । शापस क्षेराहेतुत्वमाराङ्गाङ्गीकारनिलत्वेन तदभावमाहुः न च रोगाद्युपद्रव इति । तेषां न्याध्याद्यपद्रवो न भवति । अत एव बुत्रस्य सर्वाभिभावकत्वम्, न तु केनाप्यभिभाव्य-त्वम् । उक्षणान्तरमाहुः महानुभावा इति । महान् अनुभावो येपाम् । यद्यपि शाप-युक्तास्तथापि ते महानुमावा एव । अत एव भगवन्मार्गतत्त्वज्ञैर्महादेवैः शापदानानन्तरं पार्वती प्रति तेपामनुमाव उक्तः । 'दृष्टवत्यसि सुश्रोणि हरेरद्धतकर्मणः । माहारम्यं मृत्यभृत्यानां निःस्पृहाणां महात्मनाम् । नारायणपरा छोके न कुत्रश्चन विभ्यति । स्वर्गीन पवर्गनरकेष्विप तुल्यार्थदर्शिन' इति । नतु यदि तेषां महातुभावत्वं तर्हि कथं शापसम्भव इत्यत आहुः प्रायेण शास्त्रं शुद्धत्वहेतवे इति । शास्त्रते अनेनेति व्युत्पत्त्या शास्त्रमिति, शापस शास्त्रस्तात् पूर्वजन्मापराधनिवृत्तिहेतुस्तेन शुद्धिहेतुत्वमुक्तम् । प्रायेणेति सम्मावना । एवं मगवदद्गीकारस्य निलन्तं मर्यादामार्गेषि श्रेयम् । निल्यत्वज्ञापका धर्माः 'न ते पापण्डतां यान्ती'त्यादयो मयीदामार्गेषि ज्ञेयाः । परीक्षिति गजेन्द्रे च । ननु यदि द्यापानन्तरमिष मगवद्धीकारस्य निसल्वेन त्रिष्विष पूर्वधमसमानत्वम् , तर्हि फठेषि साम्यं भविष्यतीत्याशक्कानिरासायाद्वः भगवत्तारतम्येनेति । मगयरस्यस्पतक्रजनप्रकारतास्त-म्येन पटेषि मकालारतम्यं भजन्ति हि । तत्र भजनतारतम्यप्रकारः । पुष्टिमार्गमजने सेद् एत नियानकः । मर्वादानार्गीयमक्तमजने गर्यादामार्गीयमक्तस्य यद्यपि भजनीयः प्रयोग्तम एव, तथापि तत्र निधितेष नियामकः, न तु स्रेहोपीति तास्तम्यम् । इन्द्रमुग्नस

पूजापरत्वात्, तत्र पूज्यसा पुरुषोत्तमविमृतिरूपत्वात् पूजायाश्च कर्ममार्गत्वात् तत्रापि विधिरेव नियामक इति । भगवत्खरूपतद्भजनप्रकारतारतम्येन तारतम्यं भजन्ति । भजन-तारतम्येन फलतारतम्यस्य युक्तत्वज्ञापनाय हिशन्दः । फलतारतम्यं तु 'गजेन्द्रो भगव-त्स्पर्शाद्विमुक्तोऽज्ञानवन्धनात् । प्राप्तो भगवतो रूपं पीतवासश्चतुर्भुज'मित्यादिवाक्येषु प्रसिद्धमिति नात्र विचारः । नतु यदि तेषां केवछं भगवत्परत्वमेव, तर्हि श्रीतस्मार्तकर्मा-चरणे को हेतुरिति चेत्, तत्राहुः छौकिकत्वं वैदिकत्वमिति । यद्यपि ज्ञानमार्गीयस्यापि मक्तस 'तावरकर्माणि कुर्वीते'सनेन श्रीतस्मार्तकर्माचरणस्मानावश्यकत्वं श्रूपते, पुष्टिमार्गी-याणामपि 'यानास्थाये'तिवाक्यात् । अत्र 'आस्थाये'ति, आस्थानं नाम कायवाद्मानसां तदे-कपरत्वम्, तादशानामपि श्रीतस्मार्तकर्माचरणानावश्यकत्वेपि यत्कर्माचरणं तत्र को हेतुरि-त्याराङ्का हेतुमाहुः वैदिकत्वं छौकिकत्वं कापट्यादिति । वैदिकत्वं वैदिककर्माचरणम्, लौकिकत्व लौकिकव्यवहारादिप्रतिपालनम्, तत्तेषु कापव्यात् कापव्याद्वेतोरित्यर्थः। कापट्यं नाम लोकसङ्गहः । अत एव भगवताप्युक्तं 'सक्ताः कर्मण्यविद्वांसी यथा क्षुविन्ति । मारत । कुर्यादिद्वांस्तथासक्तिश्विकीपुर्लीकसद्वहम् । न शुद्धिभेदं जनयेदज्ञानां कर्म-सिंदिनाम् । जोपयेत् सर्वकर्माणि विद्वान् युक्तः समाचरन्' इति मगबद्दाक्यात् तत्तन्मार्गीय-पूर्णभक्तिमतां लौकिकवैदिककर्माचरणं लोकसङ्ग्रहार्थमेव, न तु कर्मासक्तानामिव परमपु-रुषार्थरूपत्वेन । यद्यपि तेपां पूर्वोक्तकर्मकरणमनासक्तिपूर्वकं लोकसङ्गहार्थमेवेत्युक्तम् , तर्हि तेषां कस्मिन् कर्मणि आसक्तिपूर्वकं करणिमति चेत्, तत्राहुः चैप्णवत्यं हि सहज-मिति । वैष्णवस्यं नाम पुष्टिगयीदामार्गप्रवर्तकाचार्योपदशेपूर्वकं तदुक्तप्रकारेण तन्मार्गा-तुर्वतित्वम्, तदेव तेषां सहजो धर्मः स्वामाविको धर्मः, सहजमिति । तेन तन्मार्गीया-णागेव धर्माणामासक्तिपूर्वकं करणम्, ततोऽन्यत्र ततः वैष्णवधर्मातिरिक्तधर्भेषु विपर्धयः पूर्वीक्तप्रकारः अनासक्तिपूर्वकं करणम्, ठोकसङ्ग्रहार्थं करणित्यर्थः ॥ २०३ ॥

एवं मार्गद्रयजीवानां फलपर्यवसानान्तां कृतिं निरूप्य पुष्टिमर्यादामार्गाङ्गीकाररहितानां दैवजीवानां साधारणानां खरूपं कृतिं चाहुः सम्मन्धिनस्तिवति ।

> सम्बन्धिनस्तु ये जीवाः प्रवाहस्थास्तथापरे ॥ २१ ॥ चर्पणीशब्द्वाच्यास्ते ते सर्वे सर्ववर्तस्तु । क्षणात् सर्वत्वमायान्ति रुचिस्तेपां न फ्रत्रचित् ॥ २२ ॥ तेवां क्रियानुसारेण सर्वेत्र सक्तं फलम् ॥ २२५ ॥

सम्बधितः दैवजीवत्वेत पृष्टिमर्यादामार्गाङ्गीकृतजीवसम्बन्धिनो, न तु तन्मा-गैप्रवृत्ताः । तथा अपरे प्रवाहस्थाः । ते सर्वे चर्पणीशब्दवाच्याः सर्वमार्गेषु परिभ्रमण-शीक्षाः । त एव सर्ववरमंसु मार्गव्रयेष्विष क्षणात् कालिविष्यं प्राप्य सर्वत्वं तत्तन्मार्गी-यत्वं प्राप्तवन्ति, तत्तन्मार्गीयधर्मानुकरणं कुर्वन्ति । ते मार्गव्रयधर्मानुकरणमेव कुर्वन्ति । न तु तेपां कुत्रचित् रुचिः । रुचिः कापि न मवतीत्यर्थः । न तु कापि श्रद्धेत्यर्थः । तेषां फलप्रवसानमाहुः तेषां क्रियानुसारेणेति । तेषां तत्तन्मार्गीयकियानुकरणेन सर्वत्र सकलं कामितं कामनाविषयं फलं भवतीत्यर्थः । तेषां भगवदङ्गीकृतानां साधारणानां कामासक्तत्वात् तत्तिक्रयानुसारेण सकलं तत्तत्कामितं फलं भवतीत्यर्थः ॥ २२३ ॥

एवं सम्यन्धिनां खरूपमुक्त्या केवलप्रवाहस्थानां खरूपमाहुः ,प्रवाहस्थान् प्रवक्ष्यामीति ।

प्रवाहस्थान् प्रवक्ष्यामि स्वरूपाङ्गित्रियायुतान् ॥ २३॥ जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे 'प्रवृत्तिं चे'ति वर्णिताः । ते च द्विधा प्रकीर्त्यन्ते ह्यज्ञदुर्ज्जीवभेदतः ॥ २४॥ दुर्जास्ते भगवत्प्रोक्ता ह्यज्ञास्ताननु ये पुनः । प्रवाहेऽपि समागत्य पुष्टिस्थस्तैन युज्यते ॥ २५॥ सोपि तैस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यतः ॥ २५%॥

कथनप्रकारमाहुः स्वरूपाङ्गिक्रयायुतानिति । तेषां खरूपमाहुः जीवा इति । ते प्रवाहस्था जीवा आसुराः, ते सर्वे भगवतैव 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं चे'ति वर्णिताः। आसुरेष्विप प्रकारभेदमाहुः ते द्विधिति । द्वैविध्यमेव प्रदर्शयन्ति ह्यज्ञदुर्ज्ञविभेदत इति । यथा दैवजीवेष्वपि केचन पण्डिताः, केचन न, तद्दत् केचन आसुरेष्वपि दुर्ज्ञाः, केचन अज्ञाः । हुर्जानां लक्षणमाहुः दुर्जास्त इति । 'प्रवृत्ति च निवृत्ति चे'ति मगवस्रोक्त-छक्षणा दुर्जाः । अज्ञानाहुः तानन्विति । ये तान् अनु तदुक्तप्रकारानुवर्तिनस्ते अज्ञाः । नन्वासुरेप्विप जीवेषु म्लेन्छादिषु कस्यचिद्भगवत्परतादर्शने को हेतुरित्याशङ्काया-गुच्यते । वस्तुतस्तु स नैवासुरजीवः, शुद्ध आसुरजीवे भगवद्भावस्यासम्मवात् । किन्तु भगवद्पराधाद्भगवद्भक्तापराधाद्वा सोपि पुष्टिमार्गीयः प्रवाहे समागत्य प्रवाहर्थैः सङ्ग प्राप्यापि, तस्कुले जन्म वा प्राप्यापि, तैर्न युज्यते, आसुरमावैयोंगं न प्राप्नोति । नतु यदि स आसुरभावैन युज्यते, तर्हि तसासुरकुलीत्पत्ती को हेतुरिति चेत्, तत्राहुः कर्मणा जायते यत इति । कर्मणा पूर्वोक्तमगवद्पराधरूपेण, अथवा, तजनितशारव्धकर्मणा, जन्मनः प्रारम्थकर्माधीनत्वात् । तत्रासुरकुले जन्मानन्तरमपि तद्भावसम्बन्धामावः कथ सम्मवतीति चेत्, उच्यते। तस्य पूर्वजन्मनि पुष्टिमार्गीयत्वेन भगवद् कीकृतत्वात्। भगयदङ्गीकारस निसत्वात्। अत एव गीतायां भगवताप्युक्तम् 'स्वल्पमप्यस धर्मस त्रायते महतो मया'दिति । तस्य पूर्वजनमनि भगवद्धमीचरणाख्यसंस्कारस बिहिष्ठ-त्वान् आमुरकुळे जन्मानन्तरमपि नासुरमात्रप्रवेशः । किश्च । गीतायां 'अयतिः श्रद्धयो-पेतो योगाचितितमानस' इत्यारम्य'त्वदन्यः संशयस्यास्य छेता न धुपपद्यते' इत्यन्तेन पार्षपृष्टेन भगवता 'पार्थ नैत्रेह नामुत्र निनाशस्त्रस्य निवते । न हि कल्याणकृत् कश्चित दुर्गति तात गच्छित । प्राप्य पुण्यकृतान् छोकान् उपित्वा शाश्वतीः समाः । शुचीनां

श्रीमतां गेहे योगश्रष्टोभिजायते । अथवा योगिनामेव कुले भवति धीमताम् । एतद्धि दुर्लमतां लोके जन्म यदीदशम् । तत्र त बुद्धिसयोगं लमते पौर्वदैहिकम् । यत्ते च ततो म्यः संसिद्धौ कुरुनन्दन । पूर्वोभ्यासेन तेनैव हियते खबशोपि सः । जिज्ञासुरिप योगस्य परं ब्रह्मातिवर्तते'इत्यन्तेन पार्थसंशयो निवारितः । यत्र योगश्रष्टसापि पूर्वजन्मयोगधर्मान्चरणसंस्कारानिवृत्तिः, तत्र मगवदङ्गीकृतस्य पुष्टिमार्गीयस्य पूर्वजन्माचरित्रमगवद्धर्मस्य सर्वतोधिकप्रावत्यात् आसुरसङ्गेन तत्कुलजन्मनापि पूर्वजन्मसंस्कारनिवृत्यभावात्, यावजीवं तत्संस्कारवत्तेन अन्तकालेपि तत्संस्कारस्य विद्यमानत्वात् 'धन्ते या मतिः सा गति'रिति शास्त्रात् 'यं यं वापि स्मरन् भाव'पिति भगवद्याक्याच तस्य भगवत्याप्तिरेव, न तु आसुरभावजनितः कोप्यन्तराय इति सर्वमनवद्यम् ॥ २५३ ॥

यद्यपत्र अन्धोपसंहारदर्शनाभावादश्रेषि अन्धोस्तीति ज्ञायते, तथाप्यत्रिमअन्थस्या-असिद्धत्वाद्यावस्त्रसिद्ध एव व्याख्यात इति नानुपपत्तिः काचित् ।

श्रीमत्कृष्णास्वागर्थो दुवेधः सर्वया स्रतः।
तत्कृपातस्तदीयस्य दुद्धिगम्यो न चान्यथा ॥ १ ॥
नत्वा पित्यदाम्भोजं कृपामधुसुपूरितम्।
तदालोडितबुद्ध्येव श्रीमदाचार्यभाषितम् ॥ २ ॥
पुष्टिप्रवाहमयोदाभेदकं शास्त्रमञ्ज्ञतम् ।
श्रीवल्लभेन व्याख्यातं तत्कृपातो यथामति ॥ ३ ॥
तेनाचार्याः प्रसीदन्तु मिय निःसाधने स्रतः ।
तेनैव मम नैश्चिन्त्यमहिके पारलोकिके ॥ ४ ॥

इति श्रीपित्चरणेकतानश्रीवङ्घभविरचितं प्रष्टिप्रवाहमर्यादाविवरणं समाप्तम् ।

# ष्टिप्रवाहमर्यादा ।

### श्रीरघुनाथकृतविवरणसमेता ।

नमो भक्तमयाभावभाविने भैक्तिदायिने। श्रीमदक्षिकुमाराय पारावाराय सत्कृते ॥ १ ॥

इदानीं भगवस्प्राप्तिरुक्षणमुख्यफलतदभावौ किंनियन्थनाविति संशयं निवारिति मार्गभेदविचारमारमन्ते पुष्टिप्रवाहमयीदा इति ।

पुष्टिप्रवाहमर्यादा विशेषेण पृथक् पृथक् । जीवदेहिकियाभेदैः प्रवाहेण फलेन च॥१॥ वक्ष्यामि सर्वसन्देहा न भविष्यन्ति यच्छुतेः।

पुष्टिरतुश्रहो धर्म्यैकनिष्ठः, स एको मार्गः । प्रवाहो 'जायस्व प्रियखे'सेवं-रूपः । मर्यादा वेदोक्तवचनोत्यो मार्गः । एतान् पृथक् पृथक् प्रत्येकं तेपामसाधारण-टक्षणैजीवदेहप्रवाहिकयाफलरूपैविशिष्य यथा ज्ञायन्ते, तथा वक्ष्यामि, येतो यच्छ्र-वणानन्तरं पूर्वसन्देहाः सर्वविषयका न मविष्यन्तीत्यर्थः । अत्र जीवप्रवाहयोविशेषण-विशेष्यमावेनैक्यं ज्ञेयम्, न मेदः। देहिकिययोरप्येवमेव ज्ञेयम्। मेदानमे स्वयमेव वदिष्यन्ति ॥ १ ॥

मार्गत्रयसद्भावं शमाणयन्ति भक्तिमार्गस्येति ।

भक्तिमार्गस्य कथनात् षुष्टिरस्तीति निश्चयः॥ २॥ 'द्वी भूतसर्गा'वित्युक्तेः प्रवाहोपि व्यवस्थितः। वेदस्य विद्यमानत्वानमर्यादापि व्यवस्थिता॥ ३॥

कथनादिति । श्रीमागवतगीतादौ । अत्र मक्तिरूपकार्येण कारणं पुष्टिरस्तीति निधीयते । इदं धर्मिनिष्टं पुष्टिमार्गे प्रमाणमुक्तम् । 'द्वी मृतसर्गी छोकेस्मिन् दैव आसुर एव चे' लाद्युक्तेः प्रवाहास्योपि मार्गः प्रमाणसिद्धोस्तीति निश्चीयते । काण्डवयात्मकः वेदस्व विद्यमानत्वाच्छ्यमाणत्वान्मर्यादामार्गेषि सत्रमाणत्वं सिद्धम् ॥ ३ ॥

भयाणामसङ्गीर्णमितरेतरभेदकं लक्षणमाह कश्चिदिति ।

मधिद्व हि भक्तो हि 'यो महक्त' इतीरणात्। मर्बन्नोत्कर्षकथनात् गुष्टिरस्तीति निश्चयः॥ ४॥

<sup>3.</sup> युविदानिने । २. पारः गंगारनपुनारकायेलार्थः । ३. प्रवाहेतिनाश्चि ४. अतः । ५. यदिरि ंशि हिंचित्।

### न सर्वोतः प्रवाहादि भिन्नो वेदाच भेदतः। ' 'यदा यस्ये'ति वचना'न्नाहं वेदै'रितीरणात्॥ ५॥

'मय्यर्पितमनोबुद्धियों मद्गतः स मे प्रिय' इति वचनाद्धित्तमागीया विरठा एव भवन्ति । न हि भगवित्रयत्वं खल्पसाध्यम् , अतः प्रवाहाद्धित्रः प्रथगेव । प्रवाहस्य सर्वसाधारणत्वाद्धक्तेरनुप्रहैकठम्यत्वान्महानेव भेदोस्तीति मन्तन्यम् । मर्यादयाप्यसङ्कीर्णत्वं वेदाच्च भेदत इत्यारम्य निश्चय इत्यन्तेनाह । 'चदा यस्ये'ति श्रीभागवते । 'नाहं वेदैर्न तपसे'ति गीतांयाम् । सर्वत्र भगवच्छास्तादौ भक्तिमागस्य कर्माद्यपेक्षयोत्तमत्वकथनात् पृष्टिमागों मिन्नोस्तोति निर्धारितम् । अभेदे तृत्कर्षवैयर्ध्यात् ॥ ५ ॥

मर्यादाप्रवाहयोर्भक्तावन्तर्भावमाशङ्कय निषेधन्ति मार्गेकत्वेनेति ।

मार्गेकत्वेन चेद्न्यौ तन् भक्तयागमौ मतौ।
न तद्यक्तं सूत्रतो हि भिन्नो युक्तया हि वैदिकः॥ ६॥
जीवदेहकृतीनां च भिन्नत्वं नित्यता अतेः।
यथा तद्वत्पृष्टिमार्गे द्योरपि निपेधतः॥ ७॥
प्रमाणभेदाक्निस्नो हि पृष्टिमार्गो निरूपितः।

अन्त्यौ प्रवाहमर्यादे । तनू भक्ति प्रलङ्गभूते, साधने इति यावत् । एवंविधे भूत्वा मत्त्रयागमी मित्राखरूपी मती चेत्, तन्न युक्तमिति योजना । तत्कृतो नेत्याशङ्घाह सूत्रतो हीति । वैदिको मर्यादामार्गो भिन्नः, मक्तेः पृथगित्यर्थः । अत्र प्रमाणं ब्रह्मसू-त्राणि । द्वितीयं तदर्शानुरुद्धा युक्तयः साधकवान्यानि । तत्र 'अथातो बहाजिज्ञासा' इत्यादिषु जीवनहामिदः प्रतिपाद्यते । मक्तौ तु तवाहमिति खखामिसम्बन्धः प्रतिपादते, अतः स्फुटो भेदः । युक्तयस्ततर्कास्ते च शास्त्र(प्र)सिद्धा द्वेयाः । मक्तेरिय शाण्डित्यसूत्रती बैलक्षण्यं श्रूयते । तथाहि । 'अथातो भक्तिजिज्ञासा' इत्युपक्रम्य 'सा परानुरक्तिरीश्वरे' 'द्वेषप्रतिपक्षाद्रसभावास राग' इति द्वितीयतृतीयस्त्राम्यां स्रोहरूपत्वमुक्तम् । तच कर्मज्ञान-काण्डादिविरुद्धमेव । अतोपि मर्यादायाः प्रयक्तम् । हिशुब्द उभयत्रापि प्रसिद्धार्थः । भेदकान्तरमप्याह जीवेति । आसुरजीवानां दैत्यदानवप्रभृतीनामपि वेदेधिकारप्रवृत्ती इस्येते । भक्तिमार्गे तेषां गन्धोपि न । प्रत्युत तद्वत्सु द्वेष एव, अतो जीवभेदः स्फुटः । वेदे स्नीशुद्रादीनामनिषकारः श्रृयते । भक्तो तु बाह्यणादिसाधारण्येन सै देवजीवमा-त्रसा 'देवोऽसुरो महुष्यो वे'ति वचनात् । 'यो गद्भक्तः स मे प्रियः' 'मां हि पार्थ व्यपा-शिला इलादी तथैवाझानात्। भक्ती खेहनियन्धनक्रतेरियत्ताया अभावादेहवत् कृति-मेदोपि स्फटः । किय । श्रुतेर्वेदस्य निसता । सकरणे प्रसवायजनकत्वात् । श्रुतिपदेन तदक्तधर्मी उच्यन्ते । उक्तप्रकारेण वेदे अन्यमार्गापेक्षया यथा भेदः, तद्वत् तथैव पृष्टिमार्गे

भक्तया त्वनन्ययेति गीवायाम् । २. अधिकारती अधिकारप्रवृतिसति, पाट्ययम् । ३. दैवेति
 पाठः ।

भेद इति शेषः । कथमिलपेक्षायां द्वयोरपीति । द्वयोर्मर्यादाप्रवाहयोनिपेषतः तलक्षणीप्रवेशादित्यर्थः । प्रमाणभेदादिति । वस्तुसाधकं प्रमाणमित्युच्यते । वेदे तु स्वतःप्रामाः
प्यम् । तद्विरोधिप्रत्यक्षादीनामप्यतथात्वम् । पुष्टौ तु धर्मितदनुष्रहमक्तानुभवातिरिक्तप्रमाणामावात् साधकभेदादिष पुष्टिमार्गी भिन्नो भवतीत्यर्थः । अत एवैतन्मार्गीयाणां वैरुः
भाषां भगवतैवोक्तम् । तथाहि 'केवरुन हि मावेन' 'ते नाधीतश्रुतिगणा' इति । महीद
मर्यादयोपपद्यते, कुतस्तरां तुच्छः प्रवाहः ॥ ७॥

प्रवाहमार्गमाह सर्गभेदमिति ।

सर्गभेदं प्रवक्ष्यामि स्वरूपाङ्गित्रयायुतम् ॥ ८॥ इच्छामात्रेण मनसा प्रवाहं सष्टवान् हरिः। वचसा वेदमार्गे हि पुष्टिं कायेन निश्चयः॥ ९॥

सर्गशब्देन क्रौकिकः प्रवाह उच्यते । अत्रापि खरूपाङ्गिक्याशब्दैर्यथाक्रमं जीवदेहकृतयो विविधिताः । स्वरूपं जीवः, अङ्गं देहः, क्रिया कृतिः, एतैर्युतं विशिष्ट-िम्सर्थः । ननु प्रवाहः सर्ग उक्तः । स च पुष्टिमर्यादयोरप्यस्तीति कथं वैठक्षण्यमितिचेत्, तत्राह इच्छामात्रेणेति । 'सोऽकामयत, वहु स्यां प्रजायेयेति, स द्वितीयमैच्छत्, स हैतायानास' इत्यादिभिभेगवान् सङ्गल्पमात्रेण मनसेव वाद्योपादानकारणानपेक्षेण प्रवाहास्यं सप्टवान् । मनसः सप्टिकर्तृत्वं सर्वसापि मनोजन्यत्वं श्रुतिराह 'असतोऽधि मनोऽस्जत, मनः प्रजापतिमस्जत, प्रजापतिः प्रजा अस्जत, तद्वा इद मनसेव परमं प्रतिष्ठित' मिति, 'मनसो ह्येव खिल्यमानि भूतानि जायन्ते,' 'मनसो वशे सर्वमिदं वभ्व' 'कामखदेशे समवर्तताधी'त्यादि ज्ञेयम् । एवं कारणमेदान्न सर्गेक्यम् । मर्यादासर्गमाह वस्तिति । वाण्या मृह्रमृत्वागिन्द्रियेण वेद एव मार्गस्त स्रष्ट्यान् । हिश्चन्दः पुराणा-दिप्रसिद्ध्यथः । पुष्टिसर्गमाह पुष्टिमिति । साक्षाद्व्यवहितस्बरूपेणेत्यर्थः । इतिनिश्चयः । 'फठमत उपपत्ते'रित्यादिनेश्वर एन शुभागुभफठदातेति सिद्धम् ॥ ९ ॥

तत्र मार्गत्रये केन रूपेण कुत्र फलदानमिति संशये निश्चितमाह मूलेच्छात इति।

मूलेच्छातः फलं लोके घेदोक्तं बैदिकेपि च।
कायेन तु फलं पुष्टी भिन्नेच्छातोऽपि नैकता ॥ १०॥
'तानहं द्विपतो' वाक्याङ्किला जीवाः प्रवाहिणः।
अत एवेतरी भिन्नी मान्ती मोक्षप्रवेशतः॥ ११॥
तमाञ्जीवाः पुष्टिमार्गे भिन्ना एव न संठायः।
भगवद्रपसंवाधं तत्सृष्टिनीन्यथा भवेत्॥ १२॥

छोके प्रवाहात्य मार्गे, मृत्रेच्छा पुष्टिमयोदानिस्तिमाधनगाध्यक्तलमावनेच्छा,

१. र एकप्रदेशादिति पट । ३. पुटिमाणीयवीदिति पाटः ।

यथा 'तानहं द्विपतः कूरान् संसारेषु नराधमान् । क्षिपाम्य जसमग्रुभानासुरी ज्वेव योनिषु' इति । वैदिके मार्गे वेदोक्तं तत्तकाण्डाभिनिविष्टसं तत्तद्वस्यं सार्गादिकं फलं तत्तस्माधनसापेक्षेच्छात इसर्थः । कायेन साक्षात् सक्ष्रेण सिवदानन्दि शहेण । समस्यात्रिष्टिलीलामिनिविष्टमक्तमावसापेक्षेच्छातः फलं प्रष्टाविस्यः । भिन्ना इति । देवाद्विना आसुरा इसर्थः, 'ह्यो मृतसर्गा' विस्मुक्तत्वात् । एक्तरीत्या पुष्टेधिमिनान्ननिष्ठत्वेने तरापेक्षयाभ्यहितत्वं ज्ञेयम् । अत एविति । यत उक्तरीत्यान्योन्यं लक्षणाप्रवेशाद्वेलक्षण्यनत्त एव इत्तरी मर्याद्राप्रवाह्यो पुष्टेः परस्परं च भिन्नो । अन्तपदेन पर्यवसानमुच्यते । तेन सान्तो अन्तपदिनो विवेकः । स्या द्वयोः सान्तत्वम्, म तथा पुष्टेः, मोक्षोत्तरका हस (प्रकृती) लय इति विवेकः । यया द्वयोः सान्तत्वम्, म तथा पुष्टेः, मोक्षोत्तरका लमपि विद्यमानत्त्वात् । अत एवे तन्मार्गीया जीवाः मिन्नाः, ब्रह्माण्डादिष बहिर्मृताश्चेत्, किं वाच्यं मर्यादाप्रवाह्यतिरिक्तत्वे । अत एव वाराहेप्युक्तम्, 'भिन्नैव काचित् सा सृष्टि-विधातुर्वितिरिक्तणी'ति । एवंविधपुष्टिश्वजीवानां सर्गो मगवता स्वारममजनार्यमेव कृत इति सङ्गच्छते, नत्वन्यथापीत्यर्थः ॥ १२ ॥

एवंविधमक्तानां सर्वाहोन भगवत्साम्यमाह स्वरूपेणेति । स्वरूपेणावतारेण लिङ्गेन च गुणेन च । तारतम्यं न स्वरूपे देहे वा तिक्षयामु वा ॥ १३ ॥ तथापि यावता कार्य तावत्तस्य करोति हि ।

स्वस्पमन्तरात्मखह्मम् । यथा काछं विह्नसाद्भवति, एवं मका विष खह्मै-किनिष्ठास्तन्तिविष्ठास्तदात्मत्वमेवािमपयन्ते । अत एवोक्तं 'यो यच्य्रद्धः स एव स' इति । यथा मगवद्यतारो धर्मसद्रक्षणार्थम् , विद्वस्द्धोत्सादनार्थं च, एवं मकाना-मिप अवतारो जीवोद्धारार्थमेवेत्ययतारेणापि साम्यम् । विद्वः वेपस्तिविद्वानि सर्वा-ण्यि । तथ्या । 'तं वीद्म्य कृष्णानुचरं व्रजस्त्रियः व्रवस्ववाहं नवकञ्चतोचनम् । पीता-च्यरं पुष्करमान्तिन' मिलादि । सुणाः पतिनपावनत्वादि, भगववेष्टितान्यपि विद्वेषानि । तथापीति । एवं सर्वाञ्चनान्यन्तवेषि यावना न्यनस्वादिना स्वरमणसिद्धिः, ताबदेव तस्य स्वापेश्चया मेवकत्वसिद्धार्थम् मयरसीर्थं च तारतम्यं करोति । अत एवेदमिष सङ्गच्छते, 'नोद्धवोण्यपि मञ्यूनः,' 'मद्रक्तपृज्ञाम्यपिके'ति, 'न पार्थहं निरवयसंयुज्ञा' पिलादि । 'ये मजन्ति तु मां भक्त्या गिव तेषु चाप्यहं पिलादी व्रमिद्धार्थों हिग्रन्दः ॥ १३ ।

ते हि दिधा शुद्धमिश्रमेदान्मिश्रास्त्रिया पुनः ॥ १४॥ प्रवाहादिविभेदेन भगयत्कार्यमिद्धये। ते हीति । ते पूर्वोक्ताखयोपि मार्गा द्वेधा द्विप्रकारकाः, ये मार्गान्तरसंबिष्ठिं तास्ते मिश्राः, ये पुनस्तन्मात्रास्ते शुद्धाः । मिश्रणमपि प्रत्येकं त्रिमिस्रयाणामपीलेकै कशिस्त्रप्रकाराः । एवं भेदानां प्रयोजनं किमित्राकाङ्कायां भगवरकार्यसिद्धितेति मतम् । तच कार्यं रमणरूपमेव । 'क्रीडाभाण्डमिदं विश्वम्,' 'एकाकी स न रमत' इत्यादौ प्रसिद्धम् ॥ १४३ ॥

पुष्टेर्भेदानाह पुष्ट्येति ।

पुट्या विमिश्राः सर्वज्ञाः प्रवाहेण कियारताः ॥ १५॥ मर्याद्या गुणज्ञास्ते शुद्धाः प्रेम्णातिदुर्लभाः ।

पुष्टिसास्तु पूर्वमनुगृहीता एव भवन्ति । पुनरनुग्रहान्तरं यदा तेषु प्रविश्वति, तदा ते पूर्वपुष्ट्यतिरिक्तपुष्टिसद्भावात् पुष्ट्या विमिश्रा भवन्ति । तल्लक्षणं सर्वज्ञा इति । एवं विधत्वं प्रहादादौ प्रसिद्धम् । प्रवाहेण मिश्रिताः ठोकवेदिक्रयारता भवन्तीति तेपामेत छक्षणम् । मर्यादया मिश्रा गुणज्ञाः भगवन्माहात्म्ययाथातथ्यज्ञा इति ठक्षणम् । प्रेम्णा सक्तपेकनिष्ठा इति ठक्षणम् । ते शुद्धपुष्टिमार्गीयास्तेस्यन्तदुर्लमा एवेसर्थः ॥ १५ई॥

एवं सर्गस्तु तेषां हि फलं त्वन्न निरूप्यते ॥ १६॥ भगवानेव हि फलं स यथाविर्भवेद्धवि । गुणसरूपभेदेन तथा तेषां फलं भवेत् ॥ १७॥

एवमिति । उक्तप्रकारेण तेपां त्रयाणां सगः सहेतुकः निरूपित इति श्रेषः । अत्र शुद्धिमश्रपुष्टी फठं निरूप्यते भगवानिति । गुणाः ऐथर्याद्यो धर्माः, स्त्ररूपं धर्मी । भवन्ति भावा अस्मित्तिनि भूरन्तःकरणं विवक्षितम्, तद्वप्रठक्षितहृदयदेशो वा । तेना-यमर्थः । भगवानैश्वर्यादिपङ्गणोपेतो यस मक्तस्यान्तःकरणे यथा येन भावेन प्रकरो भवति, तित्रयं कर्तु तत्स्यरूपमेव फठमिसर्थः । 'ये यथा मां श्रपद्यन्ते तांस्तथैवे'ति प्रति-ञ्चानात् ॥ १७ ॥

आसक्ती भगवानेव द्वापं दापवति कवित्। अहङ्कारेऽथवा लोके तन्मार्गस्थापनाय हि॥ १८॥ न ते पापण्डनां वान्ति न च रोगासुपद्रवः। महानुभावाः त्रायेण शास्त्रं शुद्धत्वहेतवे॥ १९॥ भगवत्तारतम्येन तारतम्यं भजन्ति हि। स्रोतिकन्वं वदिकत्यं कापट्यात्तेषु नान्यथा॥ २०॥ वैष्णवत्यं हि महजं तनोन्यत्र विष्ययः। मम्पन्यिनस्तु ये जीवाः त्रवाहस्त्रास्त्रथापरे॥ २१॥

#### चर्पणीकाब्दबाच्यास्ते ते सर्वे सर्ववत्सेसः । क्षणात् सर्वत्वमायान्ति रुचिस्तेषां न कुत्रचित् ॥ २२ ॥ तेषां क्रियानुसारेण सर्वेत्र सकलं फलम् ।

आसक्ताविति । पृष्टिस्यस्य अहङ्कारे तत्पूर्वककार्ये, अथवा छोके भजनविरुद्धे आसक्तौ सत्यां तद्दोषपरिहाराय, अत एव तन्मार्गस्थापनाय तत्र स्विरीकरणाय ब्राह्मणा-दिद्वारा भगवानेव क्रचित्, न सर्वत्र, शापमन्तरायापादकं दापयति । पुनरेवं कदापि न क्षर्यामिति यथा तस्य मनसि सततमनुवर्तेत । यथेन्द्रद्युन्नस्थागस्त्यमुखाद्गजेन्द्रत्वम् । एवं शिक्षाकरणे भक्ताः पापण्डतां न यान्ति । नावि तञ्जनितावरार्धमोगाय रोगाद्मपद्भवस्तत्वी-डानुभवः । एवंविधाः शास्त्रोलङ्घनाद्भवन्ति । ये पुनर्महानुभावाः नारदाद्यस्ते प्रायेण वाहुल्येन, मगवदधीनत्वात् प्रायिकत्वोक्तिः, शुद्धत्वहेतवे देहान्तःकरणादिशुद्ध्यर्थं शास्त्रं भगवदीयं गीताभागवतादिकं भजनित सेवन्ते सततमवगाहन्त इत्यर्थः । किञ्च । येषु येषु भक्तेषु यथा यथा भगवदाविर्मावः, तेन तारतम्येन खस्मिन् तरतमभावमपि भजन्ते स्वीकु-र्वन्ति, न तु खस्मिन्नाधिक्यं सद्ध्युद्धावयन्ति । सर्वदा भगवत्सम्बन्धिपु नम्रा एव मवन्तीत्यर्थः । तेषु महानुभावेषु यह्योकवेदकुलप्राप्ताचारदर्शनमात्रेण लौकिकत्वं धेदि-करवं च व्यवहियते, तत्कापट्यात् अज्ञानादेव । नान्यथा अन्यप्रकारेण नेत्यर्थः । वैष्ण-वस्यं तेषु सहजं नैसर्गिकम्, तह्यश्रणसद्भावात् । वैष्णवलक्षणं श्रीभागवतविष्णपुराणादि-तोवगन्तव्यम् । तत्तः महानुभावेग्यः अन्यत्र अन्येषु विपर्ययः कापट्याद्वैण्यवसम् । छीकिकलं वैदिकलं सहजमिलर्थः । सम्बन्धिनस्वित । ये जीवाः सम्बन्धिनो भगवद्विभृत्यंशठेशसम्बन्धवन्तस्तथापरे अन्ये केवलप्रवाहश्याश्य ये ते सर्वे चर्पणी-शुन्देनोच्यन्ते, परिभ्रमणस्वभावात् । अत एव ते सर्वेपि क्षणादेव यादशः सङ्गः, तादशाः एव सर्ववर्रमसु प्रविष्टाः सन्तः सर्वत्वं तत्तन्गार्गानुसारितां यान्ति । तेषां रुचिरत्याग्रहः कुशापि नास्ति । अत एव तेपां कियानुसारेणैय सर्वत्र यत्र यदा रुचिस्तत्र वर्तमानानां फलं सकलं, कलया सह, लेशमातं, न पूर्णमिलर्थः ॥ २२ई ॥

प्रवाहस्यानिरूपयन्ति प्रवाहस्थानिति ।

प्रवाहस्थान् प्रवक्ष्यामि सस्त्याद्विष्ठायुतान् ॥ २३ ॥ जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे 'प्रवृत्तिं चे'ति वर्णिनाः । ते च द्विषा प्रकीर्लन्ते ह्यज्ञदुर्जविभेदतः ॥ २४ ॥ दुर्जास्ते भगवत्थोक्ता ह्यज्ञास्ताननु ये पुनः ।

पूर्ववदेव स्वरूपं जीवारमा, अहं देहः, किया कृतिः, एतैः युतान् विशिणा-नित्पर्थः । ते प्रवाहमातानुसारिणो ये जीवारते आसुग जेवाः, 'प्रवृत्तिं च निरृतिं च व

१. भोगरी गति पटः ।

न विदुरासुरा' इति वचनात् । ते च द्विप्रकारकाः । एके अज्ञाः, खतः किमि न जानन्ति, आसुराणां दुष्टाचरणं दृष्टा खयमाचरन्ति । एके पुनर्द्क्षाः, दुष्टमारमपातकारणमेव कर्ते जानन्ति, नतु भगवत्प्राप्तिसाधनमपि । ते च भगवता प्रोक्ताः 'प्रवृत्तिं च निष्ट्रितिं चे'त्यादिना ॥ २४ ई ॥

प्रासिकमाह प्रवाहेडपीति ।

भवाहेऽपि समागत्य प्रष्टिस्यस्तेन युज्यते ॥ २५ ॥ सोपि तैस्तरकुले जातः कर्मणा जायते यतः ॥ २५ ई ॥

पृष्टिस्थो यदा दैवयोगादासुरसंङ्गात्तन्मार्गे प्रविश्वति, तदा तेन मावेन युज्यते ितो भवति । तद्वसमािलन्यवत् प्रक्षालनस्थानीयभगवद्वक्तमाविसंसर्गाच्छुध्यत्येवेति मन्तः व्यम् । अन्यथा विरोधः स्यात् । सोपि तद्वमेंस्तेषां कुले जात उत्पन्नो भृत्वा पश्चात् स्वीयपुष्टिसंस्कारोद्वोधे सित तद्र्थमेव यतिष्यत इति शेषः । जन्ममात्रं तु प्रारम्धकर्माधीन-त्वादिनवार्यम् । अत एव भगवताप्युक्तं 'पार्थ नैवेह नामुत्र विनाशस्तस्य विद्यत' इत्या दिना । इत ऊर्ध्व प्रन्थश्चिः ॥ २५३ ॥

षुष्टिप्रवाहमर्यादाः पृथक् पृथगुदीरिताः । कृतिना रघुनाथेन श्रीवञ्चमपदेष्सुना ॥ १ ॥

इति श्रीवल्लमनन्दनचरणैकशरणश्रीरघुनाथानां कृतौ पुष्टिप्रवाह-मर्यादाविवरणं सम्पूर्णम् ।

<sup>ी.</sup> मंसर्गात् । २. उका च, 'श्रमहो रोशिको धमे। मर्गादा चेद उच्यते । कृषि श्रेम च व ग्रुटिमी-

### पुष्टिप्रवाहमर्यादा ।

#### श्रीकल्याणरायकृतटीकासमेता ।

श्रीविद्दलेश्वरं नत्वा खेपां संफलसिद्धये । पुष्टिप्रवाहमयोदाविष्टतिः क्रियते मया ॥ १ ॥

होके कित मार्गाः कीद्याः किं च तेषां फलमिति जिज्ञास्नां खकीयानां ज्ञानार्थं श्रीवहामाचार्याः पृष्टिप्रवाहमयीदा विशेषेण वक्तं प्रतिजानते ।

पुष्टिप्रवाहमयीदा विशेषेण पृथक् पृथक् । जीवदेहिकियाभेदैः प्रवाहेण फुलेन च ॥ १॥

पृष्टिनीम भगवदनुग्रहः फलप्रापकत्वात् फलार्थं मृग्यत इति स एको मार्गः । प्रवाहो नाम जन्मादित्रवाहरूपः लोकिकफलप्रापकत्वात् सोपि मार्गः । सर्यादा वेदोक्तः कर्ममार्गः । एता विद्योपण व्यावर्तकधर्मेण पृथक् पृथक् वक्ष्यामि । अत्र के व्यावर्तका धर्मा इत्याकाद्वायामाहुः । भक्तिमार्गे जीवा भगवदनुगृहीता मिन्नाः । तेपां देहाः भगवद्यरणरेण्वादिनिष्पादिता मिन्नाः । तेपां किया मगवत्यरा मिन्नाः । एवं प्रवाहासक्ताः संसारिणो जीवा
भिन्नाः, तेपां देहा अपि संस्कारादिरहिता मिन्नाः, तेपां किया लोकिक्यो मिन्नाः । मर्थादामार्गे देवा जीवा मिन्नाः, तेपां देहाः संस्कृता मिन्नाः, तेपां वेदोक्ताः किया मिन्नाः ।
प्रवाहासक्तत्वेन प्रवाह एव प्रावाहिकाणां भेदकः । 'मद्रका पान्ति मामपी'त्यादिवाक्याद्वकिमार्गे पुरुपोत्तमप्राप्तिः फलम् । स्वादामार्गे वेदोक्तकर्ममिनिःकामानां तत्त्वज्ञानद्वारा
अक्षरप्राप्तिः फलम् । सकामानां क्षयिष्णु स्वर्गादिः फलम् । प्रवाहस्थानां स्वकर्मानुसारि
जन्मादिः फलम् । सिन्नैरतिर्मार्गा अपि मिन्ना मवन्तीत्यर्थः ॥ १ ॥

वक्ष्यामि सर्वसन्देहा न भविष्यन्ति यच्छतेः। भक्तिमार्गस्य कथनात् प्रष्टिरस्तीति निश्चयः॥ २॥

क्यनस्य प्रयोजनमाहुः । यस्रोक्तसः श्रवणात् मार्गतत्साघनफलेषु सन्देहा
न भविष्यन्तीत्यथः । मार्गसत्ते प्रमाणानि वक्तं प्रयमं पुष्टिसत्ते प्रमाणमाहुः । ति
नाधीतश्रुतिगणा' इत्यादिना निःसाधनत्वेन निक्तितानां प्रजस्तितानां 'केवलेन हि
मावेने'त्यादिवाक्यैः रोहनिक्त्यणात् भक्तिक्तपस्य मार्गस्य कथनात् मिक्तकारणत्वेन पुष्टिनिधीयत इत्यर्थः । ननु दानन्तादिभिः मक्तेः श्रूयमाणत्वात् कयं
भक्तिकारणत्वेन पुष्टिनिधीयत इति चेत्, न, अनुप्रह्न्यापारत्वेनैव दानादीनां भक्तिसाप-

सफटेति पाठः । सद्याविद्यन इति पाठः स्तात् ।
 अ तु. प्र. म.

कत्वात् । ननु कथमेवम् ? इत्यम् । पुष्टेर्भगवदनुग्रहरूपत्वेन मक्तेर्भगवदनुग्रहेकसा-ध्यत्वान्निःसाधनोनुत्रहः पृष्टिरित्युच्यते । साधनमिश्रमावात् साधनानुत्रहो मिक्तमार्गे मर्यादेत्युच्यते । अत्र एवोक्तमाचार्यैः श्रीभागवततत्त्वदीपे 'पुष्टिरत्र द्विरूपा हि सर्या-दापुष्टिभेदतः । विश्वरूपस्तु मर्यादा द्वितीयो वृत्र उच्यत' इति । तेन स ससाधनातुग्रह एव दानादिसाधनद्वारा भक्ति जनयतीति नानुपपन्नं किञ्चित्। एतदेवोक्तं भक्तिहंसे श्रीमत्त्रभुचरणैः 'वरणे चास्ति प्रकारद्वयं मर्यादापुष्टिभेदेने'ति । प्रावाहिकमक्तिस्तु मकस्य फलार्थं भगवति सापेक्षत्वमात्रेण खेहाभावेन मिक्तमार्गे किञ्चिद्धमसाम्येन प्रावाहिकमकी भक्तिपद्प्रयोगात् पूजातुल्येति । तेन पुष्टिभक्तिरेव मुख्या । परमानुरागरूपत्वात् । सा परानुरक्तिरीश्वरे' इति शाण्डिल्यसूत्रात् । मर्यादाभक्तिस्तु भक्तिदेशीया परमानुरागामावात् । प्रावाहिकमक्तिस्तु सापेक्षतारूपेति पूजातुल्या, परं मक्तिमार्गसम्यन्धाद्वकिरूपेति । एत-देवोक्तं भक्तिहंसे 'भक्तिमार्गीयभक्तकृत(भक्ति)साम्प्रदायिकदीक्षापूर्वकं मोक्षसाधनत्वेन कियमाणः श्रवणादिः प्रावाहिकी भक्तिरुच्यतं इति । मर्यादामार्गस्यं ज्ञानेमार्गस्यं वा जीवं यदि भगवाननुष्रह्माति, तदा स पुष्टिमार्ग प्राप्य तन्मागीयं फलं प्राप्तोति । एतदेवीकं सिद्धान्तमुक्तावल्यां 'उमयोस्तु क्रमेणैव पूर्वोक्तेव फलिष्यती'ति । तेनानुग्रहसाध्या भक्तिरिति सिद्धम् । अतः सुष्टुक्तं 'भक्तिमार्गस्य कथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चय' इति ॥२॥ प्रवाहसत्त्वे प्रमाणमाहुः।

'द्वौ भूतसर्गा'वित्युक्तेः प्रवाहोपि व्यवस्थितः।

वेदस्य विद्यमानत्यानमर्यादापि व्यवस्थिता॥ ३॥ 'द्दौ मृतसभी छोकेस्मिन् दैव आसुर एव चे'ति वाक्यात् प्रवाहोपि सिद्धः । मर्यादासत्त्वे त्रमाणमाहुः । काण्डद्रयात्मकस्य वेदस्य श्रृयमाणत्वान्मर्यादामार्गोषि सिद्धः॥ मक्तेः पुष्टिसाधँकत्वमुक्त्वा दुर्रुभत्वमाहुः ।

कश्चिदेव हि भक्तो हि 'यो मङ्गक्त' इतीरणात्। सर्वेत्रोत्कर्षकथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चयः॥ ४॥

कथिदेव हि भक्तो भवति, न सर्वः। अन्यथा भगवान् 'यो मद्रक्त' इति न वदेत् । मक्तेः पृष्टिसाधकत्वमुक्त्वा मक्तिमक्तयोरुत्कपैस्यापि पुष्टिसाधकत्वमाहुः । सर्वत्र गीताश्रीमागवतादी 'मचया मामभिजानाति,' 'मसया स्वनन्यया इलादि 'यत्कर्भमिर्यत्तपसे'त्यारम्य 'सर्व गद्गक्तियोगेन मद्भक्तो छभते झसे'त्यन्तेन । भिक्ति रुध्यवतः साधोः किमन्यद्वशिष्यते'। 'मय्यनन्ते गुणे ब्रह्मण्यानन्दानुमवात्मनि । नाठं द्विजलं'गित्युपकम्य 'प्रीयतेऽमलया मत्त्या हिरान्यद्विडम्यन'मिलन्तेन । 'गम्या-वेदय'इत्यारम्य 'ते मे युक्तनमा मता' इत्यन्तेन, 'ये भजन्ति तु मां भक्तया मिय ते तेषु घाषहम्, 'कान्तेय प्रतिज्ञानीहि न में भक्तः प्रणश्यति,' 'ता गन्मनस्का मद्याणा मद्र्ये सक्तदेहिकाः,' 'ये लक्तठोकधमाध्य मद्र्ये तान् विभम्यद्रम्', 'अहं भक्तपराधीन'

१. प्रकारमाग्रीयनिति पाठः।

इत्युपक्रम्य, 'वरो कुर्वन्ति मां भक्तया सित्क्षयः सत्पतिं यथे'खन्तेन, 'एताः पर'मित्या-रम्य, 'पुनाति सुवनन्नय'मिति छोकपद्देन च उत्कर्षकथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चीयत इसर्घः । नहि भक्तिभक्तत्त्रमेतादृशोयौ भगवदनुत्रह विना प्राप्यते ॥ ४ ॥

वुष्टिमार्गीयस प्रवाहमयीदामार्गस्थाभ्यां भेदमाहुः ।

न सर्वोतः प्रवाहाद्धि भिन्नो वेदाच भेदतः। 'यदा यस्ये'ति वचना'न्नाहं बेदैं'रितीरणात् ॥ ५ ॥

'यदा यस्यानुगृह्णाति मगवानात्मभावितः । स जहाति गतिं होके वेदे च परिनि-ष्टिता'मिति वाक्याद्यं भगवाननुरह्याति, स पुष्टिमार्गीयो भवति, न सर्वः । अतः प्रवा-हाद्भेदः । हि युक्तोयमर्थस्ततो बैलक्षण्यात् । 'नाह वेदै'रित्यारम्य 'परन्तपे'त्यन्तेन अन-न्यभक्तयैव भगवान् ज्ञातुं द्रष्टुं शक्यः, नान्यसाधनैरिति भेदतः वैलक्षण्यात वेदाच भिन्नः, वेदोक्तमर्यादामार्गस्यादपि पुष्टिमार्गस्यभक्तो भिन्न इसर्वैः ॥ ५ ॥

मार्गेकत्वेपि चेदन्सौ तन् भक्तयागमौ मतौ। न तद्यक्तं सूत्रतो हि भिन्नो युक्तया हि बैदिकः ॥ ६॥

कस्यचित्पूर्वपक्षं निराकुर्वन्ति । तथाहि । नतु प्रवाहमर्यादामार्गयोरपि व्यवहारञ्जद्धि-साधकत्वेन भक्तयुपयोगात् अङ्गाङ्गिभावेनैको मक्तिमार्ग एवास्त्विति चेत्, न। मार्गैकत्वे स्वीकियमाणे प्रवाहमर्यादामार्गावङ्गत्वेन भक्तिफलप्रापकत्वेन तव सम्मती, तन्न युक्तम् । यदि प्रवाहमर्यादामार्गयोभिक्तिफलेन फलवत्त्रं खात्, तदा तदझत्वं खात्, तदेवाङ्गं भवति यस्प्रधानफलेन फलवद्भवति, न स्ततः, प्रयाजादिवत्, 'फलवरसन्निधानफलं तदङ्ग'मिसाङ्ग छक्षणात् । अत्र मक्तिमार्गे 'तिन्छिस मोक्षोपदेशा'दिति व्यासस्त्रेण गगव-त्परस्य मोक्षः फलत्वेनोच्यते । तथा मक्तिमीमांसायां शाण्डित्यसूत्रं 'तरसंश्यसामृतस्वोपदे-शा'दिति । असार्थस्तु । तस्मित्रीयरे संसा मक्तिर्यस तसामृतलं फलमुपदिश्यते । 'महा-संस्थोऽमृतत्वमेती'ति । एतद्विचारेण मगवत्राधिफलकत्वात् । त्रवाहमर्यादामार्गयोः जन्मा-दिसंसारसर्गादिफठकत्वात् । परम्परया निमित्तकारणत्वेन देशादिवद्वपयोगासयोर्न भक्तय-इत्विमिति नाहाहिमावेन मार्गेकत्वसिद्धिः । युक्तिस्तु यदि मर्यादामार्गो भक्तिमार्गीभिन्नः सात् , तदा भक्तिमार्गीयमेव फर्ड दद्यात् । स्वर्गादिफरुदातृत्याद्वैदिको मार्गो भिन्नः । थलौकिकफलदातृत्वामावात् प्रवाहो गोक्तः ॥ ६ ॥ पुष्टिमागस्य भेदज्ञानाय् तत्रसानां वैरुक्षण्यमाहुः ।

जीवदेहकृतीनां च भिन्नत्वं निस्ता श्रुतेः। चथा तद्वत्पुष्टिमार्गे द्वयोरिप निषेधतः॥ ७॥

यथा श्रुतेर्वेदस्य होकिकवाक्यसमानत्वेन गृद्यमाणसापि नित्यता, 'खयंमूरेप भगवान् देवो गीतस्त्वया पुरा । शिवाद्या ऋषिपर्यन्ताः स्मतीरोऽस न कारकाः ।' विदो नारायणः साक्षात् खयंभूरिति शुश्रुम' इत्यादिवान्येर्शिकिकवान्यभिवास्य च, तथ

१. निरोधरूपा ।

पृष्टिमार्गे 'जयित जननिवास' इत्यादिवानयैठीं ठाष्ट्यानां जीवदेहकृतीनां निसतं भिन्नतं चेलर्थः । अथवा । यथा श्रुतेः 'ते ते धामान्युरमिस गमध्ये गाव' इति वेदात् ठीठाष्ट्यानां जीवदेहकृतीनां नित्यता भिन्नत्वम्, तद्वत् पृष्टिमार्गेषि ठीठान्तर्गतौ जीवदेहकृतीनां नित्यता भिन्नत्वं च भवतीत्यर्थः । द्वयोरिष निषेधत इति । 'स जहाति मितं ठोके वेदे च पितिष्ठिता'मितिवाक्येन मगवदनुष्रहानन्तरं प्रवाहमर्यादामार्गयोनिषधात् प्रवाहम्पर्यदामार्गयोनिषधात् प्रवाहमर्यादामार्गयोनिषधात् प्रवाहमर्यादामार्गस्ययोदेहादीनां भिन्नत्वं नित्यता च न भवतीत्यर्थः ॥ ७ ॥

प्रमाणभेदादिको हि पुष्टिमार्गो निरूपितः।

अतः कारणात् । पृष्टिमार्गे भगवाननुत्रहेण पृष्टिमार्गस्यं यथा ज्ञापयित, यथा प्ररेयति, तथा स प्रवर्तते । अतः पृष्टिमार्गे भगवान् प्रमाणम्, भगवदनुत्रह्य । तसात् प्रमाणभेदादिष पृष्टिमार्गो भिन्न इत्यर्थः ॥ ७३ ॥

सर्गभेदं प्रवस्यामि खरूपाङ्गिक्रयायुतम् ॥ ८॥ त्रयाणां सर्गभेदमाहुः । जीवदेहिकयासिहतं मिन्नं सर्ग प्रवस्यामीत्यर्थः ॥ ८॥

इच्छामात्रेण मनसा प्रवाहं सृष्टवान् हरिः। वचसा वेदमार्गे हि पुष्टिं कायेन निश्चयः॥९॥

त्रयाणां सर्गाणां भेदे कि निमित्तिनिसाकाङ्कायामाहुः । इच्छामात्रेण सामान्ये च्छ्या, महादियुद्धवत् न तु स्वयं रन्तुम्, हरिः मनसा प्रवाहं सृष्ट्यान् । 'सोऽकामयत वहु स्यां प्रजायेये'तिश्रुतेः यचसा वेदवाण्या वेदमार्ग सृष्ट्यान् । कायेन स्वरूपेण पृष्टिमार्गस्थान् सृष्ट्यान् । 'स वे नैव रेमे, तस्मादेकाकी न रमते, स दितीयमेच्छत्, स हैतावानासे'ति श्रुतेः । अत एव वाराहपुराणे 'भिन्नेव काचित् सा सृष्टिविधातुर्व्यतिरेकिणी'नि । अथवा । स्वयमाविभूयं मक्तैः स्वसेवां कारियत्वा तन्मार्ग प्रकटितवानिसर्थः ॥ ९ ॥

त्रयाणां मार्गाणां फलमेदाद्वि भेदमाहुः।

मूछेच्छातः फलं सोके वेदोक्तं वैदिकेषि च । कायेन तु फलं पुष्टी भिन्नेच्छातोऽपि नैकघा ॥ १० ॥

म्हं एष्टिकारणं महा, तस सगादी असानेनेवमेवं किएयामीतीच्छा, तत एव प्रवाहसानां फलिसर्यः। वैदिके कर्ममार्गे वेदोक्तं स्वगापवर्गक्षपमि फलं भवतीस्वर्यः। प्रश्न प्रिष्टमार्गे कायेन सरूपेण फलं मवतीस्वर्यः। तदुक्तं 'गोपीभिः स्तोभितोऽनृस्य'-दिसादिना। पुष्टी प्रवाहमर्यादाम्यां मिन्नेच्छातोषि जातं फलं कीमारलीलादिरूपेणा-नेकिपिं मवतीस्वर्यः॥ १०॥

'तानहं दिपनो' याज्यादिया जीवाः प्रवाहिणः। अन एवनरा भिन्नी सान्ती मोक्षप्रवेदातः॥ ११॥ प्रभागपूर्वकं प्रशाहम्यान् जीवान् भिन्नानाहुः। मृतसर्ग देवजीवेषु भगपदनुगृहीता मिल्रागिया मवन्ति, अन्ये दैवा एव कर्मिणः वेदोक्तफलभाजो भवन्ति । अवशिष्टा जीवाः 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं चे'सारभ्य 'प्रद्विपन्तोभ्यस्यका' इत्यन्तेन निरूपितानां 'तानहं द्विपतः क्र्रा'नित्यारम्य 'ततो यान्त्यधमां गति' नित्यन्तेनाधमगतिमत्त्वेन निरूपणात् प्रवाहस्था आसुराः पूर्वोक्तेभ्यो भिन्ना इत्यर्थः । अत एवेत्ररी पुष्टिमार्गीयमर्थादामार्गियजीवौ एभ्यो भिन्नौ । तत्र हेतुः । सान्तौ अन्तः फलपर्यवसानं तत्सहितौ, कुतः, मोक्षप्रवेशत इति । मर्यादामार्गीयस्य मोक्षात् पुष्टिमार्गीयस्य लीलाप्रवेशत इत्यर्थः ॥

' तसाञ्जीवाः पुष्टिमार्गे भिन्ना एव न संशयः । भगवद्रूपसेवार्थे तत्स्रष्टिनीन्यथा भवेत् ॥ १२,॥

अत्युत्कपीदिष पुष्टिमार्गीयाणां भेदमाहुः । यस्मात् सर्वोद्धारासमात् पुष्टिमार्गीय-जीवास्तेभ्यो भिन्ना एवेत्पर्थः । विपक्षे वाधकं तर्कमाहुः भगत्रद्भपसेवार्थमिति । यदि पुष्टिमार्गीयाः सर्वोत्कृष्टा न स्युः, तदा साक्षात्युक्षपोत्तमस्त्ररूपसेवार्थं तत्त्वष्टिर्न भवेत् ॥ शुद्धपुष्टिमार्गीयाणां सेवार्थं सहकारियोग्यतामाहुः ।

खरूपेणावतारेण लिङ्गेन च गुणेन च। तारतम्यं न खरूपे देहे वा न क्रियासु वा॥ १३॥

ठीठास्प्रेभगवद्रप्रतात् खरूपसाम्यम् । यथा भगवद्वतारः प्रादुर्भावो न जीववज्ञन्म, तथा सुख्यभक्तानामपीत्यवतारसाम्यम् । अठौकिकत्वज्ञापकस्य भगवता समं नृत्यादिसामर्थ्यस्य विद्यमानत्वात् चिह्नसाम्यम् । गुणाः सौन्दर्यादयस्तरसाम्यं स्पष्टमेव । तेन तासां कियासु स्वरूपे देहे वा न तारतम्यमित्यर्थः । मगवतो ठीठान्तःपातिनां भक्तानां च खरूपादिमिस्तुल्यत्वम्, न तृत्कर्षापक्तर्याविति छोकार्थः ॥ १३ ॥

तथापि भगवान् स्वार्धं तारतम्यं करोतीलाहुः।

तथापि यावता कार्यं तावरास्य करोति हि।

खरूपादेस्तुल्यत्वेषि भगवान् स्वस्य कार्ये रमणं सास भक्तानां च यावता तारतम्येन सिध्यति, ताचतारतम्यं प्रकटयति । हि युक्तोयमर्थः । उत्कपीपकर्षवैचिन्यैर्विना समग्रसणासिद्धेः । अत एव वाळलीळादयो युक्तस्त्रा भवन्तीति दिक् ॥ १३५ ॥

एवं विशेषठीलायास्साधनानि प्रकारं चोक्त्वा सामान्यठीलायाः साधनानि प्रकारं चाहः ते हीत्यारम्य, भवेदित्यन्तेन ।

ते हि हिघा शुद्धमिश्रमेदान्मिश्रास्त्रिघा पुनः ॥ १४॥ प्रवाहादिविमेदेन भगवत्कार्यसिद्धये । पुष्ट्या विमिश्राः सर्वज्ञाः प्रवाहेण कियारताः ॥ १५॥ मर्याद्या ग्रणज्ञास्ते शुद्धाः प्रेम्णानिहुर्हभाः । एवं सर्गस्तु तेषां हि फलमञ्ज निरूप्यते ॥ १६॥ भगवानेव हि फलं स यथाविभेवेद्धवि। ग्रणस्क्पभेदेन तथा तेषां फलं भवेत् ॥ १७॥

ते पूर्वोक्ताः त्रयोपि मार्गाः द्विधा द्विप्रकाराः शुद्धमिश्रभेदात् । अन्यमार्गधर्म-संवितिता मिश्राः, तदसंवितिताः शुद्धाः । मिश्रा अपि परस्परं त्रयाणां मिश्रणेन प्रसेकं त्रिप्रकाराः। एवं भेदानां प्रयोजनमाहुः भगवत्कार्यसिद्धय इति। 'क्रीडामाण्डिनिर्द विश्व'मिलादिवाक्यैः विश्वस्य कीडार्थत्वात् । पुष्टचादीनां त्रयाणां स्वतः परतः मिश्रणे ज्ञापकान् धर्मानाहुः पुष्ट्या....दुर्छभाः । पूर्वं सामान्यतोनुगृहीता विशेषानुग्रहं श्राह्याः ा. \ पुष्ट्या विमिश्राः । ते भगवद्भिप्रायादिसर्वज्ञातारो भवन्ति, नारदादय इव, सर्वज्ञलमेव तेपां रुक्षणम् । पुष्टिस्था मर्यादामिश्रिताः भगवद्धर्मज्ञातारो मवन्ति, कवित्रभृतयो नव-योगेश्वरा इव । पुष्टिस्थाः प्रवाहिमिश्रिताः यस्किश्चिद्भगवद्धर्मे ज्ञात्वा तीर्थाधटनपरा भवन्ति । प्रवाहस्थाः पुष्टिमिश्रिताः भगवद्भजनातुकूलिकयानुसारिणो भवन्ति । प्रवाहस्थाः म्योदामिश्रिताः सत्कर्मकर्तारो भवन्ति । प्रवाहस्याः प्रवाहिमिश्रिताः केवलं लौकिकि यारता गवन्ति । त एव आसुराः । मर्यादामार्गीयाः पुष्टिमिश्रिताः माहारम्यज्ञानात् भगवस्त्रीत्यर्थं कर्मकर्तारो भवन्ति । मर्यादामार्गीयाः मर्यादामिश्रिताः खर्गाद्यर्थं कर्मकर्तीते भवन्ति । भयोदामार्गीयाः <u>प्रवाहमिश्रिताः लोकिकार्यं कर्मकर्तारो भवन्ति । प्रेम्णा</u> स्रोहेन शुद्धाः प्रेमविषयातिरिक्तस्कृतिरहिताः ते 'शुद्धपुष्टिस्थाः । तेऽतिदुर्लभा इसर्थः । भगवत्कार्यसिद्धये एवंप्रकारेण तेषां सर्गी निरूपितः । हि युक्तोयमर्थः । वैचित्रं विना रमणासिद्धेः । तेषां फलमत्र निरूप्यते । तेषां फलमाहुः भगवानेवेति । धर्म-धर्मिणोरभेदात् सर्वेषां धर्मधर्मिरूपेण भगवानेच फलं स यथा भुवि मक्तानां एहादी इदये च यथा प्रकटो मवेत् गुणस्वरूपभेदेन, मक्तानां वा गुणखरूपभेदेन खरूपैक-निष्ठानां पृष्टिमार्गीयाणां सरूपेण आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिरूपेण प्रकटो भूला फलं ददाति, धर्मज्ञानादिषरेषु धर्मादिऋषेण स्थित्वा यथा फलं ददाति, तथा तत्तत्फलं तेषां मवतीलर्थः । यदा । भगवानिति । गुणा ऐश्वर्यादयो धर्माः, स्वरूपं धर्मि । भगवानैश्वर्याः दिपहुणयुक्तो यस भक्तसान्तः करणे यथा थेन भावेन प्रकटो भवति तिश्वयं कर्तुं खरूप-मेन तस फलमिलर्यः । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त्रथेने'ति प्रतिज्ञानात् ॥ १७ ॥

प्रमेयप्रमाणलीले तयोः प्रकारांश्वामिधाय मक्तिमार्गविरोधं परिहर्तु आसका-

विलारम्य सार्थछोकत्रयेण समाद्यते ।

आसक्ती भगवानेव शापं दापयति कचित्। अहद्गारेऽथवा छोके तन्मार्गस्यापनाय हि ॥ १८॥ न ते पापण्डतां यान्ति न च रोगासुपद्रवः। महातुभाषाः भाषेण शास्त्रं शुद्धत्वहेतवे ॥ १९॥ भगवतारतम्येन तारतम्यं भजनित हि। यदिकत्वं सौकिकत्वं कापट्यासिषु नान्यथा॥ २०॥ र्यप्णयत्यं हि सहजं ततोऽन्यत्र विपर्ययः ।

प्रवाहस्था ये च अदीक्षिताः, ते चर्षणीशब्दवाच्याः सर्वमार्गेषु परिभ्रमणशीललात् ते सर्ववरमंसु सर्वेषु मार्गेषु क्षणात् अल्पकालादेव तन्मार्गीयसङ्गं प्राप्य तन्मार्गाधर्माचरणात् तन्मार्गीयसद्शा भवन्ति, नतु तेषां कुन्नापि रुचिः स्नेहोऽस्ति । तेषां तत्तन्मार्गीयिक्षयाः उद्धपं कामितं फलं भवतीलार्थः ॥ २०॥

ठक्षणप्रमाणाभ्यामासुरान् जीवानाहुः प्रवाहस्थानित्यारम्य श्लोकद्वयेन । प्रवाहस्थान् प्रवक्ष्यामि खरूपाङ्गक्रियायुतान् ॥ २३ ॥ जीवास्ते स्वासुराः सर्वे 'प्रवृत्तिं चे'ति वर्णिताः । ते च द्विधा प्रकीर्लन्ते स्वज्ञदुर्ज्ञविभेदतः ॥ २४ ॥ दुर्ज्ञास्ते भगवत्योक्ता स्वज्ञास्ताननु ये पुनः ।

श्रवाह एवं तिष्ठन्ति खोदरपोपणमात्रपराः, खरूपदेहिकियातस्पराः, न तु धर्मा-दिपराः, ते जीवा आसुरा ज्ञेयाः । ते च 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं चे'त्यादिना मगवता वर्णिताः । ते आसुराः द्विप्रकाराः अज्ञदुर्ज्ञभेदात् । 'प्रवृत्तिं चे'त्यादिनोक्ता दुर्ज्ञाः । तान् ये अनुसरन्ति तदुक्तकारिणो भवन्ति, ते तु अज्ञाः ॥ २४ई ॥

ननु आसुराणामपि मिक्तः श्र्यते, सा कथं सम्भवतीत्याशङ्कायां समाधानमाहुः। प्रवाहेऽपि समागत्य पुष्टिस्थस्तैन युज्यते ॥ २५॥

सोपि तैस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यतः ॥ २५६ ॥

वस्तुतो यस भक्ति इयते, स आसुरजीवो न भवति, किन्तु भगवदपराधेन भक्ता पराधेन वेदादिनिन्दया वा प्रवाहिषि समागत्य प्राप्तोषि तैः प्रवाहस्थैनं युज्यते न मिलति । तत्कुले जातोषि स पृष्टिस्थर्सेः प्रवाहस्थकुलधर्मेनी युज्यते, न युक्तो भवति । न वै जनो जात्वि ति वाक्यात् । ति भक्तिमतः कथं प्रावाहिकेषु जन्मेस्यत आहुः कर्मणा जायते यत इति । यतः यस्मात् कारणात् भगवदपराधादिना प्रारब्धकर्मणा वा जायते उत्पद्यते । देहस्य कर्माधीनत्वाद्यादशं कर्म, ताहशो देहो भवतीस्पर्धः ॥ २३ ॥

इति श्रीबद्धभाचार्येः साधनादिविभेदतः ।
भागाः श्रोक्ता विचार्येषु श्रविश्वन्तु फलार्थिनः ॥ १ ॥
भक्त्या श्रीबद्धभाचार्यचरणाव्जयुगं प्रभून् ।
श्रणम्य कृषया तेषां यत्ताद्रक्ताः सुखावहाः ॥ २ ॥
श्रीमत्कत्याणरायेण श्रीगोविन्दसुतेन हि ।
पुष्टिश्रवाहमर्यादाविद्यतिः कृतिना कृता ॥ ३ ॥
विहलेश्वरवाहमर्यादाविद्यतिः कृतिना कृता ॥ ३ ॥

इति श्रीविद्दलेश्वरचरणकमलेकतानश्रीकत्याणरायविरचिता पुष्टिप्रवाह-मर्पादाविष्टतिः समाप्तिमसर्पत् ॥

## पुष्टिप्रवाहमर्यादा ।

#### श्रीपीताम्बरकृतविवृतिसमेता ।

नमः श्रीबद्धभाचार्यचरणाञ्जनसेन्द्रवे । पुष्टिप्रवाहमर्यादास्तारका येन शोभिताः ॥ १ ॥ न भेदस्ते कुत्राप्यतिरुचिर किन्तु प्रियतया विभेदोऽतः स्नामिन् कृपय मिय दासेऽतिविधुरे । विभेदः केन स्वात् सकृतनिजपुष्टेरितरथा प्रवाहादेः स्वीयप्रणतचरणप्रापक विभो ॥ २ ॥

श्रीवळ्ळभसुतचरणाम्भोरुहमकरन्दमत्तमधुरो यः । जयति निगृद्धिसरणिमाललां तस झङ्कारः ॥ ३ ॥

इह हि चिद्रपुत्वेन मगवदंशत्वेन च तुर्येषु जीवेषु केपाञ्चित्पुरुषोत्तमप्राप्तिः, केषाञ्चिद्धरूस्य, केपाञ्चित्स्वर्गादेः, केपाञ्चिदन्यन्तमसः, सा श्रूयत इति कुतः फलभेदः, कुतो वा स्वभावभेदः, कयं वा केपाञ्चित्स्वभाविष्ठद्धे देहिकये, इतरेपां च तदनुरूषे इत्यादिश्रकारेण सेवाफलविवरणादिश्रन्थश्रवणादन्यतश्च सन्दिहानानां सन्देहवारणाय तदुपायभूतमार्गतत्साङ्कर्ये निरूपित्तं बहूनां सन्देहानां भेदज्ञानादेव निवृत्तिं हृदि कृत्वा मार्गवयभेदनिरूपणं श्रीमदाचार्याः अतिजानते प्रष्टीत्यादि ।

ष्ठिप्रवाहमयीदा विशेषेण पृथक् पृथक् । जीवदेहित्रयाभेदैः प्रवाहेण फलेन च ॥ १॥ वक्ष्यामि सर्वसन्देहा न भविष्यन्ति यच्छतेः।

एतन्मार्गत्रयं विद्योषेणोत्कपीदिरूपच्यानिकधर्मेण जीवादिभेदैः प्रवाहेण सर्ग-परम्पराया अविच्छेदेन फलेन च पृथक् पृथक् भिन्नं भिन्न यथा स्यात्तया वस्यामीसर्थः । मेदकथनफलमाहुः सर्वेति । यच्छुतेः उक्तभेदकचतुष्टयश्रवणात् । एतेन जगसनेके मार्गाः कथ त्रय एवोच्यन्त इसपि सन्देहोऽनेनैवापयास्यतीसपि चोधितम् । ज्ञाते स्वरूपे अन्यान्तर्भावस्यापि सुस्नेनैव ज्ञानात् । न चैकेनैव भेदसिद्धावितरेषां वैपर्य्य श्रद्ध्यम् । स्वरूपसाधनफलेक्यनिरासकत्वेन सर्वेपामेन सार्थक्यात् । असन्तिविकत्वज्ञान एव सर्वसन्देहनिरासात् ॥ १६॥

नन्वाश्रयसिद्धौ भेदकं वक्तव्यम्, मक्तते तु पृष्ट्यादिशन्दवान्यानां मार्गाणामप्रसिन् ५ इ. त्र. म.

द्धलात्तद्भेदनिन्दपणं गगनकुसुमसौरभमनुकरोतीत्याशङ्कायामाश्रयसत्त्वं सिसाधियवः षुष्टेः पूर्वमुद्दिष्टत्वात्तत्रैव पूर्व प्रमाणमाहुः भक्तीत्यादि ।

भक्तिमार्गस्य कथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चयः॥ २॥

दशमस्कन्धे अमरगीतस्थसन्देशे 'या मया कीडते'त्यारम्य 'अचिरानमाम्' वाप्स्येथे'त्यन्तस्य, 'युवां मां पुत्रभावेन ब्रह्ममावेने'त्यादेः, सकृत्मिय त्वया कृतानुवृत्ति'रित्यादेः, एकादशस्कन्धे च 'अर्थेतत्परमं गुह्यं शृण्वती यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वक्ष्यामी'त्यारम्य 'तस्मात्त्वमुद्धवोत्सृज्ये'ति श्लोकद्वयाः न्तस्य 'मक्तियोगः पुरैवोक्तः प्रीयमाणाय तेऽनच । पुनश्च कथविष्यामि मद्भक्तेः कारणं पर'मिलादिमिर्भगवता भक्तिमार्गस कथनात्, 'सालोक्यसाधिंसामीप्यसारूप्ये' कस्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मरसेवनं जनाः । स एव मक्तियोगाल्य आसू-न्तिक उदाहत' इति तृतीयस्कन्धे उक्तायाः 'मितिरस्य भजनं तदिहामुत्रीपाधिनैरास्येने-वामुब्मिन्मनःकल्पनिमें स्यायर्वणोपनिपदि च श्राविताया भक्तेर्यो मार्ग उपायः प्रकार्ध तस कथनात्, पुष्टिरस्ति 'पोपणं तदनुग्रह' इति वाक्यादनुग्रहापरपर्याया तत्तद्रितिनी-जमृता कृपा भगवति वर्तत इति निव्ययः । अन्यथा भगवानेवं भक्तिमार्गं न वदेत् । 'निर्दिण्णानां ज्ञानयोगः कर्भयोगस्तु कामिनामि'ति वाक्यादुभयोस्ताम्यां फुटसिद्धेरु कत्वात् 'न निर्विण्णो नातिसक्त' इसनेनोक्तसेपत्सक्तस्य कामसद्भावास्कर्गणा कथि वितेन तदपूर्ती निर्वेदे ज्ञानेन च यदाकदाचिद्यथाकथिक्षरफलसिद्धेः सम्भवात् । लोकेऽपि सत्ययनसाधमणीस ताबद्धनग्रहणादिभिर्महणियमोकसोत्तमणीत्रग्रहेण दर्शनात् । कष्ट साध्ये प्रायश्चित्तादौ पर्यदनुप्रहेणैय सुकरसाधनोपदेशस्य स्मृतिष्यपि सिद्धत्यात् । 'भवन्ता-यतुगृहीतां याता बोऽनुग्रहाद्दिव'मिलादिपु तत्प्रार्थनादर्शनाच सुकरसाधनोपदेशवीजभू-तानुत्रहे सिद्धे पुष्टिभगवत्यस्ति । सुकरसाधनरूपस्य भक्तिमार्गस्य कथनात् । यत्र यत्र दितरूपमुक्तरसाधनकथनं तत्र तत्र वक्तर्यनुग्रहसत्ता । यथा उक्तपरिपदि । यत्र नैयं तत्र नेवग् । यथा नृगसम्प्रदानविप्रादिषु, इत्यनुमानेन मक्तिरूपसुकरसाधनोपदेशाद्भगवित त्तरमत्तायां न सन्देह इत्यर्थः । स च धर्मान्तरमेव । न तु फलदित्सा । 'यसानुग्रह' मिच्छामी'नि वाक्यात् । दित्सात्वे इच्छाकमस्यायोगात् । अतं एव न परकुःराप्रहा- ' णेच्छापि । गापि तद्यको यसः । ऋपयामि न तु यते इति तदुत्तरं व्यवसायदर्शनात् । ष्ट्रपया यते दित्स इत्यादिप्रयोगाच । नापि ज्ञानम् । द्वारां जानचपि न दुष्टे कृपयित, नाम्य दुष्टस दुःप्रमिति जानन्न कृपयतीत्यादिशयोगात् । दृष्टत्यान्नाद्दष्टिशेषः। द्रेषा-दिवेडक्षण्याच न द्वेपादि । न च श्रमयत्यनुगृहातीनि भिन्नश्चदामिलाप्यत्याद्विन्नानुष्यव सायगम्यत्याच प्रशासम्बद्धां मेंदः श्रष्ट्यः । टोके क्रयामित्रतया तलसिद्ध्यमाचे धातुभेदप्रयोग मादेसाद्वेदाप्रयोजकत्यादिति । तस्मात्स्वीकारफटदित्मादिप्रयोजकं कृपापरपर्यायं धर्मान्त-1. auferiale mitt :

मेवेति निश्चयः । स च मत्त्युपदेशस्येव मक्तेरिप कारणम् । यत्रानुग्रहाभावस्तस्य भक्तेरदानात् । 'भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित्सम् न भक्तियोग'मितिवाक्यात् । इदं यथा तथा भक्तिहेतुनिर्णये प्रपश्चितं प्रभुचरणेः । तथा च सित भक्तयुपदेशो
वक्षत्रग्रहपूर्वकः । सुकरसाधनोपदेशत्वात् । पर्यदुक्तसुकरप्रायिश्चचोपदेशवत् । व्यतिरेके
कष्टसाध्यदितिपयोव्रतोपदेशवत् । अयमनुग्रहिवपयः । मिक्तमत्त्वात् । नारदवत् । व्यतिरेके
सात्वादिवदिखनुमानमि तत्र प्रमाणं ज्ञेयम् । यद्यपि 'यमेवैप वृश्यते तेन लभ्य' इति
श्रुतिर्भगवत्त्राप्तेरिरणेकसाधनत्वं वदन्ती 'स वरस्तया वृतः' 'कन्यां वृणीते' इत्यादिप्रयोगदर्शनात्त्वीकारात्मकत्वेन सिद्धस्य वरणस्यानुग्रहजन्यत्वात्तत्र प्रमाणं भवति, तथापि 'तस्यैप
आत्मा विवृण्यते तन् स्या'मित्युक्तस्य विवरणस्य स्वस्वरूपप्रकाशनात्मकत्वातत्र यत्कलं
लाभाराकं ग्रहणं तस्य 'भक्त्याहमेकया ग्राह्य' इत्यादिस्मुत्या मिक्तसाध्यताचोधनात्पर्यवसानतो भक्तिद्दारैव जातस्य ग्रहणस्य प्रमितिरूपत्वं वोधयति । मिक्तश्च मार्गेणैव प्रमीयते ।
स चोपदेशादेवेति हृदि कृत्वाचार्यरेवमुक्तम् । श्रुतेर्वादकत्त्वेन पुनः प्रयासकरणापाताच ॥ १ ॥ २ ॥

एवं पुष्टिसत्तां साधियत्वा प्रवाहसत्त्वे प्रमाणमाहुः द्वौ भूतसर्गाविति । 'द्वौ भूतसर्गा'वित्युक्तेः प्रवाहोपि व्यवस्थितः । वेदस्य विद्यमानत्वान्मर्यादापि व्यवस्थिता ॥ ३ ॥

प्रवहणं प्रवाहः । सर्गणरम्पराया अविच्छेदः । सोऽप्युक्तवाक्याद्देवासुरिविमेदेन व्यवस्थितः कृतविभागः । यदि स न प्रवहेदाप्रलयम्, तदा विभागो पुधेव सात् । अतः सोऽप्यस्तीत्यर्थः । मर्यादासत्त्वे प्रमाणमाहः वेदस्यत्यादि । नियमानितकमो मर्यादा । साप्र कर्भज्ञानादेखत्तत्यकारिनयमस्य वोध्या । सापि वेदस्य विधिमन्ननामधेयनिपेधार्थवा-दास्मकस्यापीरुपेयनित्यश्वदस्य विद्यमानत्वात् व्यवस्थिता, 'स्वर्गकामो यजेते'त्यादि-भाविध्यादिभिः स्वर्गार्थ ज्योतिष्टोमं कुर्यात्, मद्येणेव देवतां स्मरेत्, अविनामेव स्थाहा-कारे वदेत्, प्राह्यणं न हन्यात्, श्रीप्रगामिनीं देवतां ज्ञात्वेव वायव्यातम्मः कर्वत्यो, नान्यथेत्यादिस्त्रेण नियमेन कृतविमागा।यदि सा न सात्, तदिमानको वेदो न सात् । अतो विभानकस्य वेदस्य विद्यमानत्वात्साप्यस्तित्यर्थः । तथाच यद्यपि प्रवाहोऽस्ति । द्ये मृतसर्गाविद्युक्तव्यविद्यत्तात् । यद्व्यवस्थितं तदस्ति दापादिवदिति मर्यादास्ति । वद्वावस्थापकस्य वेदस्य विद्यमानत्वात् । यद्व्यवस्थापकस्य वेदस्य विद्यमानत्वं तस्य सत्तम् । यद्वावस्थापकस्य वेदस्य विद्यमानत्वं तस्य सत्तम् । यद्वावस्थापकस्य वेदस्य विद्यमानत्वात् । यद्वावस्थापकस्य वेदस्य विद्यमानत्वं तस्य सत्तम् । यद्वावस्थापनायः नास्माभिः प्रयाद्यः कृत इति मावः । अत्रवं स्वरूपनिधायनेन यावन्तः प्रष्टिपनुक्ता मार्गा मिकस्रपास्ते प्रष्टिमा-

१. विभागवार्यक्यात्साऽप्यसीसर्वे. इति पटः ।

र्गेऽन्तर्भवन्ति, ये छौकिकाः सर्गपरम्परां न विच्छिन्दन्ति, ते प्रवाहेऽन्तर्भवन्ति, ये वेदनियमं नातिवर्तन्ते ते मर्यादायामन्तर्भवन्तीत्येवं बुद्धिसौक्यित्रयो मार्गा हेया सन्देहिनिरासेप्सुभिरिति वोधितम् । न च भगवद्वाक्ये 'योगास्त्रयो मया श्रीका' इति ज्ञानकर्मभक्तीनामेत्रोपायतया मार्गत्ववोधानादेतेषां कथं मार्गत्विमिति शङ्काम् । भक्तेर्विचारे तन्मूलमूतानुग्रह एव मार्गत्वस्य पर्यवसानेन, सर्गपरम्पराविचारे 'जायस मियसे' ति श्रुत्युक्तजन्माद्यनुच्छेदरूपफलहेतुतायाः प्रवाह एव पर्यवसानेन, ज्ञानकर्मफलस चोक्तविधनियमादेव भवनेन तद्धेतुतायास्तदनैतिक्रम एव पर्यवसानेन, तात्पर्यतस्तेषा मार्गत्वसाप्रत्यृहत्वात् । एतेनैव 'प्रवाहपुष्टिमर्यादाः कुत उत्प्रेक्षिताः किल । दश वा कुत्रचिद्रन्थे मूलमत्र निरूप्यता' मिति भ्रान्तपर्यनुयोगोऽप्यपास्तो बोध्यः ॥ ३ ॥

अतः परं भेदसाधनार्थ यनन्ते । तत्र, नन्वस्तु पुष्टचादिसत्ता । तावता परसार-विवेकस्तु न सेत्स्यति । तथाहि । 'फलमतं उपपत्तेरि'ति न्यायेन फलमात्रं मगवतः सकाशादेव । बहाबादे च चैतन्यभेदामावान्नामभेदमात्रं नोपास्यभेदः । अतो होकास्तर-न्नामा मजनतोऽपि तत्तरफलार्थं तमेव भजनते प्रावाहिका अपि । ततः फलं च लौकिक-मलौकिकं प्राप्तुवन्तीति सर्वेषां मक्तत्वाविशेपाङ्गक्तिमार्गस्य चानुग्रहप्रयुक्तस्य सर्वान् प्रति सुल्यत्वात प्रवाहाद्विकः शक्यवचनः । मर्यादा तु वेदोक्तत्वाद्विविक्तवेति द्वावेव मार्गाव-**न्यु**पगन्तव्यावित्याशङ्कायामाहुः कश्चिदेच हीति ।

कश्चिदेव हि भक्तो हि 'यो मद्भक्त' इतीरणात्। न सर्वोतः प्रवाहादि भिन्नो वेदाच भेदतः॥ ४॥ 'यदा यस्ये'ति वचना'झाहं वेदै'रितीरणात्। सर्वत्रोत्कर्षकथनात् पुष्टिरस्तीति निश्चयः ॥ ५॥

गीतायां 'यो मद्भक्तः स मे त्रिय' इति भगवता यच्छन्दोपवन्धेन कस्विदेव मक्तत्वं योधितम्। अतो न सर्वोऽपि छोको मक्तः। एवं परिसंख्याते भक्ते तत्त्रयोजको मार्गोऽपि प्रवाहाद्भिन्नः असङ्कीर्णः । तथाच मजनमात्रं न मक्तिः । किन्तु प्रियत्वप्रयोजकं मजनम् । अत एव 'अनपेक्षः शुचिर्दछः' 'मय्यपितमनोबुद्धि'रित्यादि निश्चिनष्टि । 'प्रियो । दि ज्ञानिनोऽलर्थ'मिलत्रापि 'चतुर्विधा मजनते मा'मिति मक्तिमेवोपक्षम्य ज्ञानिनो मक्तसा-रमत्वं वक्ति, न् केन्छज्ञानिनः । तेन तादश्रमक्तेरेव मार्गत्वात्तद्रम्यायाः पुष्टेः प्रवाहेणासाः इपील्पिडाम्नयो मार्गा इत्पर्यः । नन्वस्त्वेयम्, तथापि मर्यादया साद्वर्य दुर्वारम् । तमादि । मिक्तमार्गी नाम कि अवणादिसरणिरूपः, उत 'माद्यात्म्यज्ञानपूर्वस्तु मुद्दः सर्पतोऽधिकः । स्नेद्दो मिक्तिरिति त्रोक्तम्बया मुक्तिन चान्यये ति पत्ररात्रोक्तमादाल्यज्ञा-नप्रेक्ग्रेद्धरिक्षः। आपशेत्, 'पारपति स्यति मनती'लादिश्रुतिमिद्धः। द्वितीयः

९. सनेपति पण ।

श्चेत्, सुष्ट्यादिवाक्यैमीहात्म्यस्य 'आत्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवती'त्यादिभिनिक्पाधि-प्रीतिविषयत्वस्य च प्रतिपादनान्माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्रोह एव श्रुतेस्तात्पर्यमिति तद्गोचरः। पुराणानां श्रुत्युपवृंहणत्वात्तदुक्तत्वेऽपि श्रुतिमूलकत्वेन विविविषयत्वान्मयीदातो नाति-रिच्यते । यत्युनर्देवान्तरभजनम् , तद्दपि 'एकं सद्विशा बहुवा बदन्ती'ति श्रुतेर्भगवद्भजन-मेवेति द्वावेव मार्गावित्याशङ्कायामाहुः वेदाच भेदत इति । वक्ष्यमाणहेतुभिः वेदात् वेदोक्तमर्यादामार्गाच । लोकादि भेदं प्राप्य पृष्टिरस्तीत्यन्वयः । अनुग्रहः खविषयं पुष्णा-तीति पुष्टिः । कर्तरि क्तिच् । सेतुर्विष्टतिरितिवत् । वेदादिति वाच्यवाचकयोरभेदोपचारा-न्निर्देशः । तथाच, 'यदा यसानुगृङ्खाति भगवानात्ममावितः । स जहाति मर्ति छोके वेदे च परिनिष्ठिता'भित्यत्र ठोकवेदी पृथङ्किदिंदय भगवदनुगृहीतस तयोराखात्यागं वक्ति । यद्यनुप्रहो लौकिकेषु वैदिकेषु वा साधनेषु प्रविशेत्, तदैवं सामान्येनाकर्चि न वदेत् । किश्व । 'नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेन्यया । शक्य एवंविधो द्रष्टुं दृष्टवानिस मां यथा । भक्तया त्वनन्यया शक्य अहमेबंविधोऽर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च प्रन्तपे'त्यत्र वेदादिपदैरुक्तानां वहाचारियनश्यगृहस्थयर्माणां 'श्रेयान् द्रव्यमयायज्ञाञ्ज्ञान-यज्ञः परन्तपे'ति वचनादिहेज्यापदसङ्गृहीतस्य यतिधर्यस्य ज्ञानसापि दर्शनसाधनत्वमुपल-क्षणविषया निविष्य स्वविषयकस्य ज्ञानस्य ज्ञानफठयोर्दर्शनप्रवेशयोश्यानन्यभक्तिसाधनकत्वं वदति । तेनापि ज्ञायते, अनन्या भक्तिनोंक्तयमेषु प्रविश्वति, केवलैव च फलं साधयतील-तोऽपि तत्कारणमृता पृष्टिस्तथा । किञ्च । 'नायमात्मे' ति श्रुतावपि प्रयचनादिनिपेधपूर्वकं वरणैकलम्यत्वं वृतं प्रत्येव स्वस्वरूपविवरणं चोक्तम् । तेन वरणसैवोत्कर्प उक्तः । वरणं चानुग्रहत्रयुक्तोऽङ्गीकार एव । तथा 'अधैतत्यरमं गुद्धं शृण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वक्ष्यामि' 'रामेण सार्ध' 'त्रीयतेऽमलया मत्तया हरिरन्यद्विडम्बनम् ' 'भर्ति लब्धवतः साधीः किमन्यद्वशिष्यते' 'ये मजन्ति तु मां मत्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम्' 'वशे क्षात्रा वार्या वस्त्राच्या प्रत्यात्रात्र व्यापा अस्त्रात् वार्या प्रत्या प्रत्या प्रत्या संस्थित यथा किवलेन हि भावेन ता मन्मनस्का इला-दिषु मत्तरयुरकर्षकथनेनापि तस्कारणीम्तपुष्टरेबोरकपः सिद्धः । अतो वेदोक्तस्वेऽपि वेद-ताल्पर्यगोचरत्वेऽपि जीवकृतवैधसाधनेष्वप्रवेद्यात्तदसाध्यसाधनात्फलवैलक्षण्याच स्वन्तपतः · कार्यतः फलतथोत्कर्षाच वेदोक्तसायनेम्योऽपि भिन्नेय तत्तदाकारिका पुष्टिरस्तीत्वतो हेतोः सिद्धं मार्गत्रयमित्यत्र न सन्देह इत्यर्थः ॥ ४ ॥ ५ ॥

ननु भवत्वेवं खद्भपविवेकः, तयापि 'पर्मः खनुष्ठितः पुंसां विष्वक्रसेनकयासु यः । नोतादयेषदि रतिं श्रम एव हि केवलम्' । 'श्रेयः सुतिं मक्तिमुद्सः ते विमो क्रिस्यन्ति ये केवलवेषल्वये । तेपामसी क्षेत्रल एव शिष्यते नान्ययया स्यूलनुपावपानिनाम्' 'नेष्कर्म्यमप्यच्युतमावयितं न शोमते ज्ञानमलं निरस्रनं मिलादिभिः केवलसीय निन्दा-स्मरणान् 'नियन्धायामुरी मने त्यादी प्रवादेकदेशसीय तथात्वातादशमेवारू-यत्वादयाः धनत्वयोधनेन 'यदा यसे'त्यादीनां चारितार्थ्यादेवम्भैस्तानिन्द्या 'मनेऽधिकारिणो पात्र

विष्णुभक्ती यथा नृषे'त्यादिभिश्च तस्य सर्वस्यापि भक्त्यनुकूळत्वेन 'दानव्रतत्पोहोमजप-खाष्यायसंयमैः । श्रेयोभिविविधेश्चान्यैः कृष्णे मिक्तिहिं साध्यते' 'ज्ञानी च भरतप्म' 'आत्मारामाश्च सुनय' इत्यादिभिभिक्तिसाधनतास्मरणाचाङ्गभावेन प्रवाहमर्यादयोभिक्तिश्री-रत्रवेशे एको मार्ग एवास्त, न त्वत्यन्तविवेक इत्याशङ्कामनृद्य दूषयन्ति मार्गेकत्वेऽपीति ।

मार्गेकत्वेषि चेद्न्त्यौ तन् भक्तयागमौ मतौ। न तद्यक्तं स्वतो हि भिन्नो युक्तया हि वैदिकः॥६॥

अपिः पूर्वपक्षग्रहीयाम् । उक्तरीत्या मार्गेकत्वे अन्त्यो मर्यादाप्रवाही भक्तागमौ मक्तरागमोऽभिन्यक्तियाम्यां तादशौ तन् अङ्गमृतौ मतौ त्वयाङ्गीकृतौ । यदा । तन् न्यून-फुलसाथनत्वादल्पौ । हेतुगर्भ विशेषणम् । तनुत्वात् उक्तरीत्या मक्तिहेतू शास्त्रसम्मती चेत्, तद्क्षत्वं हेतुत्वं वा न युक्तम् । हि यस्माद्धेतोः वैदिको मार्गः सूत्रतः कर्मज्ञानविचारकेम्यो मीमांसाद्वयस्त्रेम्यो युक्तया तत्तरफलयोजनया हि निश्चयेन मिन्नः। स्ते हि जैमिनीये 'शेषः परार्थत्वादि'ति लक्षयित्वा 'कर्म फलार्थत्वादि'ति कर्मणः फलशेष-लमुक्तम् । फलं च ज्योतिष्टोमादिवाक्ये स्फुटम् । विश्वजिदादिवाक्ये तु 'स खर्गः सान त्सर्वान्त्रत्यविशेषादि'त्यनेन व्यवस्थापितिमिति कर्माणि तावता चरितार्थानि शेपित्वेन भक्ति नोपेक्षन्ते । एवं 'अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाम्यामौपसदवत्तदुक्तमि'ति वैयासे स्ते 'परं त्रह्मैतयो धारयति रसति भजति ध्यायति प्रेमति शृणोति श्रावयरयुपदिशत्मा-चरति सोऽमृतो मवती'ति भगवद्धमीणां मुक्तिसाधनत्वमायवणोपनिषदि श्रुतम् । 'तमेवं विद्वानमृत इह भवती'ति तैतिरीये श्वेताश्वतरे च ज्ञानस्य श्वतम् । तत्र किं सर्वेषां कारणता, उत्त ज्ञानस्येवेति सन्देहे, 'नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाये'त्यन्यनिवेधात् साधन-वैजाले फठवेजात्यस दृष्ट्स मुक्तावयुक्तत्वात् 'मक्तया मामभिजानाती'ति भक्तेर्जानीप-क्षीणत्याच ज्ञानादेव मोक्ष इति प्राप्ते, 'एतद्वै तदक्षरं गार्गि अस्थूलमन्णु' 'अध परा यया तद्श्वरम्धिगम्यते' 'बद्दरयमग्राद्यमि'त्यादिश्चत्युक्तानामक्षरिधयामक्षरिवपयकज्ञानामम् । तुः पूर्वपक्षनिरामे । अवरोधो मुक्तिसाधनेषु सङ्गद्धः । सः सामान्यतद्वावाम्याम् । उक्त-श्रुनी यथा धर्माणां पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वं श्रुनम्, तथा तैतिरीयखिले 'अम्भस्यपार' इख्प-श्रम्य, 'तद्शरे परमे च्योमन्नि'ति मगवत्स्थानत्वेनाक्षरस्थापि श्रुतम् । अतो मगवद्धर्माः क्षरयोः सामान्यम् । तथा 'त्रस येद असेव मवती' ति श्रुती यस्तद्भावः ज्ञानिनी अस-माव उक्तः, सोऽपि 'वसमृतः प्रसन्नात्मे'त्यत्र परममक्तित्रात्ती स्वरूपयोग्यतासम्पाद-कर्षेन स्मृत इति ताम्यां हेतुम्याम्, न तु साक्षात्युरुपोत्तमप्राप्तिसाधनत्वेन । नन्वेनं स्मृतातुच्यते । श्रुती तु तत्र विशाम्यते इति विरोधः । किय । अक्षरमप्यविशिष्टमिति तदिन्तु केवामित्तत्त्वायुज्यम्, केवामिद्धक्तिनाम इति निर्देतुकं चेवस्यम् । तदुभयं कर्य निस्मनीयिन्याग्रहायां दशन्तेनाद अभिमदयदिति । यथा उपसदास्य गर्ममम्यन्धिति तानुन्ध्यस्तर्शास्ये कर्मित 'अनापृष्टमम्पनाभृष्यमि'नि मधेण तानुन'वास्यं भीवाज्या-

त्सुचि चतुरवत्तमाज्यं पोडशर्खिजः 'अतु मे दीक्षामि'ति मधेण यजमानश्च स्पृशन्ति । तत्र कल्पे श्रुतौ च श्रूयते 'यमृत्विजं कामयेत यज्ञयशसमृच्छेदिति तं प्रथममवमशेये'दिति । अत्र सर्वेपामृत्विजां तुल्यत्वेऽपि यथा यजमानेच्छया फलवेपम्यम्, एविमहापि भगव-दिच्छया । अत्रं सम्मतिमाह तदुक्तमिति । गीतास्विति शेषः । 'यदक्षरं वेदविदो वदन्ती'-त्यादिना, 'पुरुषः स परः पार्थ मत्तया लम्यस्त्वनन्यये'त्यन्तेन तथाचोपबृंहणत्वान्न विरोधो, नापि निर्हेतुकं वैषम्यमिति प्रतिपादितम् । अतो मर्यादामार्गीयं ज्ञानगपि स्वार-स्येन मोक्षमेव शेषित्वेन गृह्णाति, न भक्तिम्। तथीच मीमांसाद्वये कर्मज्ञानयोस्तत्तनमुख्य-फलस पृथङ्गिरूपणेन केवलाङ्ग मृत्रयाजादितुल्यत्वाभावात्स्वतो वैदिकमार्गी मिन्नो, 'दानवततपोहोमे'त्यादिवाक्यसिद्धोऽनुप्रहयुतव्य भिन्नः । एवं दैवसर्गात्मा प्रवाहोऽपि मोक्षशेष एव, 'दैवी सम्पद्धिमोक्षाये' ति वानयात् । इतरस्तु चन्धशेष इति दूरापास्तं मक्तिशेपत्वम् । यदि प्रवाहो भक्तिशेषः स्थात्, भगवानेवन्भावं तत्सम्पत्तेर्नं वदेदिति युक्ला वैदिकः सर्गोऽपि भिन्नोऽनुप्रहयुत्र मिन्न इत्यनुपदं साधनीयम् । अतः केव-लानां त्रयाणां खरूपमलन्तिविक्तमेवेति सिद्धं मार्गत्रयमिल्यधः ॥ ६ ॥

एवं खरूपं विविच्य उक्तवास्यैः संयोगपृथक्त्वेन मक्तिशेपत्वे मागैंक्यं दुर्वारिन-

लाशङ्कायां पूर्वोक्तविवेकोपप्टम्भाय युक्तिमप्याहुः जीवेलादि ।

जीबदेहकृतीनां च भिन्नत्वं निस्रता श्रुतेः। यथा तद्वत्पुष्टिमार्गे हयोरपि निपेघतः॥ ७॥ प्रमाणभेदाङ्किलो हि पुष्टिमार्गो निरूपितः।

'ध्रुवासो अस्य कीरयो जनास' इति श्रुतौ स्तुतिकियावतां जननशािठनां चेतनानां निखलक्षावणाद्या पृष्टिमार्गे भिन्नत्वं इतरवैरुष्णयम्, तद्भत् 'नायं सुखापो भगवान् देहिनां गोपिकासुतः । ज्ञानिनां चारमपोतानां यथा मक्तिमतामिहें ति वाक्ये द्वयोदेंहिज्ञानिनोर्निन पेवतः सुखेन भगवत्प्राप्तिनिपेवादपि भिन्नत्वम् । यदि सर्वजीवदेहकृतीनां नित्यत्वं स्वात्, कीरय इत्सादि विशिष्य श्रुतिस्तन्नित्यत्वं न बदेत् । बह्मवादे नित्यत्वस्य विशिष्टाद्वैतद्वैतवा-द्योरिनत्यत्वस्य मायावादे मायिकत्वस्य सर्वेष्वविशिष्टत्वात् । एवं सत्यपि यदेवं वदति, तेन तादशतिद्विशिष्टः पुष्टिमार्गा भिन्न एव । किय । यदि पुष्टिमार्गस्येतरिववेको न स्यात्, उक्तवास्ये द्वयोः सुखेन भगवदाप्तिं न निषेधेत् । यस्मादेवम्, तस्मान्मार्गी भिन्न इति । पूर्वेश्चोकस्ययुक्तिपदसैवायं प्रपञ्चः । एवज ज्ञानादिमार्गी यदि पृष्टिमार्गः स्यात्, साक्षादेव पुरुषोत्तमत्रापकः स्थात् । यदि तथा स्थात्, 'यतो वाचो निवतन्त' इति श्रुतिर्वागाद्य-प्राप्यत्वं न वदेत् । 'नैतन्मनो विश्वती'त्यादि योगेश्वरा न वदेयुः । तथा उक्तवानये ज्ञानिनां देहिनां च तां न निषेधेत् । निषेधो यद्यन्यार्थः साद्, 'यथा मक्तिमता' मिति न वदेत्। 'भक्त्या त्वनन्यथे'ति 'यमेवैप वृणुत' इति स्पृतिश्रुती न वदेताम् । यसादेवं

१. तसात्स्वतो वैदिकमार्गो भिक्षोऽतुप्रहृषुत्य भिन्न इति पाठः । २. अलन्तविमक्तमेवैति पाठः

तस्मात्त्रथेत्यादयोऽप्यनुसन्धेयाः । एवं नानाप्रमाणैर्मार्गस्वरूपभेदे सिद्धे मर्यादामार्गीयाणां 'श्रोतच्य' इत्यादिषु श्रवणादीनां यद्दीनसाघनत्वमुच्यते, तत् 'नायमात्मे'त्यादिपूर्वीक' श्रुतिस्मृत्यनुरोधाङ्किरूपाणामेव । न तु केवठानाम् । परमारमनस्तत्राप्रकाशाद्धरा-त्मन्येच पर्यवसानात्। 'क्लेशोऽधिकतर' इति वाक्याहुःखसाहचर्यं च कंचित्। ततो मर्योदामार्गीयाण्येव तानि । 'ब्रह्मविदामोति पर'मित्यत्रापि तदनुरोधात्स्वकरणकमेव ज्ञान-मुन्यते । यद्याविभवेत्तदा विद्यादिति । आविर्भावस्तूक्तप्रनाडीकमक्त्यैव । 'तमेव विदिले'-त्यत्रापि 'ते ध्यानयोगानुगता' इत्युपकमात् मध्ये च 'तस्याभिध्यानाद्योजनात्तत्वभावादि'-ति कथनात्सर्वमावेनाश्रयणरूपामुपासनामपेक्ष्यैव ज्ञानमुच्यत इति ताद्यज्ञानकारणीमूत-भावस्य वीजभूतानुमहमन्तरेणामावादुक्तैव प्रनाही । एवं धर्मदानादयो भक्त्युतादक्सं-हितोक्तरीतियोधकेकादशस्कन्धोदितप्रकारेणानुष्ठीयमाना भक्तिसाधनतां यान्ति । स प्रकान रोऽप्यतुगृहीतानामेवार्थं मगवतोक्तो भिन्न एव । न तु मीमांसितः । तत्र तथानुसन्धा-नस विचारादर्शनात्। अतो विचारितास्तत्तरफलसाधका एवेति यथाविचारं मर्यादां प्रवाहं वा नातिवर्तन्ते । तथैव योगादयो वामादीनि वाह्यानि च खखशास्त्रोक्तफलसाधनाय प्रवृत्तानि । अतः सर्वाण्यसङ्गीर्णानि । तदेतत्सर्व हृदिकृत्य व्यावर्तकधर्मेण पुष्टिमार्गभेदसाधन-मुपसंहरन्ति प्रमाणभेदादित्यादि । अत्र यद्यपि पुष्टिमार्गस्वरूपमेदनिरूपणसैवोपसंहारः कण्ठादुक्तः, तथापि मर्यादात्रवाहयोरपि प्रसङ्गात्सिद्धो ज्ञेयः । अग्रे 'त्रवाहस्थान्त्रवक्ष्यापि खरूपाइ कियायुता'निति खरूपादिभेदयुतजीवभेदनिरूपणस्थैव प्रतिज्ञानात्। अन्यथा सोऽपि व्यावर्तकप्रमाणभेदैः खरूपवोधनाय प्रतिज्ञातः स्थात् ॥ ७ ॥

एवं त्रमाणवरेन मार्गसरूपभेदः साधितः । तेन मार्गत्रयत्रमितौ जनितायां प्रमेय-षरेनापि सिद्ध एवेत्यतः साधनभेदेन मार्गत्रयगेदं साधियतुं जीवादिभेदसुताविन्छिन्न-सर्गेण पुष्टिभेदसाधनाय सामान्यतः सर्गभेदनिरूपणं प्रतिजानते सर्गभेदं प्रवक्ष्यामीति ।

सर्गभेदं मबक्षामि खरूपाइकियायुतम् ॥ ८॥ इच्छामात्रेण मनसा प्रवाहं सृष्टवान् हरिः। वचसा वेदमार्ग हि पुष्टिं कायेन निश्चयः॥९॥

नतु 'ययाप्रेः शुद्रा निस्कृतिहा' इति श्रुती जीवमानस्थित्वातिकप्रकारिकेवोत्तिनि तेषु पैठक्षण्यस्यासम्मये तद्देहेषु भीतिकत्यादेस्तुल्यत्वातिकयास्यपि तदनुरूपत्वादेस्तुल्यत्वान्तिस्याद्याप्य वज्रतेषायितत्वेन सर्गभेदनिरूपणं व्यर्थम् । तथा सति नात्यन्तं विवेक इत्यत् बाहुः स्वरूपाद्वाकियायुत्तमिति । तथाचितत्मन्देदनिरासाय तद्वेदोऽपि प्रमाणगो-परिकिरिपत इति भावः । तदेवाहुः इच्छामात्रेणेत्यादि । अप्रेच्छामात्रेणेत्यनेन 'यहु म्यां प्रजापेवेती' नि श्रीनमाठोचनं निमित्तदेवनोक्तम् । तेनतदाकारिकेच्छारूपो मगवानेव

<sup>ी.</sup> शत पर प्रमेयवदेन वाषनमेदन च मार्गप्रममेदनिलाहिः पाटः । २. असंभगत्, एवं भौतिः

निमित्तम् । तेन हेतुना मनआदिभिः खस्य रूपैः समवायिभिः प्रवाहादीन् सृष्टवान् । तत्र मनसा प्रवाहसृष्टिरेकादशस्कन्धे 'पुरुषः प्रकृतिश्चेति विकल्पः पुरुषपम । एप वैका-रिकः सर्गो गुणव्यतिकरात्मक' इलनेनोक्तेति ज्ञायते । विकल्पत्वकथनात् । श्रुतौ च 'अस-तोऽधि मनोऽस्ज्यत, मनः प्रजापतिमस्जत, प्रजापतिः प्रजा अस्जत, तद्वा इदं मनस्येव परमं प्रतिष्ठितिमि'ति जाप्रति वहिः सृष्टिरुच्यते । तथा 'य एप सुरेषु जागर्ति कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः । न तत्र रथा न रथयोगा न पन्यानो मवन्त्यय रथान् रथयोगान् पयः सुजत' इति खप्ते उच्यते । यत्र मनसा यहिः सुजति, तत्र मायापि सहोपादीयते । अत एव नृसिंहतापनीयश्रुती बटवीजद्यान्तमुक्त्वा 'तथेयमपि खाव्यतिरिक्तानि क्षेत्राणि द्शीयत्वा जीवेशावामासेन करोति माया चाविद्या च स्वयमेव भवती'त्याद्युच्यते। अत एव 'यदिदं मनसा वाचा चक्षुम्या अवणादिभिः। नवरं गृह्यमाणं च विद्धि मायाम-नोमय'मिति मगवतापि उभयमयत्वमुच्यते । अत एवासुराः सृष्टिकर्तृत्वं बहालक्षणमस्यां हट्टा मायामेवोपासते । तदि श्रावितं मण्डलबाह्यणे 'मायेत्यसुरा' इति । इयमेव सृष्टिर-न्तरमन्यदित्यादिशब्दैर्व्यविहयते श्रुतौ--'यद्युष्माकमन्तरं पमूवे'ति । 'मायया ह्यन्यदि-वे'ति । मायावादिनश्चैतामेवावलम्ब्य ब्रह्मवादिभिः प्रत्यवतिष्ठन्ते । इयं च सत्यसृष्टिमुपधाय तदुत्तरं च जन्यते । अत एव नृसिंहतापनीये योनित्वमात्मन एवोच्यते । अतुमानं च, विमतः प्रपन्नः सत्यसृष्टयुत्तरकालीनः । मायामनोमयस्वात् । स्वाप्निकैन्द्रजालिकवत् । च्यतिरेके, तत्तन्मतस्यसत्यप्रश्चवत् । एतेनैवार्यादेव सत्यस्रष्टिसिद्धिरपि । इयमेव निवन्धे 'महेन्द्रजालवत्सर्वे कदाचिन्माययास्जदि'त्यनेन सङ्गृहीता । तथाच च्यामोहिका खतः सत्कार्याक्षमा सदुप्रधानेन तत्त्रःक्षमा सृष्टिः प्रवाहसर्ग इति सिद्धम् । तथाच मनसा ब्यामोहबहुलं प्रवाहं सृष्टवानित्यर्थः । वचसा सृष्टिश्च 'एत इति वै प्रजापतिर्देवानस्जता-सुप्रमिति मनुष्यानिन्दव इति पिदृन् तिरःपवित्रमिति प्रहानाशव इति शक्षं विश्वानीति स्तोत्रमिसीमगेत्यन्याः प्रजा इति, स मनसा वाचं मिथुनं सममवदिति, स म्रिति व्याहरन् मूमिमस्जते'त्यादिश्चितिषु, 'सर्वेषां स तु नामानि रूपाणि च प्रयक्ष्यक् । वेदशब्देम्य एवादौ प्रयक्संस्थाश्च निर्ममे । नाम रूपं च मृतानां कर्मणां च प्रवर्तनम् । वेदशब्देभ्य एवादी निर्ममे स महेश्वर'इत्यादिस्मृतिषु च स्फुटा। न चात्र नृतीयात्र-योगात्करणस्वमेव, नोपादानत्विमिति वाच्यम् । 'मृदा घटं निर्मिमीत' इत्यादाविप तथा प्रयोगात् । न चैवं ब्रह्मोपादनत्वश्चतिव्याकोपः । 'वाचाऽविरूपनित्यया' 'वेदो नारायणः साक्षादि सादि भिभगवद्रप्रताचोषनेन तित्रवृत्तेः । न च शन्दसार्थीत्पादकत्वमसङ्गतमिति वाच्यम् । शब्दतन्मात्रादाकाशोत्पत्तेः स्मृतिशतसिद्धत्वात् । तथा वर्णात्मकादपि तदुत्पत्ती षाधकाभावात् । वस्तुतस्तु 'वेदा यथा मूर्तिधराक्षिष्टष्ट'इति वाक्याद्वेदाभिमानिदेवतै-

तै. मा. १-२-५-५५.

६ पु. प्र. म.

बोपादीयते । अत एव 'ॐमिलेतदक्षरियदं सर्व तस्योपन्याख्यानम् । भूतं भवद्ग-विष्यदिति सर्वमोङ्कार एव । यचान्यत्रिकालातीतं तदप्योङ्कार एव । सर्व होतहते ति माण्डूक्येऽपि श्रुयते । नामसृष्टी तु नाद एव प्रणवद्वारोपादीयते । अत एव द्वादशस्कत्वे ॐद्वारमुपकम्य 'खथाम्रो ब्रह्मणः साक्षाद्वाचकः प्रमात्मनः । स सर्वमत्रोपनिषद्वेदवीवं सनातन'मित्युक्तम् । 'स एप जीव' इत्यादि च । तेन वेदगुराणाद्यात्मकसृष्टेः प्रणव एवी-पादानम् । एवझ, 'मनः पूर्वी वागुत्तर' इत्यादिश्चत्या वाचो मनःपूर्वकत्वश्रावणात्, 'वचसा वेदमार्ग ही'त्यतार्थादेव मनःपूर्वकत्वसिद्धिः । तथाच मनस्समाधिपूर्वकं वचसा वेदमार्ग स्पृवान् । हि युक्तश्रायमूर्थः । तेन मार्गेण भगवान् प्राप्यत इति । यतो हरिः सर्वेदुः खहर्ता। तथाच वेदमार्ग विना जीवानां दुःखनिवृत्तिर्न स्यादतस्तथा कृतवानिसर्थः। एतदेव 'तेने बहा हदे'त्यनेनोच्यते । अत एव 'जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वा'दिति स्त्रकारोऽपि रूपस्टेर्नामस्टेर्भेद कमेणाह । तथा 'रूपप्रपञ्चकरणादासक्तस्वांशवारणे । श्रुतिमात्मप्रसादाय चकारात्मानमेव स' इत्याचार्वेनिवन्धे निरूपितम् । इदमत्राकृतम् । 'स वै नैव रेम' इति श्रीते सन्दर्भे रमणार्थमेव प्रपन्नरूपेणाविभीव उच्यते । तयाच रमण वैचित्र्य विना न सम्भवतीति सर्वेषामविद्यया स्वशक्ता तत्तदासक्तिरूपं वर्ष सम्पादितपान् । पश्चात्सर्वे एते दुःखिता एव मविष्यन्तीति करुणया वेदमार्गकरणं दुःसिनिवर्तकम् । अतो मनस्समाधिपूर्वकत्वमुच्यते । तथाच येपां घेदमागेण मुक्तिसे दैवजीनाः। येषां वन्ध एव ते आसुराः। 'दैवी सम्प'दिति वाक्यात्। पुष्टिं तु कायेन। 'कस रूपमम्हेघा तत्कायमभिचक्षत' इति कायपदनिवचनात्। 'स इम्मेवात्मानं देधापातयत्ततः पतिश्र पत्नी चामवतां मिति पुरुपनिधवाद्यणे श्रावणात्स्वरूपसौवानेक्या भवनम्, खरूपं चानन्द एवेत्यानन्देनेत्यर्थः। तत्रापि निश्चयः नितरा चय एकीमावो यस तादशोऽतिसानधानः । तेन मनोवचःपूर्वकत्वमर्थादेव सिद्धम् । गोवर्धनोद्धरणप्रसङ्गे तथात्व स्पष्टम् । तस्यामानन्दांशादेनं तिरोमायः । एतद्यथा तथा विद्वनमण्डने नियन्थे च स्पष्टम् । यद्यपि पूर्वत्र समवायित्व मगवत एवेति तस्यापि कायेनैव सृष्टिरायाति, तथापि तम समवायित्वे सचितोरेव प्राधान्यम्, अम तु केनठानन्दस्येति भेदः। अथवा । मयीदायाः समयान्यप्यक्षरमेत्र । भया ततमिदं सर्व जगद्व्यक्तमूर्तिना । मरस्यानि सर्वमृतानि न चाहं तेष्वयस्थितः' 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तः' 'अव्यक्ताव्यक्तयः सर्वा' इतादियानथैमयादासप्टयुपादानकारणत्वेनाझरं मद्य निरूपित्वा, 'परस्तस्मानु मावोऽन्य' इतादिना तथ धरात्परतमुक्ता, तस स्वधामत्वं चोक्त्वा, अत्रे पुरुपः स परः पार्थ मिल्या रुग्यस्यनन्यये'नि स्वस्य ततो भिन्नत्यं मणितवान् मगवान् । अत एव 'एकांशेन शिनो जग'दिनि सप्टमेव सङ्गच्छने । अव 'एकाशेने'नि कथनाद्रगयदंश्वसाक्षरसा मर्या-दाममनाविरतमनगम्यते । वाटपक्षेत्रवि तम्याभिन्नत्वादविरोपः । अत एव वृहद्रामनपुराणे मद्भावयं 'मध्रां मद्य परमं येदाना स्थानगुत्तम'मिति । अत एय 'द्विरूपं तदि धर्म

स्या' दिति सिद्धान्तमुक्तावल्यामाचार्यैर्निरूपितम्। एवं प्रवाहेऽपि मायामनोरूपः समवायी । द्वि अस्य चीजे'इस्यारम्य 'मायामयं वेद स वेद वेद'मिति मगवता निरूपणात् । न च . मिथ्यात्वं सर्वस्य । मायामात्रसीव तथात्वात् । सन्ध्याधिकरणेन तथा निश्वयात् । अत्र मात्र-पदाभावात् । कारुर्येनामिव्यक्तस्वरूपत्वाच । मायायाः शक्तितया सतीत्वेन मयटो विकास-र्थत्वेऽप्यदोपाच । अतोऽहङ्कारस चिद्चिद्वन्यिरूपलवद्द्यावहारिकप्रवाहस सदसद्रन्यिरू-पंतया सत्यत्वस्यापि विद्यमानत्वाच कोऽपि शङ्कालेशः । पृष्टौ तु पुरुषोत्तम एव सर्वांशेन कार्यकारणस्त्र इसमिप्रेल कायेनेत्युक्तम्। अत एव श्रुतौ साक्षात्यरम्पराम्यां सृष्टिः खसीव सर्वरूपेण भवनं चेति प्रकारत्रयेण सृष्टिकथनम् । अत एव तैतिरीये बहावित्प्र-पाठके 'तस्मादा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूत' इति 'सोठकामयत चहु सां प्रजायेयेति' 'स आत्मान 'स्खयमकुरुते'ति वारत्रयं सृष्टिरुक्ता । वैजात्यामाने तथा कथनमप्रयोजनकं स्यात् । तस्मान्न कोऽपि शङ्कांशः । कारणवैजात्मे फरुवैजात्मन्यायस्य तुल्यत्वात् । अवा-न्तरभेदास्त्वेतेध्वेवान्तर्भवन्ति । एतच लीलासृष्टेभगवदारमकत्वं 'नारायणसमो गुणै'रिसात्र 'तमद्भुतिम'त्यत्रापि च निर्णितं श्रीमदाचार्यचरणैः । अत एव 'अय यदिदमस्मिन्त्रह्मपुरे दहां पुण्डरीकं वेशम' 'दहर उत्तरेग्य' इत्यादिश्रुतिस्त्रैर्भगवल्लीलास्प्टेर्भगवद्रपत्वमुच्यते । बृहद्वामनपुराणे 'आनन्दमात्रमिति यद्वदन्तीह पुराविदः । तद्रपं दर्शयास्माकं यदि देयो वरो हि न' इति श्रुतिभिः प्रार्थितो मगवान् 'खलोकं प्रकृतेः परम् । केवलानुभवानन्द-मात्रमक्षरमध्यम्' मित्युपकम्य 'किशोस्तृतिरच्युत' इत्यन्तेन वृन्दावनगोवर्धनयमुनादिसर्वम् क्तसहितं खखरूपं दर्शितवानिति सर्वसा एव ठीठासप्टेस्तद्रपत्वमायातीसेतरसर्व विद्वन्म-ण्डने स्पष्टम् । ननु भवत्वेवं सर्गभेदः, तथापि सर्वेषां जीवानां भगवदंशत्वाविशेपात्रा-वाहिकाणामेव अतिदुष्टत्वे को हेतुः । न च रमणेच्छैव हेतुः । तथा सति खरतीच्छायां तेषां लयः सात् । न च जायत एवेनि वान्यम् । तथा सति अतिदुष्टता न सात् । यथा कर्मिणाम् । न चेष्टापत्तिः । तथा सति 'मामप्राप्येव कौन्तेय ततो यान्त्यधमां गति'मिति मगबद्धारमविरोधः स्यात् । एवकारम सर्वमुक्तिद्शायामपि प्राप्त्रमानद्योतको विरुप्येत । कर्मिणामपि सर्वमुक्तिनोऽर्वाक् मंगवत्रास्यमाबादुचनीचकर्मणा चाधमादिगतेरपि जाय-मानत्वादविशेपथ स्यात् । मामित्यस्य पदस्याक्षरपरत्वेऽपि न निस्तारः । उक्तदोपताद-वस्यात् । वस्तुतस्तु लयामायोऽप्यशक्यवचनः । 'ययाद्रिप्रभवा' इति वाक्यात् । अयोक्त-गीतावाक्यानुरोधा' वयाद्री'नि वाक्यस्ये गतिपदे सङ्गोचः कार्यः । तथा सति तेपामन्धत-माप्रवेश एव मुक्ति । तथाच सर्वगुक्तिदशायामि न भगविन तेषां ठय इति स्वीकियत इति चेत्। तहि 'यतो वा इमानी' त्यादि 'अन्यक्तादीनि मृतानी' त्यादिश्वतिभगवद्वानय-योभगवत एवोत्पत्तिभगवत्येव च छयम कथनातेषां तत्र छपानद्गीकारे तत्र उत्पत्तिरि न स्यात् । यदि चोमयसामञ्जसार्थमन्वतमसस्ततोऽनिरेकेण प्रठये सितिरही कियते, तदा 'म्वानेकः शिष्यतेऽशेषसंह' इति श्रीभागवतवास्यविरोयः । न च सर्वस्य मस्रात्मकत्वा-

दन्धतमसोऽपि तथात्वादेकपदस्य मुख्यवाचकत्वेनाप्युपपत्तेस्तत्थितौ को दोष इति वाच्यम् । अन्यतमसो विकारत्वात्तस्य ब्रह्मत्वाङ्गीकारे 'वाचारम्मणं विकार'इलादि 'विकारांश्य गुणांश्वेव विद्धि प्रकृतिसम्भवा'नित्यादिश्चतिभगवद्वाक्यविरोधात् । 'वृहदुपहः व्यमेतदवयन्त्यवशेपतये'त्यादि 'निदोंपपूर्णगुणविग्रह'इत्यादिवाक्यानि च विरुध्येरन्। अतो भूगवति लयानङ्गीकारे भगवतो न तदुपादानत्वमिति सिध्येत् । किञ्च । रमणेन्छाप्ये-तदुत्पची न कारणीमवितुमईति । यतो रमणेच्छया स्वयं तावद्रपो भूत्वा कीडतीत्युच्यते । एतेषां च केवलं दुःखित्वान्न रमणलेशोऽपि । अत एव 'केवलं निल्यदुःखा' इति श्रीवर्षः भाष्टकोक्तिरिष सङ्गच्छते । न च मगवद्भिन्ना एव केचनैव जीवाः सन्ति येषामियं व्यव-स्रोति वाच्यम् । अद्वेतश्चितिविरोधात् । तस्मादुत्पत्तेरेवामावान्मार्गभेदव्यवस्था कर्तुमेवाश-क्येति चेत् । अत्रोच्यते । भगवान् हि सर्वरसमोक्ता राजवद्रमणार्थं खखहूपारमकं प्रपन्न कृतवान् । तत्र च वैरिणोऽप्यपेक्षिताः । अन्यया वीररसमोगो न स्यात् । स्वांशाध वैरिणो न भवन्त्येव। 'यो यदंशः स तं भजते' इति वाक्यात्। तथाच पूर्वीदाहृतश्रुतिस्षृ तिभिभगवता खसामर्थ्यरूपया मायया केचन जीवा मायांशा एव 'जीवेशावामासेन करोती'ति श्रुत्युक्ता च्यावहारिकास्तवोग्यच्यावहारिकसकलसामग्रीयुक्ताः सृष्टाः सन्तीलः वगम्यते । व्यवहारश्च ठौकिको गुणानां सन्निपातः । 'अदृष्टान्यतम'मिलस्य देवक्सुरे शेनोक्तस मगवतो वाक्यस विवरणे 'यद्यपि मत्तोऽन्ये ये केचन सम्मवन्ति मायया सृष्टा' इसन स्पष्टमिदम् । सप्तर्तिशाध्यायेऽक्रस्तुतौ 'म्लेच्छन्नाये'सस्य विवरणे च 'म्लेच्छा ये सहजा दैत्यास्ते गुणवन्तोऽपि हन्तव्या इत्यनेन । अत एव श्रीमदाचार्यरेपि सृष्टिभेदिन-रूपणे निवन्धे 'महेन्द्रजालवत्सर्व कदाचिन्माययास्जत् । तदा ज्ञानादयः सर्वे वार्ता-मार्नं न वस्तुत' इति पद्यामासे 'खन्नादिष्टिष्टिसङ्गद्दार्थमाहे'त्यादिपदमेतदमित्रायकमे योक्तम् । अत एव 'मायेत्यसुराः' 'यो यदंशः स तं मजत'इत्यादिश्वत्यादयोऽिष सङ्ग-च्छन्ते । अत एव श्रीगोकुठनायचरणैरि सिद्धान्तमुक्तावछीविवृतिस्थायाः 'सेवा हि सेव-कथर्मस्त्रदुक्ला जीनानामशेपाणां सहजदासत्व ज्ञापित'मिति फिकिकाया व्याख्याने 'आस-रव्यति(क्तानामशेपाणा'मित्युक्तम् । अत एव 'धुमान् विरज्येत निना पशुद्वा'दिति स्ठोक' व्याख्याने 'अनिवलंदोपेण चाप्रवेश' इत्युक्तिराचार्याणामस्माकमाश्रयः। 'सद्दजासुरत्वेनेलर्ध' इति ममुचरणतिद्ववृतिरि । अत एव 'असन्नेच स मवति असद्रद्वेति चेद चे'दिति 'न सत्यं तेषु विषतं इत्यादिश्वतिमगपदाक्ये तेषां व्यावद्यारिकं सत्त्वं वदतः। अत् एर देवकीमुतानयनाय गननन्तं मगवन्तं स्तुवतो पठेनीनयिवृत्ती श्रीमदाचार्यकृतम्, 'ते चेत् द्वेपि स्त्रदातेषां नरकपा वायस्यक इत्या सुरी योनिमापन्ना इति वास्यानुसारेण कदाविः दप्यसक्ती क्यं मगवान् सनात्मे' नि । तयाच इच्छामात्रण निमित्तेन मायोपादानकं भवाई सष्टवान् । न तु स्वयं तत्र प्रतिष्टः । तथाच मायया निर्मितेषु नरकादिरूपनिकारेषु ते पवन्दीति म मोऽति दोप इलायैः । ये च सुन्यन्ते ते च नासुराः । किन्लासुरावेशिनः ।

तथाच ते भगवदंशा एवेति निष्कर्षः। यदा च खरतीच्छा तदा मायामप्युपसंहरतीति तेऽपि न प्रतिभासन्ते । वस्तुतस्तेपामसत्त्वात् । तथाच ये प्रपत्रं मायिकमेवाहुस्त आसुरा एव । यतस्तेषां तथैव भासते । 'पुण्यो गन्ध' इत्यादिवाक्यविचारेण दोपप्रतीतिमात्रस मायिकत्वमिति न कोऽपि दोपः । नतु सामर्थ्यस्य स्वरूपानतिरिक्तत्वात्त्रावाहिकाणां विकारस्य च मायोपादानकत्वाद्विकारित्वं ब्रह्मणो दुर्वारमिति चेत्। न । न हि तेपां सामर्थ्यन्हपरवम् । असत्त्वात् । किन्तु सामर्थात्प्रतीयमानत्वम् । अन्यया सत्यता स्यात् । द्दयतेऽपि नदैः प्रदर्शमानस्य मिथ्यात्वं क्षणिकत्वात्तत्सामध्यस्य च सत्यत्वमिति न मार्गभेदानुपपत्तिः । यद्वा । वीररसभोगार्थमुत्पादिता अपि जीवाः सत्या एव । 'जीवेशावा-मासेने'ति शुत्युक्तसाप्याभाससाभास्यसमानाकारत्वात् । तयोः समानाकारत्वसीव छोके द्रीनात् । अत्रामासामास्ययोक्तमयोरप्यान्तरत्वेन द्वेषह्रप्धर्मप्रतिविम्बेऽपि वाधकामावात् । न च वीररस उपयुज्यमानस्य तद्धर्मस्य द्वेपस्य तेष्वभावः शङ्काः । द्वेपसाप्यानन्दतिरो-भावारमकत्वेन तेषु तरसत्त्वात् । अतस्तद्विशिष्टा एव ते । किया । 'सत्त्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रयः । स्थितिसर्गनिरोधेषु गृहीता मायया विभो'रिति द्वितीयस्कन्धोक्ता भगवद्धसन्ना गुणाः कार्यार्थं मायया यथा गृह्यन्ते, तथा भगवत्कार्यार्थं तया ते जीवा अपि ख्जन्यया अविद्याशक्या गृह्यन्ते। अत एव विद्रन्मण्डने 'यस्मिश्चीवे यादशीच्छा तदनुरूपा एवाविद्यादिशक्तयः सत्त्वादिमेदेन तं व्यामुवन्तीति महदैश्वर्यं मगवतं इत्युक्तम् । तेन ते 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं चे'त्युक्तासुरधर्माणो मवन्ति । तद्धननादिना भगवानिष वीररसादिकं भुक्ते। तादशभगवदिच्छावशादेव तेषां तथात्वनिति 'यो यदंशः स तं भजत' इति वाक्यसापि न विरोधः । तैर्भजनकारणे भगवदिच्छाभाषात् । तेन-तेपां देहादिकं सदसद्रन्थिरूपं प्रागेव साधितम्। एवं सति ते खकर्मणान्धे तमसिः प्रविशन्ति । अन्धंतमश्च प्ररुपेऽविद्यायां प्रविशति । अविद्या च मायायाम्, माया च ब्रह्मणि । प्रठयस्य श्रुतौ पुराणेषु च प्रतिसम्बरत्वेन सृष्टिविपरीतकमतया सिद्ध-त्वात्तदापि ते भगवन्तं न प्राप्तवन्तीति 'मागप्राप्यैवे'ति वास्यमप्युपपद्यते । न च विका-रस सत्यत्वे ब्रह्मणो विकारित्वापत्तिः । विकारस्य वाचारञ्घत्वेन तदनन्यतया तदमावात् । तस दुष्टताया अपि छीछार्थमैच्छिकत्वात् । वस्तुविचारे दोषस प्रतीतिमात्रत्वात् । तदन-न्यत्वाधिकरणे तथैव सिद्धत्वात् । द्वितीयस्कन्धसुवोधिन्यामपि 'यत्किचिद्यणं त्वत्र दृष्यं चापि हरिः स्वयम् । विरुद्धपक्षाः सर्वेऽपि सर्वमत्रैव शोमत' इति निर्णीतत्वाच । अत एवं विचारेऽपि न मार्गभेदानुपपत्तिः । न च पक्षद्वयमध्येऽन्यतावैयध्ये श्रद्ध्यम् । कल्प-मेदेनोमययापि सामञ्जसात् । तयाच पूर्वोक्तरीतिकेनेच्छामात्रेण निमित्तेन मनसा सहजा-सुरानसुरावेशिनो देवां स एएवान् । तथाच द्विधा प्रवाहोऽत्रोक्तः सहजासुरावेशिमेदेनेति ज्ञेयम् । अन्यतस्पष्टम् । नतु 'तदिच्छामानतस्त्रस्माद्रह्मभूतांशचेतना' इत्यादिना दैवस्पिति - ल यन्धे इच्छामात्रत एव निक्षितिति कथं त्वया मनस्त उच्यते । उच्यते त्विभायज्ञानात्। तथाहि । निवन्धे यदिच्छामात्रेति पदं तदनुपहितस्य स्वतन्नस्य निर्गुणस्य कारणतात्रोधाय। अत्र तु यत्तर्यदं तदस्यां स्वसमवायिकारणताकत्विनरासार्थम् । अत्र एव निवन्धे तत्र 'त्रह्यम्तांशे'त्यादि जीवितशेषणमुक्तम् । अत्र तु नोक्तमित्येवं विनिगम्यते । न च तत्रत्य- मेवात्रातिदेश्यम् । असुरस्रष्टित्वात् । 'त्रवाहस्थान्त्रवक्ष्यामी'त्यादिना प्रावाहिकस्रष्टेरासुर तत्विधीरणात् । तस्मादेवं सर्गभेदेन भृतभेदादेहादिवैलक्षण्यसिद्धेः साधनसाङ्कर्यभावात्र सर्गभेदिनिक्षपणवैयर्थ्यमिति मार्गाणामत्यन्तिववेक उपपन्नः प्रामाणिक एवेति भावः॥ ८॥

नन्पादानमेदेऽपि निमित्तसाजात्ये कार्यं फलंच तुल्यमेव लोके दृष्टम् । यथा सौवर्णराजततामघटास्ततो जलाहरणंच । वेदेऽपि यथा बीहियवत्रकृतिकपुरोडाशाम्यां समानो यागोऽदृष्टंच । तद्वद्रवापि निमित्तसाजात्यादैक्याद्वा फलमेकमेव चेद्व्यर्थः सृष्टिमेद-मार्गभेदसाधनत्रयास इत्याशद्वायामुपोद्वातसङ्गत्या फलनिमित्तयोर्भेदमाहुः मूलेच्छात इति।

मूलेच्छातः फलं लोके वेदोक्तं वैदिकेपि च । कायेन तु फलं पुष्टौ भिन्नेच्छातोऽपि नैकघा ॥ १०॥

'प्रजायेये'त्याकारिकया मूलेच्छया । सिम्क्षयेति यावत् । तया कृत्वा फलं लोके मवति । न त्वलौकिकम् । 'अयैतयोः पथोर्न कतरेण च न तानीमानि क्षुद्राण्यसकृदा-वर्तीनि भ्तानि भवन्ति जायस्व ब्रियस्त्रेति । अथ य इमे ब्रामे इष्टापूर्ते दत्तमित्युपासते ते धूममभिसम्मवन्ति । धूमाद्रात्रिं रात्रेरपक्षीयमाणपक्ष'मित्यादिश्चतेः । 'एवं त्रयीधर्ममनुप्रपन्ना गतागतं कामकामा लमन्ते' 'क्षिपाम्यजसमञ्मानासुरीष्ट्रेव योनिष्वि'त्यादिस्यतेश्व । न च त्रयीवर्मातुत्रपन्नत्वे कथमासुरत्वमिति शङ्क्षम् । दैवावेशेन तत्सम्भवात् । आसुरतक्षणेषु 'यह्ये दासामि मोदिष्ये' 'यजन्ते नाम यज्ञैस्ते दम्मेनाविधिपूर्वक'मित्युक्तत्वादिति । वैदिके मर्यादामार्गे वेदोक्तं स्वर्गमोक्षादिरूपं फलं भवति । ये चेमेऽरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते तेऽचिरिभसम्भवन्ती'ति 'यन्न दुःखेन सम्मिन्न'मिति 'बस वेद बहीव मवति' 'न स पुनरापर्तत' इत्यादिश्रुतेः । 'त्रैविद्या मा'मित्यादिस्मृतेश्य । अत्रापि 'एप उ एव साधु कर्म कार्यनि तं यमेम्यो छोकेम्य उन्निनीपती'त्यादिश्राविता उन्निनीपाचे कारण-रोनानुसन्धेया, अञ्चानरूपकार्यान्मुमोचियपा चानुमातव्या । कायेन आनन्दमानकरपार्यन पोदरादिरूपेण फल नानानिधं तडीलानुभवरूपं पुष्टी भवति । तुना लौकिकवैदिकप्रकार-श्वहा निष्ट्या । त्याच यथा यथा पुष्टिमार्गीया वाञ्छन्ति, तथा तथा तानतुष्य ददानि । न त्वीयात्वेन । यथान्यत । अत एव प्रभुचरणैर्नरातस्य निवेच्छातः करिष्य ती'त्यस्य व्याप्याने 'निजानामिन्छातः स्वेन्छानधे'स्युमयया व्याख्यातम् । 'गोपीमिः म्होनिनोऽनृत्यत्' 'यां गोपीमनय'दित्यादी स्पष्टं च तथा । अन्नापि 'गोपाये स्वात्मयोगेन' 'महत्यमिद्धये तेषां कृष्यतद्विन्तयन्' 'वीक्य रन्तुं मनधक' इत्यादिभिरत्नमापितोका भेम्डा मास्यरोन पोध्या । एत्य यत्र भूममार्गीयमङ्गीर्णमन्यद्वा सङ्गीर्ण फर्ड तत्र सद्धै-

तुमृता सङ्गीर्णेच्छानुमातव्या । अत एवं भिन्नेच्छातः अपिशब्दात्फरुमेदतश्च नैकधा सर्गा मार्गाश्च एकविधा नेत्वर्थः । नेकतेति पाठे सर्गाणां मार्गाणां चैकता नेत्वर्थः । एवमुन त्यत्तिमारम्यान्तं मार्गप्रवाहमेदास्त्रमेयवरुन मार्गत्रयमेदः साधितः । तेन प्रमीयमाणान वस्थासम्बन्धिनः सन्देहा निवारिताः ॥ ९ ॥

वतः परमनुष्ठीयमानावस्थासम्बन्धिनः सन्देहान्परिहर्तुं मार्गसाधनीमृतजीवदेहकियाभिर्भेदः पूर्वप्रतिज्ञातो वक्तव्यः । तेषु जीवानां मुख्यत्वात् प्रथमं तद्भेदं विद्ध्यन्त
इच्छामेदेऽपि जीवेषु वैरुक्षण्यामावात्कथं फरुमेद इत्याशङ्कामिष परिहरिष्यन्तिश्चिद्रपत्वाविशेषेषि तत्तदसाधारणधर्मभेदाजीवा भिद्यन्ते, तेन फरुमेद इति हृदिकृत्य अत्यन्तिवविको धर्मः प्रावाहिकाणामेवेति प्रथमं तानाहुः तानहिमत्यादि ।

#### 'तानहं द्विपतो' वाक्याद्भिन्ना जीवाः प्रवाहिणः। अत एवेतरी भिन्नी सान्ती मोक्षप्रवेशतः॥ ११॥

तथाच येषां भगवद्वेषोऽसाधारणधर्मस्तेन सार्वदिकोऽतिघोरः संसारस्ततोऽन्धतमःप्रवेशः पर्यवसाने ते प्रवाहिणः । मगवद्वेषश्च त्रिविधः । मूल्ल्सपावतारल्पद्वेषो तिम्सार्वशः पर्यवसाने ते प्रवाहिणः । मगवद्वेषश्च त्रिविधः । मूल्ल्सपावतारल्पद्वेषो तिम्सादिद्वेषो जगद्वपद्वेषश्च । तत्र मूल्ल्सपावतारल्पान्यतरिद्वेषो मगवन्तं परयन्तः कालं
प्राप्य मुच्यन्त इति 'मन्येऽसुरान् भागवता'नित्यत्र व्यवस्थापितम् । 'कामं कोष'मिति
ताक्याच । 'तदेव रूपं दुरवापमाप' 'लेभे गति धान्युचिता'मिति कंसपूतनयोर्धुन्त्युतेम् । विभृतिद्विपस्तु देपत्यागे कमेण शुध्यन्ति । 'अत्यागे धर्मद्दीनाः पतन्ति' 'सम्युतेम् । विभृतिद्विपस्तु देपत्यागे कमेण शुध्यन्ति । 'अत्यागे धर्मद्दीनाः पतन्ति' 'सम्युक्षान्त् हरद्विप' इत्यस्य निवन्ये शिवद्विपां तथा व्यवस्थापनात्समानन्यायेनान्यत्रापि युक्तिसिद्वत्वात् । एते उमयेऽप्यासुरावेशिन इत्यशे सेत्सिति । जगद्विपस्तु जायमाना अन्ततोऽद्वत्वात् । एते उमयेऽप्यासुरावेशिन इत्यशे सेत्सिति । जगद्विपस्तु जायमाना अन्ततोऽद्वत्वात् । इदमिति सुवोधिन्यां स्थापितम् । 'ये चान्यन्तमः प्रविद्यन्ति, ते
केवला एव प्रविद्यन्ति, न तु प्राणादिसिद्दिता' इत्यपि धृतराष्ट्रं प्रत्यक्त्र्याक्ये 'अकृतार्थ प्रदिक्वित्या एव प्रविद्यन्ति । वर्षाप्रायसायसायमात्रा मृतः श्चेत' इति श्चेतन्तादशपरत्यस्य गहता विचारेण
स्वस्थापनात् । इदमनाग्रिमग्रन्यस्य शुटितत्याययाश्चिद्व परवोधनायोक्तम् ।
प्रकृतमनुसरामः ।

अत एव द्वेषिभेदादेव । इतरी मर्यादापुष्टिस्यो जीवी । जात्यभिप्रायेण द्विचनम् । तेम्यो विविक्ती । अत्रापि पूर्वनत्करुभेदमाहुः सान्ती मोसमवेदातः । मोस्रोऽस्-रप्राप्तः । प्रतेशः पुरुपोत्तमस्वरूपे । विद्यते तदनन्तर'मिनि वाक्यात् । ताम्यां सान्ती पर्यवसाने निष्ठतविवमावी । प्रावाहिकास्तु ताम्यां न तयेनि प्रयोऽपि जीवा भिद्या द्वर्यः । एवं पान मोसप्रवेद्यत इति क्यनान्मर्यादिनानेन वेदोक्तसुक्तेरुक्तत्वाद्रगनिन स्थानिक वेदोक्तकर्मञ्चानादिष्ठपृत्तिमत्तमेय वेदां

ठक्षणम् । अतस्तेऽपि भिन्ना इत्युन्नेयम् । इदं हि पुष्टिप्रकरणम् । अतः पुष्टिमेदनिरूपणाय यावत्तत्त्वरूपनिरूपणम्पयुज्यते, तावित्कयते । विशिष्य तु तत्तत्प्रकरण एव निरूपमिति न दोषः । भगवित्प्रयत्वसाधकमित्तमस्त्वं पुष्टिजीवानां लक्षणं तु पूर्वोक्तवाक्यविचारादेव फलतीति न विशिष्योक्तम् ॥ १०॥

#### तसाज्जीवाः पुष्टिमार्गे भिन्ना एव न संशयः । भगवद्रुपसेवार्थे तत्सृष्टिनीन्यथा भवेत् ॥ १२॥

एवं लक्षणफलयोर्भेदेन यत्सिद्धं तदाहुः तसादिति । यसादेवं लक्षणभेदल् स्माख्षिमार्गीया जीवा मार्गान्तरीयजीवेभ्यो भिन्ना एव । एतावता सर्वया मेद्सिडी मेलने प्रकारान्तरासम्मवादाहुः न संशय इति । यद्यपि कामः सङ्कलो विचिकित्सा श्रद्धाऽश्रद्धा हीर्धीर्भीरित्येतरसर्वं मन एवे'ति श्रुतावितिश्रन्देन प्रकारवाचिना द्वेपादयः सङ्गहीतुं शक्या इति सोपाधिकानामेव भेदः समायाति, न केवलानाम् । न च जीवपः दोक्तिविरोधः । 'एवं पत्रविधं लिङ्गं त्रिष्टत् पोडशविस्तृतम् । एप चेतनया युक्तो जीव इत्यभिधीयत' इति चतुर्थस्कन्ये नारद्वाक्ये जीवपदस्य ताद्दोऽपि प्रयोगात् । 'तान्ह'मिति गीतावाक्ये द्वेपादिधर्मोक्तिश्व। तथापि 'कर्ता शास्त्रार्थवत्त्वा'दित्यधिकरणे उपादानसूत्रे बुद्धि सम्बन्धात्कर्तृत्वमिति निराकृत्य, जीवगतमेव कर्तृत्वं बुद्धिसम्बन्धादुद्गच्छतीत्याकरे व्यवस्था-वितम् । तद्वदेते द्वेपसाधारणमावभक्तयोऽपि ज्ञेयाः । अत एव फलवैजात्मम्, अन्धतमप्र-वेशो मुक्तिः पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति । पर्यवसितं फलं केवलसैवेत्यनुपद्मेव व्युत्पादितम् । तदेतदुक्तं न संशय इति । नतु 'यदा यस' 'यसानुप्रहम्' 'यमेवैप वृणुत' इतादिषु युन्छन्द्रस्य यदाशन्द्रस्य चोषवन्धात्कि बिदेव जीवं कस्मिश्चित्काले भगवाननुगृह्यातीति सिध्यति । तेनानुगृहीतः पुष्टिमार्गे प्रविश्य पुष्टिजीवो भवतीति न जीवभेदः । न चानुप्रह विशिष्टस्य केवलापेक्ष्या भेदान्न दोप इति वाच्यम् । विशिष्टस्यानतिरिक्तत्वात् । देवदक्तः कुण्डलीतियत् । विशेषणविशेष्यसम्बन्धस्यैव पर्यवसानतोऽतिरेकः सेतस्यति, न जीवानामिति जीवभेदाहीकारो व्यर्थ इति चेत् । न । प्रामाणिकत्वात् । 'त्रयाः प्राजापत्या देवा मनुष्या अमुराश्रेति' वृददारण्यके श्रावणात् । पन्चरात्रेऽपि 'उत्पन्नाक्षिविधा जीवा देवदानव' मानवाः । तत्र देवा मुक्तियोग्या मानुषेपूत्तमा अपि । मध्यमा मानुपा ये तु सृतियोग्याः पुनः पुनः । अथमा निरवायेव दानवास्तु तमोलया' इति कथनात् । नन्यत्र देइस देदविशिष्टस या गेद उक्तो, न केवलस्येति चेत्। न। फलोक्तया तनिध्ययात्। केवल सीय पर्यविमतं फलिनि प्रविमेव न्युत्पादितलान् । न च प्रयरात्रसाप्रामाण्यं शहाम् । भारते मोक्षपर्मे नारायणीये तस्त्रामाण्यस्य कण्डतः एवोक्तत्यात् । तर्कचरणेऽपि निरुद्धां श्रमात्रानातिकारेण श्रेपाम्पतुन्। निमिनीयस्मृतिपादेऽपि स्मृतीनां तथैव प्रामाण्यन सापनान् । किन । 'यदा यम्त्र'त्यादिषु न तदेव पुष्टिजीवत्वितिसुच्यते, किन्तु साधनस परपान्यत्र पैराग्यमन्थिनिष्ट्विः खटामध्य । अतोऽपि तथा । तस्मापदानुष्ट्य ततः

खस्तरूपे प्रवेश्य पुनः पुष्टिमृष्टाबुत्पादयति, तदा पुष्टिजीवत्वम्, न त्वनुप्रहमात्रात् । एतत्सर्व बृहद्वामनीयसन्दर्भविचारे 'उक्तकालं समासाद्य गोप्यो भूत्वा हर्रि गता' इत्यत्र विद्वनमण्डने स्पष्टम् । अत एव नियन्धेऽपि 'आदिम्तिः कृष्ण एव सेव्यः सायुज्यकाम्य-ये'त्युक्तम् । अन्यया पूर्वमार्गसङ्कीर्णत्वानिवृत्तेः । न चैवमनुग्रहस्यानित्यत्वापितः । फठ-यक्षेन प्रनाड्या अपि विचारितत्वनिश्चयात् । तस्मात्सुष्ट्कं भिन्ना एवेति । नतु भवत्वेवं जीवमेदः फलमेदश, तथापि गीतायां सर्गद्वयसैव कथनालुष्टिमार्गीयः सर्गोऽपि दैवसर्ग एव निवेशनीयः, तथा सति दैन्या सम्पदा मोक्षः, अनुग्रहसाहचर्ये भक्तया सायुज्यमिति फलविभागोऽपि सेत्स्यति, तथा सति सर्गस्वभावात्साधनसाइर्यमेव, न तु विवेक इत्या-शङ्कायां तत्सर्गत्रयोजनमाहुः भगवदिति । भगवतो रूपस या सेवा, रूपेण खसौन्दर्येण या या सेवा तद्ध तत्त्विः। नान्यथा भवेत्, एतत्त्वष्टिकरणामावे अधिकार्यभावाद्भगवतो रूपसेवैव न भवेत् । तथा रूपसेवां चेन्न कारियतुनिच्छेतान्न स्जेत् । नामसेवाया दैवान्तरेरि सम्भवात् । तथा तादशक्त्याभावे तत्कृता या रमणोपसुक्तसेवा सापि न मवत् । इदं च प्रयोजनं 'स वै नैव रेम' इति शुत्यैव स्चितम् । तथाच दैवत्वाविशेषेऽपि स्त्रसेवार्यं तेपामालोचितत्वादन्येपामन्यार्थमालोचितत्वारस्यार्थपरार्थत्वाच्यां देवसर्गभेदः केन वार्यते । सिद्धे च तद्धेदे न साघनसाङ्कर्यगन्धोऽपि । तादशसृष्टिश्व पूर्वमेव साधिता । 'स आत्मान एवजासुरेण प्रावाहिकेण सर्गेण विश्रहण क्रीडा । मार्यादिकेन परम्परिता । पुष्टिसर्गेण साक्षादित्युत्कर्पोऽपि फलितः । किथ । 'ह्री मूतसर्गे। टोकेऽसि'तिस्यत्राप्यस्मिलोक इस्यनेन अमुक्तसम्यन्थी विधातृकृतो ठोकः परामृदयते । अन्यधैतद्वैयर्थ्य स्यात् । तस्मात्तत्र द्वौ । तावता तदतिरिक्ते मुक्तसम्बन्धिनि ताद्वरदेवसर्गस केन वारणम् । न च 'न स पुनरावर्तते' 'अनावृत्तिः शन्दा'दिति श्रुतिन्यायित्रीधात्पूर्वोक्तमुक्तसर्गोऽनुपपन्नः । 'सम्पद्याविमीवः खेन शन्दा'दित्यधिकरणे भाकरे व्यवस्थापितत्वात् । तत्र हि बहासम्पन्नानां 'सोऽश्रुते सर्वान् कामा'नित्युक्त आनन्दानुमवोडन्तर्वहिर्वेति सन्दिद्य, 'न स पुनरावर्तत' इति श्रुत्या पुनरिहागमननिषेध-दिहागमनं विना च बहिरतुमवासम्भवादन्तरेवातुमव इति पूर्वपक्षे, सम्पद्य प्रद्य प्राप्यापि स्बेन मगवतैवाविर्मायो बहिः प्राकट्यं तेषां भवति । यत उक्तश्रुत्युक्तः सर्वकामाशनस्त्रो भोगः खप्राधान्येन ब्रह्मणो विषश्चितो विविधचातुर्यवतः सहभावेन यः स बिहरेव शस्य इस्रानवाचकादश्रुत इति शन्दादेव निर्णीयते । शक्तेश्र व्यवस्थापकता प्रवेतग्र एव नामधेयपादे 'अर्थोद्धा कत्पनैकदेशत्वा'दिलाधिकरणे निर्णीता । 'अञ्चित्रना सक्तृ प्रदाव्ये लहुया'दिति होमें देवताप्रसादनादानिव संयुक्तहस्तद्वयसाधाठेरशक्तवादस्तयोविकासन विना दोमासम्भवाद्याकोश एवाछिः शक्तः । आख्यातानामध शुवतां शक्तेः सदकारि-स्वादिति । कियोपकोश्चळविषायां 'एप देवपयो मद्यपयः। एतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावत नावर्तन्त' इत्यत्रेमं मानविनिति पदाम्यां संसार एवानावृत्तिरुम्यते । अन्यर्थत-

त्पदद्वयवैयर्थ्यं स्थात् । तेन 'न स पुनरावर्तत' इति सामान्यशास्त्रमप्युपसंहियत इति न तस्यापि विरोध इति । एतमेव चार्थ 'मुक्ता अपि लीलाविग्रहं कृत्वा भजन्त' हति वाक्यं 'न कर्मवन्धनं जनम वैष्णवानां च विद्यते । विष्णोरनुचरत्वं हि मोक्षमाहुर्मनीषिण् इति पामवाक्यं चोपोद्दलयति । न चोक्तवाक्यानां जीवन्मुक्तपरत्वं शक्कम् । जीवन्मुकं तादशमोगातुपठच्येः । मुख्ये सम्भवति गौणकल्पनसाप्रयोजकत्वात् । उक्तवाक्यादिः मिर्मुख्ये वाधामावाच । एवच 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'मित्यवापि ज्ञानमुत्तयोर्व्यास्या एको-चयोभयप्राप्तेर्वस्वित्पदेन पुरुषोत्तमे प्राप्तसायुज्योऽपि शक्यवचनः । तथाच स् तथा भवतीत्यर्थः । अयमेवार्थः 'अस्मिन्नस्य च तद्योगं शास्ती'ति सूत्रेऽभित्रेयते । स चासिन्ना-नन्दम्ये ब्रह्मणि अस प्राप्तसायुज्यस्य जीवस्य तद्योगं तत्स्वरूपस्य योगं शास्ति फललेन श्रुतिर्वदतीति विद्वन्मण्डनोक्तदिशावगन्तव्यः । अस्य तद्योगं शास्तीत्येतावतैव चारितार्थे यदस्मित्रिति पदं तस्यान्यया वैयर्थ्यापत्तेः । इदं यथा तथानन्दमयाधिकरणस्य वर्णके स्तत्रे त्रसुचरणैर्विशदीकृतम् । अतो जीवन्सुक्तंच्यावृत्त्यर्थमेवास्मिन्निति पदम् । न हि जीवन्सुक् साभेदारिमका मुक्तिरस्ति । येन योग्यतानुभवस्य स्यात् । किन्तु ज्ञानाध्यासाभावयोः कारणकार्ययोगीविफलशासिज्ञापकयोः सत्त्वात्तयोच्यते । ज्ञानेन खरूपयोग्यतायां मुक्ति-भगवता दीयत इति न ज्ञानमात्रसाध्या । 'भगवान् मजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति' 'मोक्ष' मिच्छेजनार्दना'दिलादिवाक्यैः । तथा सति चरमवृत्तिरूपमपि ज्ञानं खरूपयोग्यता-सम्पादन एवोपक्षीयमाणं न फलोपहितां कारणतां स्वस्मिन्नवरोद्धमीष्टे । अतो मुक्तिरिप मगवत्रियतेवेति सेवायै निचारितान् शुद्धान् विधायानिर्मावयतीत्यत्रापि न किञ्चिद्रपुपत्रम्।।

नतु भवत्वेवं सृष्टिमेदात्साधनसाङ्कर्यामावः, तथापि ठीठासप्टावुत्पन्नानां स्वरूपदेहः कियासु न कश्चिद्विशेषो दश्यत इति साधितपूर्वः स्टमादिमेदोऽपार्थ एवेत्साशङ्कायां तत्वः

रिद्वाराय विशेषमाहः खरूपेलादि ।

स्ररूपेणावतारेण लिह्नेन च गुणेन च। तारतम्यं न स्ररूपे देहे वा तत्त्रियासु वा॥ १३॥ तथापि यावता कार्यं तावत्तस्य करोति हि।

'स यया सैन्यत्रघनोऽनन्तरोऽयाद्धः कृत्यो रसघन एवं वा अरे अयमात्मानना' रोऽयाद्धः कृत्यः अञ्चानघन एवं 'आनन्दरूपममृतं यद्भिमाती'त्यादिश्वतिमियंधा मगतान् मियदानन्दपनः, एवं तेऽप्यतिरोहितमचिदानन्दा इति न स्कूपेण तारतम्यम् । यथा मगत्रतोऽङोकिकरीत्या सत्ताधिष्ठानेऽवतारः, एवं तेषामपीत्यवतारेणापि न तथा । यथा मगयतो ध्वनतत्रादीनि जिहानि, एवं तेषामिति न जिहेन तथा । यथा मगयत ऐथ्याद्यः धीरुमार्याद्यः, तथा तेषामपीति गुणेनापि न तथा । इदमपि 'न अयोजनतत्वा'दिनि एत्रेण मद्यप आक्षमान्त्रअयणात्यष्टिकरणं निरुद्धमित्याद्विष्य, 'ठोकवतु ठीठा-नेपत्यं भिति स्थेन प्रांपश्चनिरासपूर्वकं ठोके यथा ईथरो छीठां करोति, तत्र न तदिन

रिक्तं प्रयोजनान्तरम् , तथात्रापीति समाधाय, छीलाखरूपमाह कैवल्यमिति । खरू-पानतिरिक्ता । तथाच समाधानोत्तरं खरूपकथनं सपरिकरायाः खरूपात्मकत्वज्ञापनाय । तेन 'अहिकुण्डल'सूने वक्ष्यमाणाज्यायाद्भगवानेव तावद्रपुस्तया क्रीडतीति फलितम् । एतदेव बाधवेंणे कृष्णोपनिपदि 'तस्मान्न मिन्ना एतास्तु आभिर्मिन्नो न वै विभुः । भूमानुतारितं सर्व चैकुण्ठ स्वर्गवासिन'मिति मन्ने परस्पराभेदकथनादुक्तम् । वाराहपुराणे च 'अन्यैव काचित्सा मृष्टिविंधातृच्यतिरेकिणी'ति तस्या विधातृच्यतिरेकित्वकथनात्तदुपवृहितम् । तथाचास्मादिशेपात्र साधितपूर्वमपार्थतामापद्यत इत्यर्थः । 'ठिङ्गेन च गुणेन चे'ति चका-रद्वयेन यथा मगवलीलाश्रवणादिना कृतार्थता, तयैव तेपामपीति बोधितम् । तदपि गर्भस्तुतौ 'श्रुण्वन् गृण'नित्यस सुबोधिन्यां चकारस्चितार्थनिरूपणे भगवत्सम्यन्धि-नामप्यन्येपां श्रवणादिकं फलसाधकमिलनेनोक्तम् । तर्हि प्रत्यक्षस्य का गतिरित्यत आहुः तथापीत्यादि । यायसा तारतम्येन । कार्यं तत्तत्प्रकारकविधित्सितलीलारूपम् । सिध्यतीति शेषः । तावत्तारतम्यं तस्य जीवस्य स्वरूपे देहे वा तिक्रयासु पा करोति । हि यतो हेतोः । तथाच कार्यसाधनार्थेन तारतम्येन सर्वमेव सङ्गच्छने । तेन प्रत्यक्षं तावदंशे यथार्थमपि तु न तावत्त्वस्य नियामकम् । अतो न प्रत्यक्षशब्दयोर्विरोध इत्यर्थः । अयं च सार्धकारिकोक्तोऽर्थो 'हानौ तूपायनशब्दशेपत्वात्कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत्तदुक्त'मित्यत्र विचारितः । तेन यं जीवं मर्यादादिम्यः पृथकृत्यानुग्रहेण पुष्टौ प्रवेशयति, तस्येयं व्यवस्था बोध्या । तत्र हि 'निरह्मनः परमं साम्यसुपैती'त्याधर्वणिके श्रुतं साम्यं किमशेपधर्मः, उत कतिषयधर्मेरिति सन्देहे, अत्र परमपदोत्तया अशेपतद्धमेरिति पूर्वपक्षे, तुना पूर्वपक्षं निरस, हानौ भगवता सप्टयर्थ जीनानां त्यागे विभाग इति यावत्, तस्मिन् कृते ये धर्मा-स्तिरोहिता ऐश्वर्यादयः, ते ब्रह्मसम्बन्ध आविर्भवन्ति । तैः साम्यमुपचर्यते । न तु सर्वथा साम्यम् । तत्र हेतुः । उपायनशब्दशेपत्यादिति । अत्र यत्साम्यमुन्यते, तदुपैतीत्युपायन-शन्दश्चेपत्वेनोच्यते । तथा सति पूर्वं न स्थितिमदानी प्राप्नोति । तेन परमगुपेत्य साम्य-मुपैतीति मिष्यति । तेन पूर्वोक्तमेव दृढीमवित । उचितं चैतत् । अन्यया न तत्ममधा-म्यधिकश दरयत' इति श्रुतिर्विषयेत । तत्र दशन्तः । कुशाच्छन्दः स्नुत्युपगानवदिति । भौदुम्पर्यः समिधः कुशाशन्देनामिधीयन्ते । ता ज्योतिष्टोमादियागेषु प्रस्तोता स्थाप्यन्ते । तत्र 'अभि स्वा शूर नोनुम' इति ऋक्सानेऽच उपसंहत्य मकारेण गानं जियते । तथा सित कुशानां, या छन्दसा स्तुतिस्तानोपगानकरणम्तो यो मकारस्तरमर्थर्मान्वयत्मेन यया नर्भूपता, तद्वद्रप्रापीलर्थः । ननु तत्त्वमसादिवाक्यरभेदो योगितस्त्रम्य का गतिरि-सप्राह तदुक्तमिति । 'तद्रुणसारताच्छापदेश' इति स्त एवोक्त गौण्योच्यत इति । इयं या मुक्तन्यवस्या सात्रानुगृहीने योध्या । निखठीठास्थानां तृकीर प्रविक्षीके । एतेन रसशा-सोक्तरिक्लीटायां वैचित्र्यासम्भवे साम्यकृतरमणासम्भवे स्वरूपवहुत्वैकत्वकृतरमणास-म्यवे सर्वेषामेकविषत्वेन कार्यान्तरासम्भवादी च ये सन्देदान्तरमसन्नानुप्रसन्नविताय ते सर्वे सामान्येनापाकृता चोघ्याः । 'परोक्षप्रिया इव हि देवाः प्रत्यक्षद्विप' इति श्रुतेः 'यत्परो-क्षप्रियो देवो भगवान् विष्णुरव्यय' इत्यादिस्मृतेश्च रहस्यलीलास्थत्वान्न विशेषतो विवीयन्ते ॥

एवं खमावभेदादिसन्देहानपाकृत्य, केषाश्चिद्धगवदुक्ते मिक्तमार्गे, केपाश्चिताहरो ज्ञानमार्गे, केषाश्चित्ताहरो कर्मणि, तत्रापि केपाश्चित्खतः प्रवृत्तिरासिक्तिश्च, केपाश्चिद्धिषय-लात्, केषाश्चित्खमाविकद्धा देहादयः, इतरेपामनुकुला इत्यादीन् विशेषतो निराक्त्र पुष्टिजीवान् विमजन्ते ते हि द्विधेति ।

ते हि विधा शुद्धमिश्रभेदान्मिश्रास्त्रिधा पुनः॥ १४॥ प्रवाहादिविभेदेन भगवत्कार्यसिद्धये।

ते पुष्टिजीवादयः हि यतो हेतोः भगवत्कार्यस्य छीछावैचित्र्यस्य सिद्धार्थं शुद्धः मिश्रभेदेन दिश्रकाराः । मिश्राः पुनः श्रवाहमयीदापुष्टीनां यो विभेदः विशिष्टः शुद्धादः तिरिक्तः सङ्कीणों भेदस्तेन त्रिश्रकाराः श्रवाहमिश्रा मयीदामिश्राः पुष्टिमिश्रा इति । तथाः चैत्रंविधवैचित्र्यायीदवान्तरभेदात्ते सन्देहा निवायी इत्यर्थः ॥ १४ ॥

पुष्या विमिश्राः सर्वज्ञाः प्रवाहेण क्रियारताः ॥ १५॥ मर्यादया गुणज्ञास्ते शुद्धाः प्रेम्णातिवृक्षेभाः ।

क्यं निवायी इत्याशङ्कायां तदभिज्ञापकं रूपमाहुः पुष्टोत्यादि । अत्र पुष्टवादिशब्दै-मीर्गा उच्यन्ते । तत्र मक्तिज्ञानकर्मणां विजातीयसंबित्तानां मार्गत्वं केवलत्वे भगवद्धर्म-त्विमत्येकादशस्कन्यसुवोधिन्यां स्थितम् । पृष्टिशन्दवान्योऽनुग्रहोऽपि फलवलात्केवलो मिश्र-श्रावधार्यते । तत्र केवलो निःसाधनेष्यङ्गीकृतेषु । यथा गोकुलस्येषु वजरलेषु सर्वथा प्रपत्नेषु च । 'अहचाप्रतं निशि शयानमतिश्रमेण' 'केवलेन हि मावेन' 'मरकामा रमणं जारम्' 'सर्वेवमीन् परित्यज्य' 'तस्मात्त्वमुद्धवोत्स्ज्य नोदना'मिति वाक्येम्यः । द्वितीय उक्तरीत्मा त्रिविधः । उभावप्यवान्तरमेदैरनन्तविधावित्यपि 'तथापि यावते'त्यनेन स्चितमेव । एवं सिन एते माममिजानन्त्वित्यभिध्यापूर्विका या पुष्टिस्तया मिश्रा ये पुष्टावङ्गीकृतास्ते सर्वज्ञा यथा तथा मगवरम्बरूपज्ञातारो गवन्ति । तेन सर्वज्ञत्वं तद्भिज्ञापकं लिङ्गम् । उदाहरणं तु नारद्वेमाद्यः । ज्ञानिभ्धाः परममक्ता इति यावत् । 'मुक्तानामि मिद्धानां नारायणपरा-यणः । सुदुर्छमः प्रशान्तात्मा कोटिप्यपि महासुन' इत्यादिवाक्यानामेते विषयाः। महुनामा-दिपरा एते मनित्वत्यभिष्यापूर्वकेण प्रवाहेण मिश्रा ये पुष्टावद्वीकृतास्ते कियारताः भगव-दुस्तग्यरात्रादिविधद्धकर्मपराः । त्रावाद्दिकमका इति यावत् । तादशक्तियापरत्वं तद्भिज्ञा-परुत् । उदाहरणं शुनदेवनिमिष्रमृतयः । महुणान् जानन्तित्समिष्याप्रिका या मर्यादा मगनदुक्तमधनाद्मरिणकाया मिश्रा ये प्रशायक्षीकृतास्ते गुणजा मगवत उत्पतानां गुणानां मरादीनां भगवदीयानां स्रष्टृतीययदिनां झानारो भवन्तीनि तदभिञ्चापकम् । मायीदिक-मता इति यानत् । उदादरणं भीष्मादयः । शुद्धास्तु श्रेम्या उत्रहिताः । निरुप्धित्रेमैन तेपामभिशापकः । ते वितिदुर्छमाः । तान् भगपान् कदापि न त्यजित । 'ये दारागारपुत्राध-

प्राणान् वित्तमिमं परम् । हित्वा मां अरणं याताः कथं तांस्त्यक्तमुत्सहे' 'विम्रजित हृदयं न यस्य साक्षाद्धिर'रित्यादिवाक्यानां विषयाः । निवन्धेऽपि 'एताद्यक्त पुरुषः कोटिष्वपि सुदुर्छमः । यो दारागारपुत्राप्तप्राणान् वित्तमिमं परम् । हित्वा कृष्णे परं मावं गतः प्रेमप्ततः सदे'त्यनेनोक्ताः । न च ज्ञानिभक्तापेक्षया तेपां निकर्षः श्रद्धाः । 'अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञानसदे'त्यनेनोक्ताः । न च ज्ञानिभक्तापेक्षया तेपां निकर्षः श्रद्धाः । 'अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञानतां मित्रादिश्वातिमः स्वरूपवित्तेऽप्यत्यत्वकर्षस्य सिद्धत्वात् । कित्र । अतिदुर्छमा मित्रज्ञात्वार्थाते । 'पिष्टवर्षसहस्राणी'ति वृहद्धामनपुराणवाक्यात् । अत्र येऽवान्तः मद्धादिदुरापचरणरेणवः । 'पिष्टवर्षसहस्राणी'ति वृहद्धामनपुराणवाक्यात् । अत्र येऽवान्तः रमेदास्ते फठवठादृद्धाः । तथा ये निरुपधिप्रेनाणोऽपि विश्विपन्ति कदाचित्ते जीवाः रमेदास्ते फठवठादृद्धाः । तथा ये चैकमनसोऽपि देहेनाशक्ताः सेवितुं तेपां देहा मिश्राः । शुद्धाः मनस्तेपां मिश्रम् । ये चैकमनसोऽपि देहेनाशक्ताः सेवितुं तेपां देहा मिश्राः । ये पुनस्तादशः समर्था अपि कियामन्यादशीं विद्धति, तेषां किया मिश्रसाद्ययद्धम् । मित्रमेदा मित्रहंसाद्धावमेदा जठमेदादवगन्तव्याः ॥ १५ ॥

एतेन साङ्कर्यदर्शनजाः सन्देहा निराकृताइत्याशयेन साधननिरूपणमुपसंहरन्ति एवमिति । एवं स्पेरतु तेषां हि फलमञ निरूप्यते ॥ १६॥

भगवानेव हि फलं स यथाविभवेद्धवि। गुणस्वरूपभेदेन तथा तेषां फलं भवेत्॥ १७॥

एवम्प्रकारकं सर्गमेदमनुसन्धाय ते सन्देहा निवारणीया इत्यर्थः । अतः परं शुद्धा-नामि बाल्यादिभेदेन नानाविषं फलं दश्यते । तत्कथम् । किथा । कायेन तु फलं पुष्टा'विस्त्र तृतीयानिदेशात् किं स्वरूपातिरिक्तं फलिनसाद्याशङ्कानिरासाय च फलिनरूपणं प्रतिज्ञानते फलमिति । तदाहुः भगवानेय हीति । 'यो वै भूमा तत्सुखम्' 'पुरुपान्न परं किञ्चित्सा काष्ठा सा परा गति'रित्यादिश्चतेः। 'परमतः सेतृन्मानसम्बन्धगेदस्य-पदेशेम्य' इति स्त्रे सेतुर्विधृतिः । 'यावान् वा अयमाकाशस्तावानेयः' 'प्राज्ञेनारमना सम्प-रिष्यक्तः' 'य एपोऽन्तरादित्ये हिरण्मय' इत्यादिभिः सेत्यादिव्यपदेशैः फठान्तरसन्देहे, 'सामान्यात्वि'ति स्त्रेण संसारतरणसाघनत्वनिर्हेपत्वानिदुर्हभत्वदिव्यत्वाद्यर्थे ते धर्मा वर्ष-ण्युच्यन्ते । तावता तदतिरिक्तस्य फलस्य न सिद्धिरिति व्यवस्थापनाच भगवानेव फलम् । स्वर्गमोक्षादयस्तु मार्गान्तरे । तान्यपि 'एतस्यैनानन्दस्थान्यानि मृतानि मात्रामुपजीवन्ती'ति श्रुतेर्भगवदानन्दांशमूतानि । मोक्षोऽप्यारममुखारमा महानन्दारमा च तथा । पुष्टिमार्गे तथा न, किन्तु मूलरूपो मगवानेव फलम् । तत्र प्रमाणमृतां युक्तिमाहुः हीति । मार्गमेदसा-भनावसर उत्तेः प्रमाणरेव तथा निश्चयादित्यर्थः । तृतीयानिर्देशस्तु फलस साधनासाध्य-त्वयोषाय । अतो न विरोधः । तत्र विशेषमाहुः स इत्यादि । स मगवान् सुवि हृदय-म्मी ठीठासाने चुन्दावनादी च गुणसक्त्रभेदन यद्थे यया भाविभवेन्, तेषां तथा तारशगुणसारपभेदेन फलं मनेत्, फलरूपो भनेत्। तथाच पद्थं यद्वणस्रपणाविमयित नृतिहरामवामनादिरूपेण, तेषां मुक्तायपि तेन रूपेण फलि । यद्ये च वास्पपीगण्ड-किशोररूपणारिभवित, तेयां मुक्तानिष तथेर फलि । तेन तदर्यकनथारिभवि एव ताद-मफलगनकः। 'वे यथा मां प्रचयन्ते तांस्त्येन मजाम्यहम्'। 'तदीनान् नृत्याननी'नि स्वृति- श्रुतिप्रमाणकथ । तेन 'मन एव मनुष्याणां पूर्व रूपाणि शंसति । भविष्यतथ मद्र ते तर्षेव न भविष्यत' इति न्यायेन यथा पूर्व तद्धदि प्रकटीम्तः, तथैवाग्रे मुत्त्यवनतरमि पूर्ववदेव तेषु तां छीछामनुभावयतीति । तेन निस्तत्वमि छीछायाः स्थापितम् । प्रपिद्धतमेतद्धिम- ण्डने छीछानित्यस्ववाद आकरे च । एवं फळतः पुष्टिमार्गस्यान्यमार्गसाङ्कर्यं निराकृतम् ॥ अतः परमवान्तरसाङ्करीण सिरोग किन्नत्वारो उत्तर्वे स परिवार्गिणवात 'तथा

अतः परमवान्तरसाङ्कर्येण मिश्रेषु कचिच्छापो दृश्यते. स पुष्टिमार्गीयत्वात् 'तथा न ते माधव तावका' इति वान्यविरोधाचातुचितो निकर्षजनकश्रेत्याकाङ्कायां समाद्धते।

आसक्तौ भगवानेव शापं दापयति कचित्। अहङ्कारेऽथवा टोके तन्मार्गस्थापनाय हि॥ १८॥

आसक्तावित्यादि । अन्यासक्तां सत्यां भगवानेव शापं दापयित । यथा नलकृति सदेः । क्रिचिदिति । यत्र तसा भौतकत्र्य तत्र । एवमहङ्कारे । यथा चित्रकेतृपरीक्षितोः । तथाच तद्दोपपरिहाराय भगवत्कृत एवाय तत्तद्दारको दण्डः । तेन न निकर्पजनकः । तिर्हे यत्र नोमयं तत्र कथं शाप इन्द्रद्युमादौ । तत्राहुः लोक इत्यादि । यद्येवं न कुर्यात्, तदा लोके मर्यादादिमार्गा न तिष्ठेषुः । तथा सति लोकोच्छित्तः स्यात् । अतो लोकसङ्गहार्य तथा करणम् । अत्र गमकमाद्दः हीति । 'यद्यदाचरित श्रेष्ठ' इति वात्रयेन तथा निश्चयाः दित्यर्थः । शापस्य भगवरत्रयुक्तत्वं मोसले स्फुटम् । तेनान्यत्राप्यनुसन्थेयम् ॥ १८ ॥

न ते पापण्डतां यान्ति न च रोगासुपद्रवाः । महानुभावाः पायेण शास्त्रं शुद्धत्वहेतये ॥ १९ ॥ भगवत्तारतम्येन तारतम्यं भजन्ति हि ।

नतु गमकमन्तरेण तयानुसन्धानमशस्यमिसत आहुः न ते इत्यादि । ते शापतिपयाः पापण्डतां न यान्ति । ये शसास्ते पुनरत्यन्त भक्ता एव जाताः । अतो वेयं
मगर्नतेनायं दण्डः कृत इति । ननु दण्डस्थले युक्तमेतत्, शेपे तु नायं समाधिरिसतम्त्राहुः न चेत्यादि । तेपामिष रोगाद्यपद्रवा न भवन्ति । श्रायेण महानुभाना एव भवन्ति । महानुमारत्यामानेऽपि रोगाद्यभारस्तु भवत्येव । एतेनान्यार्थं भक्तदु खरातृत्वदोपोऽपि निराह्तः । तथापि स्वत्याधिमेतानत्वरूण न कृपालोक्षितिमस्ति
धाद्धः शास्त्रमित्यादि । शिष्यतेऽनेनेति शास्त्र शापदापनम् । तत् शुद्धत्वम्य हेतुनिकपधिरमात्मक श्रेम तद्रयम् । यथेन न कुर्यात्, तदा मार्गान्नरिश्वन्वनिवृत्त्यमावाच्छुद्धपुष्टतं
न मवेत् । तथाच तथापि पत्रोनसुना कृपैव यीजम्, अनो न भगनि दोपलेशोऽपीत्यर्थः ।
नच युक्तमेतन्, तथापि येपां शुद्धत्व चिक्तीपित ते मिश्रेष्वध्यरसुरहृष्टा एव बान्याः,
ते ज्ञानाऽरजानन्तिति मन्देदे, तेपामेनम्माने चीनमाहः भगनिद्दसादि । 'यदेकमन्यक्तसनन्तरूपंभिनि शुन्या मगनाननन्तरूपः । 'अयम्शिरितियाच्यापिश्वनेभक्तिकेन गधराजवारकेन न सम् विभी पैथानरः प्रथमः पाद्' इत्यादिश्वनिध्वद्वादिष्रोधपरसृतिभिधा

तेषु तरतमभावयुक्तश्च । एवं सित प्रकारान्तरेणापकर्षाभावे तरकतुन्यायेनोपास्यतारतम्य-प्रयुक्तं तारतम्यं केन वार्येत । एवं तारतम्ये उत्कृष्टानामप्येवम्भावो न दुर्घटः । अत एव सङ्गर्षणोपासकस्य चित्रकेतोः सङ्गर्षणचरणे मनोनिवेशो वृत्रेन्द्रयुद्धे । निर्विशेषो-पासकसेन्द्रद्यप्तस्य गजेन्द्रत्वेऽपि निर्विशेषोपवर्णनम् । तदेतदुक्तं हीति । तथाच तन्नि-वृत्त्यर्थमेवङ्करणिन्दर्यः ॥ १९ ॥

एवं प्रासिक्षं परिहल इदानीन्तनेषु पुष्टिजीवलक्षापकं लक्षणं वदन्तः प्रसङ्गात्सर्वेपामाहुः।

वैदिकत्वं लौकिकत्वं कापट्यात्तेषु नान्यया ॥ २० ॥ वैष्णवत्वं हि सहजं ततोऽन्यत्र विषयीयः ।

वैदिकत्विमिदादि।कापव्यमन्तर्विहिर्विसंवादः। स च खमावस्य गोपनाय तत्तत्त्रका-शनमित्येकः, खस्य प्रयोजनामावेऽपि तत्करणमित्यपर इत्युभयविधात्कापव्यातिषु वैदिकत्वं सौकिकत्वम्। सहजं तु वैष्णवत्वं भगवदाज्ञाकारित्वम्। ततः वैष्णवादन्यत्र विपर्ययः। एकत्र वैदिकत्विमित्तरत्र सौकिकत्वं सहजम्। तदितिरिक्तत्वं कापव्यादिति। तेन तेन सम्योन ते ते वोष्या इत्यर्थः। एवश्च तेपां फर्लं भगवत्तारतम्येनेत्युक्तरीत्या तत्कतुन्यायेन भावना-तुक्तपं भवति। तत्राप्येतन्मार्गीयाणां भगवतो अजपतेरेव भावनित वज एव सेवौपियक-देहप्राविभवति। पर तत्कृतसेवानुक्त्या। सेवाफलग्रन्थे तथेन सिद्धत्वादिति॥ २०॥

> सम्बन्धिनस्तु ये जीवाः प्रवाहस्यास्तथापरे ॥ २१ ॥ चर्षणीदाब्दबाच्यास्ते ते सर्वे सर्ववत्मसु । क्षणात् सर्वत्वमायान्ति रुचिस्तेयां न कुन्नचित् ॥ २२ ॥ तेपां क्रियानुसारेण सर्वत्र सक्तं फटम् ।

नतु यदि त्रितिधा एव जीवास्तर्हि कयं केचन सर्वत्र तुल्यदर्शनाः सर्वामिनिविध। दृश्यन्ते, तत्राहुः सम्त्रन्धिन इति । तुशन्दश्चैविष्यपद्धं व्यावर्तयति । ये जीवाः सम्वन्धनः उक्तिविधमार्गसम्यन्धमाजः, तथा अपरे इतोऽपि द्दीनाः प्रताहस्याः, ते चर्षणी-शन्दवाच्याः । 'चृषि प्रजननैश्ययो'रिति धात्वर्धाक्षजननस्वात्त्र्याम्यां युक्ताः । तेन तद्यो-ग्यत्वावर्पणीभिः परिश्रमणशीक्षाभिः शक्तिभिर्व्याक्षाम्वच्छन्देनैवोच्यन्ते । तदिभिन्नापक्षमाहुः ते सर्य इत्यादिषादत्रयेष । तेषां फलमाहुः तेषाभिति । तथाच प्रयाते मध्यमा अधमाश्च ये मातुषा उक्तास्त एते । अत एव 'संयमने त्वनुन्येनरेपामारोद्यायरोहीं तद्दिदर्शना'दिनि सूत्रेण यमनियता तेषां गतिर्विधारिता । 'वेरस्तेन विचयन्ते यमे राजिन ते जनाः । ये चेद्द सत्येनच्छन्ते य उ चानृत्वादिन' इति । अतस्त्रेषां यथाकर्म सक्तं कला खण्डम्तरमिद्वं राण्डितं फलं सर्वत्र मचिते । तथा तद्दममन्तः सम्यन्थिनः मंसरन्त्येत्र । स्तियोग्यत्यात् । प्रवाद्यास्तु तथामृता निर्रावणोऽशे मनन्तित्यभः ॥ २२ ॥

एवमप्रानुप्रमहपतिनं सर्वमुक्ता कमप्राप्तं प्रवाहभेदं वदिष्यम्नो व्याप्तंकपर्यः प्रपाहेष च सहप्रभेदम्य मिद्धलालाभनादिभेदं वक्कुं प्राप्तादिकवीपदेहिकपाभेदिकरूपणं प्रतिज्ञानने प्रपाहस्यानिनि ।

' प्रवाहस्थान् प्रवक्ष्यामि खरूपाङ्गिक्षयायुतान् ॥ २३॥ जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे 'प्रवृत्तिं चे'ति वर्णिताः ।

तेषां खरूपं लक्षणमाहुः जीवास्ते इत्यादि । 'प्रवृति चे'ति सन्दर्भे नानालक्षणा' नामुक्तस्वादेकस्मिस्तावतामदर्शनात्मत्येकं यत्किश्चिछक्षणवन्तोऽपि त एवेति ज्ञापनाय सर्वे इत्युक्तम् ॥ २३ ॥

नतु केचन पूर्व तल्लक्षणवत्तया निश्चिता अपि पश्चाद्व्यमिचरन्तो दश्यन्ते ठोके स्मृतौ चेति ठक्षणमन्यापकमित्यतस्तान् विभजनते ते च द्विधेतादि। ते च द्विधा मकीर्व्यन्ते ह्यज्ञहुज्ञीविभेदतः॥ २४॥

दुर्जास्ते भगवत्मोक्ता खज्ञास्ताननु ये पुनः।

ताननु तदनुसारिण एव । न तु तादशाः । तेऽज्ञाः । एत एवाग्रे भगवता हता मुच्यन्ते । कचिद्देपत्यागेऽपि मुच्यन्ते । अतो हेत्वन्तरेणाज्ञाने गते स्वां प्रकृतिं भजन्त इति न ते लक्ष्याः । अतो लक्षणमदुष्टमित्यर्थः ॥ २४६ ॥

नतु सर्गमेदे प्रावाहिक आसुरः सर्गी जवन्य उक्तः । तेन तदङ्गिया दुष्टा इति सिद्धम् । तथा स्ति तत्र प्रवेशस्तादृशामेवोचितो, नेतरेपाम् । ततस्ते इन्तव्या एव स्युः, नानुमाह्याः । दृश्यते तु विपरीत विलेपह्नादादिषु, तथा वाणादिषु कियाविरोघोऽपीत्यत आहुः ।

प्रवाहेऽपि समागत्व पुष्टिस्यस्तैन युज्यते ॥ २५॥ सोपि तैस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यतः ॥ २५६ ॥

मवाहेऽपीति । प्रवाहेऽपि समागत्य पुष्टिमार्गीयः तेन समागमनेन कृत्वा युज्यते, तैः आसुर्घर्मः । तत्र हेतुः । यतः कर्मणा ताद्योन तत्कुळे जातः । अतस्त्रथेत्यर्थः । तथाच तस्कर्मवासनया तादक्तियाकरणेऽपि जीनस्य पुष्टिस्थलाद्भगवता तस्कर्म निवार्य फल दीयते यथाजामिलस्य अतो न दोप इति मावः । कर्म च मगवद्परावो मक्तापराधो वेद्निन्दा अधर्मकरणं वैत्यादिकम् । तच 'अतापि वेदनिन्दायामधर्मकरणात्तथा । नरके न भवेत्यातः किन्तु दीनेषु जायत' इति नियन्धोक्तमार्गेणोद्यम् । एव वित्रिष्ठहादादिषु दुष्टकर्मणः खल्प-ताप्यूद्धा । तेन न दोपः । एतद्ये आञ्चनिकादष्टनशाह्नचो न मिलतीति नोपकमोपसंहारै-क्यामाउदोषः । एतद्ये अनाहमार्गीयप्रयोजनसाधनाङ्गिक्याफलानि मर्यादामार्गीयप्रयोजन-खरूपाइकियाः साधनं फलं च यातता ज्ञायते, तातान् मन्योऽपेक्षित इति ज्ञेयम् ॥२५ई॥

इति श्रीवङ्गाचार्यचरणाव्जनसेन्दुना । श्रोमितास्तारका यास्ताः स्वयुद्धाः विश्वदीकृताः ॥ १ ॥ निषुणं विभाव्य मत्तवं निलमद्रससिन्युचन्द्रमुख्वागमृतम्।

पिष्टवं मयास्य कृतमेतद्दी सरहस्यमिल विवधंकमुखम् ॥ २ ॥ इति श्रीवछमनन्दनचरणरेण्येकतानश्रीयदुपतितनयपीताम्बरविरचितं

षुष्टित्रनाहमयीदाविवरणं समाप्तम् ।

There is not much difference in the text of the present work except a slight variation in the order of the verse 4 and 5 Sri Raghunathan and Pitambarji read the 5th verse after the first half of the 4th In the 6th verse Raghunathan reads मर्गिकत्वेन instead of मर्गिकत्वेषि In 16th verse instead of फल त्वन्न, Kalyanaray)। and others read कलमत्र In 19th verse रोगायुपद्भव 15 read in plural by Pitambarje Some read लोकिकत्व वैदिकत्व in inverse order In verse 25th Pitambarji reads तेन युज्यते initesd of तैन युज्यते Besides these there does not appear to be any material difference in the readings of the text None of the commentaries except the last has been printed before No other commentary is known to exist other than the four which are printed here The text of all the four commentaries is besed on old and reliable MSS. The text of Sri Vallabha alias Gokulnathaji commentary is chiefly based on six MSS, two of which were recieved from Pandit Gattulalajis Library one from Sri Vallabhalali Maharaja of Kama one from Sri Gokulnathaji Maharaja of Bombay, one from Sri Ranchhodlalji of Bombay one from Bhandarkar Pesearch Institute Raght nathalis tika is based on three MSS one from Gattulalajis Library one from Bhandarkar Research Institute and one from Sri Mathures agis Temple at Kotah Sri Kalyanrayan s tika is similarly based on six or seven MSS derived from the sources mentioned above Pitambarjis tika is based on six MSS, and one printed copy of Pandit Balabhadra Sarma Out of these six two were recieved from Sri Gokuladhis ajis Mandir of Bombay the remaining were received from sources mentioned above A perusal of the six MSS of Sri Pitambarji's commentary reveals the fact that the learned author has revised his tike some time after he wrote the Purushottamji was a great authority in the Sampradaya hence both the original and revised versions of this tika became current in the Sampradaya of the read ags noticed by Pandit Balabhadra in the foot notes of his edition are due to this fact. We have however not thought it fit to perpetuate these readings of the original draft which the learned author himself did not retain in the revised version. On the whole the MSS were tolerably good. We are much obliged to all gentlemen and institutions who have been kind enough to help us as above

As the concluding portion of this work is missing we are not in a position to know the exact name given by the author to this work. Some Scholars have named this work पृथिमाइमयांभिन, and there is great plausibility in that selection, but the invariably uniform 'शिशोपुष्टिमनाइमयाग्निवृत्ति in all the MSS seen has inclined us to adopt पृथिमाइमयांभा as the name of this work without the addition of the word गेड्

The funds for the publication of this work have been supplied by one of our collaborators. Mr. Dhirajial Vrajdas Sankalia in the happy memory of the Wedding Ceremony of his eldest son Mr. Naturalal

With feeling of Joy we offer this fruit of our labour of love at the Lotus feet of Lord 5 rt Krishna

Ends 1 }

#### श्रीकृष्णाय नमः ।

# भक्तिवधिनी।

## श्रीमद्वल्लभाचार्यप्रणीता ।

### चतुर्दशयिवृतिसमेता ।

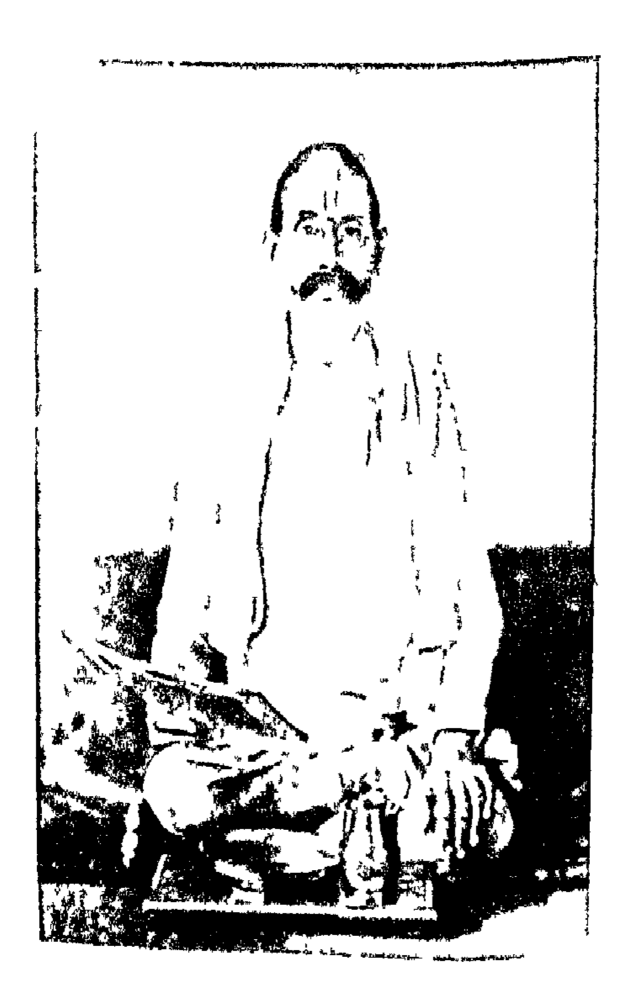
| £   | ष्टम् । | टीकाइत ।                | ţ                                                                                                                                                     | श्टम् ।                                                                                     |
|-----|---------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | 3       | 🗸 धीवञ्जभानाम्          | 444                                                                                                                                                   | 84                                                                                          |
| ••• | ₹       | 🗸 ९ धीजयगोपालभट्टानाम्  |                                                                                                                                                       | ४९                                                                                          |
|     |         |                         |                                                                                                                                                       | ६६                                                                                          |
| ••• | 19      | ११ केपाश्चित्           | •••                                                                                                                                                   | ७३                                                                                          |
| *** | २३      |                         |                                                                                                                                                       |                                                                                             |
|     |         |                         |                                                                                                                                                       |                                                                                             |
| ••• | 3,4     | १४ श्रीद्वारकेशानाम्    | •••                                                                                                                                                   | ९३                                                                                          |
|     | ***     | ?<br>?<br>?<br>??<br>?? | १ ८ श्रीवल्लभानाम्<br>१९ शीजयगोपालभट्टानाम्<br>१५ ४० श्रीलाल्लभट्टानाम्<br>१९ ११ केपाञ्चित्<br>१२ श्रीवल्लमारमजश्रीबालकृष्य<br>२६ १३ श्रीवित्रधराणीम् | १ ८ श्रीवञ्जभानाम्<br>२ ९ श्रीजयगोपारुभद्दानाम्<br>१५ र्थालारुभद्दानाम्<br>१९ ११ केपाञ्चित् |

श्रीमोहमयीसश्रीमद्रोस्वामिश्रीजीवनेशात्मजश्रीरणठोडलाढचरणसंपूर्ण-साहाय्येन 'भृगुपुरस्य मूलचन्द्र तुल्मीदास तेलीवाला, बी. ए., एल्एल्. धी., वकील हाइ कोर्ट, सुरतिस्थ धैर्यलाल वजदास सांकलीया, धी. ए., एल्एल्. बी., वकील हाइ कोर्ट इत्येताभ्यां संशोध्य गुम्बापुर्यो 'निर्णयसागर' मुद्रणालये सुद्रयित्वा प्रकटीकृता।

श्रीवहामाब्दाः ४४२. सवत् १९७७.

मृल्यं इप्यक्षद्रयम् ।

शिरीधरसास क्याक्यनहास शाहः करें क्षेकर अनु क्रेडामर्डा, રે. મહારું મન્દિર, ભુતેષર, મુખાઈ તે. રે. અમ્લારે ત્યાં વેખ્ય ધર્મનાં સઘળાં પુસ્તકા अने विश्वा तथा १२६ अक्षरती स्टेश्वरही ये।व्य ्राक्ष भूक्ष्म भणशे. क्ष्म





सेवाफलादि घोडशयनथनी भावा के अभाराद्वारा प्रकट थाय छे तेना आश्रयहाता श्रीसुहा-મપુરીસ્થ શ્રીમદ્ગોસ્વામિ શ્રીજીવનલાલજ ગત શ્રાવણ કૃષ્ણ નવમી-નંદમહોત્સવને દિવસે નિત્યલીલામાં પધાર્યા છે, અને તેથી સાંપ્રદાયિક વિદ્યાકાર્યને મહાન અલાભ થયો છે. શ્રીજીવ-નલાલજીનું પ્રાકૃષ્ટ્ય શ્રીમદ્ગોકુલમાં સંવત્ ૧૯૧૬ માર્ગશીર્ષ શુકલ ત્રયોદશીને દિવસે થયું હતું. આપશ્રીનો ઉપનયનસસ્કાર શીજગવાયજમાં થયો હતો. સવત્ ૧૯૩૫થી આપશ્રી પોરખદર પંધાર્યા અને નિવાસ ત્યાંજ કર્યો. ત્યારથી આપશ્રી પોરખંદરવાલા શ્રીજીવનલાલજી એ નામથી સંપ્રદાયમાં પ્રસિદ્ધ થયા. પંડિત ગફ્લાલાના સંપર્કથી વિદ્યામાં અભિરુચિ રાખનારા ત્રણ ગો-સ્વામી મહારાજો થયા. ૧. ટિકેતે શ્રીગોવર્ધનલાલછ, ૨. શ્રીદેવકીનન્દનલાલછ, ૩. શ્રીછ-વનલાલજી. આ ત્રણમાં શ્રીદેવષ્ટીનન્દનજી નિત્યલીલામાં પ્રથમ પધાર્યા, શ્રીદેવષ્ટીનન્દનજીનો विद्यानुराण अपेक्षित रीते सांप्रदायिक न थयो अने तेथी जनमनोरंजन क्रीने यद्यपि महती ધનસંપત્તિ તથા જીર્તિ સપાદન કરી તોપણ આપશ્રીના જીવનમાં સાંપ્રદાયિક નોંધ લેવા જેતું વિદ્યાકાર્ય એક પણ ન થયું. એઓશ્રીના લાલછ શ્રીવલલલાલછ એ ન્યૃનતા દૂર કરે એ સ્પૃન હણીય છે. ટિકેતશ્રીનો વિદ્યાનુરાગ ઉજ્જ્વલ છે, પરન્તુ રાજકાર્યની ખેટપટેમાં આચાર્યશ્રી तरिष्ठिनुं प्रधान अर्तव्य-सांप्रदायिक विद्यानुं रक्ष्यु-तेमां अपेक्षित ध्यान अद्यापिपर्यन्त अञ्जाशा આપી શક્યા નથી. ત્યાંના આશ્રિત જા્ની શૈલિના ટુકી દૃષ્ટિવાલા અને દેશકાલ નહિ સમજનારા અને સાંપ્રદાયિક સાહિત્યના રક્ષણનું ગૌરવ અપરિચયથી નહિ અનુભવનારા પંડિતો ઘણે અરો આ પરિણામમાં जेખમદાર છે. . શ્રીજવનલાલજીનો વિદ્યાનુરાગ જ્યારથી ખીજરૂપે રોપાયો त्यारथी नित्यसीद्यामां यधार्या त्यांसुधी वृक्षाहिरूपे वृद्धिंगत यतील गयी. न्यापश्रीमां विद्यानी પરીક્ષા કરવાની અને કાર્ય હેવાની શક્તિ હતી. આજ કારણુથી આપશ્રીએ છગનશાસ્ત્રી તથા ખાલશાસ્ત્રીને આશ્રય આપ્યો હતો. છગનલાલ શાસ્ત્રી સાથે આપશ્રી શ્રીમુખોધિન્યાદિનું વાચન કરતા એટલું જ નહિ, પરન્તુ સમયોચિત કેટલાક ચન્થો ગુર્જર ભાષામાં લખાવી પ્રસિદ્ધ કરાત્યા. ખાલશાસ્ત્રી સાંથે પણ આપશ્રી શ્રીમુખોધિનીજનું વાચન નિયમશઃ કરતા, અને અન્ત સમયે શાસ્ત્રી હરિકૃષ્ણુને પોતાના આશ્રયમાં રાખીને આપશ્રીએ શ્રીમુબોધિનીજનું વાચન પ્રવચન નિસલીલામાં પધાર્યા ત્યાસુધી સતત ચાલું રાખ્યું.

મહારાજશ્રીની ત્યાવહારિક કાર્ય કરવાની કુશલતા પણ ઘણી હતી. આજ કારણથી આ-પશ્ચી નિજ તનુજ શ્રીરણછોડલાલજીને મહતી સમૃદ્ધિ વારસામાં સોંપી ગયાં છે, અને તત્સળંધી ચિન્તામાંથી મુક્ત કરી ગયા છે. શ્રીરણછોડલાલજીએ પણ નિજપિતૃચરણનું નામ તદભીષ્ટ સ-કલ સાહિત સમેત શ્રીમુબોધિનીજીની પ્રસિદ્ધિજ કરવાનો સંકલ્પ કર્યા છે. તે અત્યન્ત યોગ્ય છે. એના જેવું સ્મારક અન્ય શું હોઇ શકે ! મહારાજશ્રીનું કાર્યકૌશલ્ય અસાધારણ હતું એટલુંજ નહિ પરન્તુ સમગ્રીચિત રીતે કાર્ય કરતા હતા. દયાનન્દાદિના મોહથી લોકોને ઉપનયનાદિનો મોહ થતો. આ મોહથી તે લોકો માર્ગમાંથી ભ્રષ્ટ ન થાય તેથી આપશ્રીએ ઘણા વૈષ્ણવોને ઉપનયનસંસ્કાર કરાવ્યા. આપશ્રીની ઉદારતા પણ ઘણી હતી. પ્રત્યેક જે એઓશ્રીના સંબંધમાં આવતું તેનો આપશ્રી તફચિત રીતે સતકારાદિ કરતા. આ પ્રકારે અનેક રીતે આપશ્રીનું જગન્મંગલકર્તૃત્વ તેમને સ્કુરતું.

મહારાજશ્રીની' કાર્ય કરવાની દૃઢતા પણ પ્રશંસનીય હતી. જ્યારે આપશ્રીએ મને યોડશ ગ્રન્થોની સકલ સાહિત્ય સમેત પ્રકટ કરવાની સેવા સોંપી, તે સમયે સંપ્રદાયના અન્ય પંડિ-તોએ તેમ નહિ કરવાને આપશ્રીને સ્ચવેલું. 'બીજાઓ તરફથી એ કાર્ય થાય છે, તેમાં વચમાં પડવું નહિ, આ લોકો તો વબ્રિક છે, તેમને એ કાર્ય સોંપાય નહિ' વગેરે વગેરે ઘણી રીતે મહારાજશ્રીને સમજાવવામાં આવેલા. પણ એઓશ્રીની દૃઢતા તથા પ્રભુકૃપાથી અન્તે એ સેવા અમારાદ્વારા થઇ, અને અમને જાણીને સતોય થાય છે કે ઉક્ત પંડિતો પણ અમારા કાર્યથી પ્રસન્ન થયા છે. આંટિસ્ટ પાસે તૈયાર કરાવીને આપશ્રીનું ચિત્ર અત્ર ધર્યું છે–

#### प्रन्थादिसंप्रह.

- ૧ પ્રથમ ટીકા શ્રીમદાચાર્યપાત્ર શ્રીમદ્દબાલકૃષ્ણજી–શ્રીમદ્વિદૃદ્ધશ્વરના તૃતીય કુમારની છે. આ ટીકાના ત્રણ પ્રતિ પ્રાપ્ત થઇ હતી. એક પંડિત સદ્લાલાના સંગ્રહમાંથી અને બીજ લે યાત્રમાંથી અમને મળી હતી.
- ર દ્વિતીય ટીકા શ્રીશ્રીવલલ–શ્રીગ્રેફિલેશ–શ્રીગુસાંઇજીના ચતુર્થ લાલજીની છે. આ ટીકાની ચાર પ્રતિ મલી હતી–બે પં. ગક્લાલાના સંગ્રહમાંથી, એક શ્રીવલલલાલજીના સંગ્રહમાંથી, અને એક ભાંડારકર રિસર્ચ ઇન્સ્ટીક્ચટમાંથી.
- ! ૩ તૃતીય ટીકા શીરઘુનાથછ–શ્રીગુસાંઇજના–પંચમ પુત્રની છે. આની ત્રણ પ્રતિએ <sup>મં. ગર્</sup>ટ્ લાલાના સંત્રહમાંથી મળી હતી, અને બે યાત્રામાથી.
  - ૪ ચતુર્ચ ટીકા શ્રીગુસાંઈજીના પોત્ર શ્રીકલ્યાળુરાયજીની છે. આ ટીકાની ચાર પ્રતિ મળી છે. આમાંથી એક તો શ્રીદરિરાયજીના નિજ શ્રીહસ્તાક્ષરમાં લખેલી છે.
  - ય પંચમ ટીકા શ્રીહરિસવછની છે. આ કારિકાત્મક ટીકાની પાંચ પ્રતિ મળી છે. ત્રણ પં. ગટ્લાલાની સંયહમાની છે, એક શ્રીવલબલાલજીની છે, અને એક યાત્રામાંથી અમને પ્રાપ્ત થઈ છે.
    - ધ્ પષ્ઠ ટીકા શ્રીહરિરાયજના ભાઈ શિદ્યાપત્રવાલા શ્રીગોપેશ્વરજની છે. આની બે પ્રતિ <sup>યાત્ર</sup> માંત્રી અમને પ્રાપ્ત થઈ છે.
  - હ સપ્તમ ટીકા શ્રીપુરુષોત્તમજીની છે. આ ટીકાની પાંચ પ્રતિ મળી છે. ત્રણુ પં. ગર્લા લાના સંવહમાંથી, એક શ્રીવલબલાલજથી, અને એક નડીયાદમાંથી પ્રાપ્ત થઈ છે. આમાં એક શ્રીપુરુષોત્તમજીના નિજશ્ની હસ્તાશ્વરમાં શોધેલી છે. એઓશીનો પરિચય પૂર્વ પ્રકૃદિત વન્યોમાં કરાવ્યો છે. આ ટીકામાં છાપેલું ટિપ્પણ શ્રીયોગી શ્રીતેપેશ્વરજીના શ્રીહસ્તાથ રમાં લખેલું છે.
  - ૮ અષ્ટમ દીકા લકા શ્રીવવુબહની છે. એઓશીનો પરિચય પૂર્વ પ્રકૃદિત સન્યોમાં કરાઓ છે. આની પાંચ પ્રતિ મળી છે. એ યાત્રમાંથી અને ત્રણ પં. મડ્લાલામાંથી.
  - ૯ નવમ ટીકા મકપતિ જયત્રોપાલભટની છે. પરિચય એમનો સેવાફલમાં કરાવ્યો છે. આની એકજ પ્રતિ યાત્રામાંથી પ્રાપ્ત થઈ છે.

- ૧૦ દશમ ટીકા દીક્ષિત લાલ્લકની છે. આની એક પ્રતિ યાત્રામાંથી પ્રાપ્ત થઇ છે. આ મૂલ પ્રતિ હોય એમ લાગે છે, લાલ્લકનો પરિચય સેવાફલમાં કરાવ્યો છે.
- ૧૧ નવમી વિવૃત્તિ ભાંડારકર રિસર્ચ ઇન્સ્ટીઠ્યુટમાંથી મળી છે. મૂલ જ પ્રતિ હોય એમ લાગે છે. ટીકાકાર કોઈ ગોસ્વામી મહારાજ હોય એમ લાગે છે.
- ૧૨ દ્વાદશ શકા શ્રીવલભાત્મજ શ્રીખાલકૃષ્ણજની છે. આ પણ મૂલજ પ્રતિ છે. આ પ્રતિ યાત્રમાંથી અમને પ્રાપ્ત થઈ છે.
- ૧૩ ત્રયોદશ ટીકા કોની છે તે અજ્ઞાત છે. એ પુસ્તક ઉપર શ્રીગિરિધરનું નામ છે તેથી શ્રીગિરિધરકૃત એમ કલ્પ્યું છે. આ ગોસ્વામી શ્રીકાંકરોલીમાં થયલા હોવાથી તેજ ગૃહના કોઇ ગુસાંઇજીની આ ટીકા હોવાનો સંભવ છે. આ પુસ્તંક પણ મૂલ જ છે. કદાચિત્ આણંદની બેક્કવાળા શ્રીવિકૃલનાથજી આના કર્તા હોય.
- ૧૪ ચતુર્દેશ ટીકા કોની છે તે પણ અજ્ઞાત છે. શ્રીદ્વારકેશજનું નામ કલ્પનાથી મૂકેલું છે. આ પ્રત અશુદ્ધ તથા ત્રુટિત છે. પં. ગદ્લાલાના સંગ્રહમાંથી મળી છે. યથામતિ શોધીછે. \

ગોપાળદાસ ઝાલાની, બી. એ, ચંદુલાલ, ધીરજલાલ પંછા, બેચરદાસ, પુરુષોત્તમદાસા-દિનો લિખનમાં ઉપકાર થયો છે. બક્તિવાર્ધનીનો સાર અન્તે અંગ્રેજમાં આપેલો છે.

ઉપર જણવેલા સર્વનો અમે ઉપકાર માનીએ છીએ. શ્રીજીવનલાલજનું તથા એઓશ્રીના લાલજી શ્રીરણછોડલાલજનું સાહાય્ય મુક્ત કંઠે સ્વીકારીએ છીએ અને શ્રીમત્પ્રભુચરણકમલમાં આ ગ્રન્થને સમર્પીએ છીએ.

<sub>મુ</sub>ષઈ. ૧૯૭૭. દાલોત્સવ. મૂલચન્દ્ર તેલીવાલા, ધૈર્યલાલ સાંકલીયા.



#### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

# श्रीमद्रस्भाचार्यप्रणीता ।

यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तथोपायो निरूप्यते। वीजभावे दढे तु स्यान्यागाच्छ्रवणकीर्तनात्॥१॥ बीजदार्ख्यमकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अन्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूज्या अवणादिभिः॥ २॥ व्यावृत्तोपि हरौ चित्तं अवणादौ न्यसेरसदा। ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेत्॥ ३॥ थीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नइयति । स्तेहाद्रागविनादाः स्यादासक्या स्यादृहारुचिः॥४॥ गृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते। यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव हि ॥ ५॥ तादृशस्यापि सततं गेहैस्थानं विनाशैकम्। त्यागं कृत्वा यंतेचस्तु तद्यीर्थेकमानसः॥ ६॥ लभते सुदृढां भक्ति सर्वतोभ्यधिकां पराम्। स्रागे वाघकम्यस्तवं दुःसंसर्गात्तथान्नतः॥ ७॥ अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अदूरे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥ ८ ॥ मेवायां वा कथायां वा यस्यासिकेर्दढा भवेत्। यावजीवं तस्य नाद्यो न कापीति मतिर्मम ॥ ९॥ षाधमंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते। प्ररिस्तु मर्वतो रक्षां करिष्यति न संदायः ॥ १० ॥ इस्पेयं भगयन्छाम्त्रं ग्र्हंतस्यं निरूपितम्। य एतत्समधीयीत तस्यापि स्यादृढा रतिः॥ ११॥ इति श्रीमङ्ख्भाचार्यप्रकटिता भक्तिवर्धिनी समाप्ता ।

१ दर्गर्, यतेन्। १ प्रस्थानम्। १ विनाशनम्। ४ वरोत्। ५ अव्रम्, अद्रा ६ गया

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

## श्रीमद्दालकृष्णकृतिवृत्तिसमेता 🗁

रत्यन्ते खेदविन्दुश्रितमुखकमलस्तामवष्टम्य जातो निःस्पन्दः श्रान्तियुक्तो मलयजपवनासेवितः पुष्पतल्पे ॥ श्रीराधावऋपद्माद्धतमधुचिरतःपानघूर्णायमानो-द्रिक्तः स्रेहार्द्रदृष्टिः प्रतिफलतु द्योः शीव्रमेव वजेशः ॥ १॥

इह खलु खेनैव साक्षाद्भगवते निवेदितान् भक्त्यङ्करितिचत्तान् सर्वान् भक्तिप्रवृद्ध्य-र्थमुपायानभिज्ञान् परमकृपया तानुपायानाचार्या उपदिशन्ति यथा भक्तिरिति ।

यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तथोपायो निरूप्यते । वीजभावे दृढे तु स्यात्त्यागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥ १ ॥

येन प्रकारेण मक्तिः अवृद्धा स्थात्, प्रकर्षेणेधमानोत्तरोत्तरं मगनति स्थाद्, यस्या न कदाचिद्दिष हासः। एताद्धास्तरअवृद्ध्यनुकूल उपायो निक्तप्यते नितरामुन्यते । यत्प्रकारकनिरूपणानन्तरं न कोप्युपायस्तिष्ठस्यनशिष्टः । एवं प्रतिज्ञां कृत्वा दृढं चीजमानं तत्र प्रथमं मिक्तपृद्धौ हेतुमाहुः बीजिति । मिक्तिकल्पतरुप्रवृद्धिकारणमानो चीजमानः । अनुप्रहोन्तरकालीनमान इति यानत् । यद्दा । चीजपदं सत्पुरुपपरम् । तिस्मन्यो मानो मगनत्त्वेन भावः । 'आचार्य मां विज्ञानीयात्' 'अनिद्यो वा सिन्धो ने'त्यादिनान्त्रयः। स यदा वक्ष्य-माणसाधनैदृढो मनति, तदा सा तथा मनति । अथना, चीजपदेन भगनानेनोच्यते । तर्सिमतस्य तथात्वे सा तथा मनति । ननु चीजमानोत्पत्ताननुप्रह एन हेतुरित्यत्र को हेतुः । उच्यते । नहि तदुत्यतौ कर्म । तज्ञन्यत्वेनाश्र्यमाणत्वात् । नापि स्वतः । चेत्त्याहृष्टः स्यात् । नापि स्वतः । चेत्त्याहृष्टः स्यात् । नापि स्वभावनैचित्र्यं वक्तो शन्यम् । अनुक्तत्वात् । तोन 'यमेनेप वृणुत' इति 'यदा यमनुग्रह्वाती'त्यादिनान्येः स एव हेतुत्वेन वाच्यः । निश्चयार्थकस्तुशच्दः । हेत्व-न्तरमाहुः त्यागादिति । त्यागाद्वक्तिः प्रवृद्धा स्यात् । त्यागस्तु मगनचरणारिनन्दप्राप्त्यर्थं सवासनगृहादिनिस्पृतिः । केनलत्यागेनेय सा तथा न भनतीत्रत् उक्तं स्रवणकितिना-दिति । प्राणिनिजनिकनद्भानः । अनुणकिर्तनान्यामिषे सा तथा गनति ।

एवं भक्तिप्रवृद्धौ हेतुत्रयमुक्त्वा वीजभावदार्ब्धप्रकारमाहुः बीजेति । वीजदार्ट्धप्रकारस्तु ग्रहे स्थिरवा स्वधर्मतः । अवयावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः ॥ २ ॥ वीजस्य दार्क्ये यः प्रकारः स उच्यते। तुश्चन्दः प्र्वभेदकः । यत्त्वपृहे शिता स्वधमेतः स्वधमेंन्यो वर्णाश्रमधर्मेन्यः अव्यावृत्तस्तत्सहितः सन् कृष्णं पूर्णपुरुपोत्तनं मक्ते-कगम्यं भजेत् । कैभीजेदित्याकांक्षायामाहः पूज्यिति । कृष्णं पूज्या भजेत् । पूजा त्वाग मोक्तप्रकारेणाईणीयोपचारः । ननु पूज्या मगवद्भजनं कथम् । भक्तेत्व पूजानिषयत्वात्, नतु भगवतो, यतः 'भक्तियोग स रुभत एवं यः पूज्येत मा'मिति भगवद्भान्यविरोधात् । सत्यम् । अस्ति पूजाविषयत्वं भक्तेः, परन्तु मूछे हि परम्पराकारणत्वाभिप्रायेण पूजाव्यपदेशो, न तु साक्षात् । तेन कृष्णपदं तु भक्तस्य पुरुपोत्तमगामिनी पूजापि मवतीत्यत उक्तम्। यद्भा । एवंविधनिःकामपूजाफरुविषयनिर्धारार्थं कृष्णपदम् । एवं पूज्या भजन निरूप्य अन्वणादिभिरिप निरूपयन्ति अवणादिभिरिते । अवणादिभिरिप कृष्णं भजेत् । आदिपदः शिद्यो कीर्तनस्मरणे । तेनैतन्मार्गीयस्य श्रवणादिव्यतिरेकेण क्षणमि न स्रोयमित्यायातम् ।

नतु सततं कृष्णभजन कथम्, कार्यान्तरव्यासक्तेस्तत्राहुः व्यावृक्तोपीति ।

व्याष्ट्रचोपि हरो चित्तं श्रवणादो यसेत्सदाः। ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेत्॥३॥ वीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नश्यति।

कार्ये व्याष्ट्रतो व्यासक्तोपि चेतदा गुरूपदिष्टं यादग्मगवत्स्वरूपं तत्रैव स्वस्य चित स्थाप्य भवेत्, अव्यावृत्तिमान् यदि भवेत्, तदा श्रवणादौ चित्तं यसेत् । यहा, प्रकी रान्तरेणाप्यस्यावतारिका सम्भवति । तथा हि । ननु यदि स्वधर्माच्यावृत्तिरेव भजने प्रयो-निका, तदा त्वाहतोपदेशस्य दैववशात्राच्युतधर्मस्य कस्यचित्रयोजकाभावाद्भजनासम्भवः। तयाच तत्कृतमपि सर्व व्यर्थ स्यात्, तस्मा'त्राक्षालनाद्धि पद्मस्ये'तिन्यायेन ग्रहणामाव एन वरिमति चेत्तत्राहुः च्यावृत्तोपीति । अनेयं शङ्का न कार्या । यत्स्वधर्माव्यावृत्तिरेव भजने प्रयोजिका । 'अपि चेत्यदुराचार' इति भगवद्वाक्याद्वगवदीयस्य प्रन्युत्वर्धमस्यापि भगवद्गजनस्य निहितत्नात् । परन्तु यावदारभ्य भगवद्गजनाभिनिविष्टस्ततःप्रभृति तस्य दुराचाराकरणमित्यपेक्षितम् । अन्यधानन्यमाकत्वमङ्गत्रसङ्गः । दुराचारस्यापि भन नात् । तेन म्वपर्मम्यो व्यावृत्तोषि हरी सर्वदुः सहतिरि चित्त यसेत्रयसेन स्थापये दित्यर्थः । एनाद्रम्यापि स्वनंद्रनेपान्तरायान् द्रीकृत्य स्यस्त्रपानन्ददान करोतीति ज्ञापनाय हरि पद्ग । पूर्व द्रिपदोनत्या मध्ये चित्तपदोक्त्यान्ते श्रवणादिपदोक्त्या देहलीदीपः पदुमयत्रापि माम्येन चित्तजृतिः स्याप्येति ज्ञेयम् । एव सततं मजने नियमाणे उभयि भानामपि यदेव जातीय पछ तदाहुः तत इति । तदनन्तरमेन भजनानन्तरमुभपिथानी मेमोलितिभविन मगनि सर्वातमना । तथेतासितः, तक्ष्यतिरेकेण स्थित्यसम्भव इति यानन । 'क्षण सुगरानीमन यामां येन निनारमन' दिनि यथा । स्यसनं तु सनतमन्य-

विस्मृतिपूर्वकं भगवत्परताः । चः समुज्ञायकः । एतन्नितयं यदा भवेत् तदा तद्दीजं भक्तिशास्त्रे दृढमुच्यते । यरकथमपि न नश्यति ॥ ३ ॥

तन्नाशाभावप्रकारपूर्वकं बेहादीनां त्रयाणां प्रत्येकं फल्माहुः स्नेहादिति सार्धेन । स्नेहाद्रात्मावनाशः स्यादासकत्या स्याहृहारुचिः ॥ ४ ॥ विकास स्याह्रहारुचिः ॥ ४ ॥ विकास स्याह्रहारुचिः ॥ ४ ॥ विकास स्याह्यस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते । विकास स्याह्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्याह्यदेव हि ॥ ४ ॥

भगवित सेहाङ्गृहविषयको यो राग उत्कटेन्छारूपस्तस्य विशेषेण नाशः स्यात् । ना-शपदेन पुनस्तस्यानुरपत्तिरिति ज्ञेयम् । अत एव न निवृत्त्यादिपद्दानम् । आस्वक्येति । यदा भगवत्यासक्तिर्जाता, तदा तद्यतिरेकेण स्थित्यसम्भवेन तद्यं यक्ने जाते गृहस्थाः स्वार्थं तं प्रेरयन्तीति तस्मित्रक्षिः, तया कृत्वा भगवद्भजने चाधकत्वं विभक्तृत्वं भासते, एत आरमीया न भवन्तीत्यपि । यदि स्युस्तदा किं प्रतिबन्धकाः स्युरिति । व्यस्मनं हीति । यस्मिन्काठे अचिन्त्यानन्तफठदातिर कृष्णे व्यसनं स्यात्तदैव स कृतार्थः स्यात् । संशय-व्युदासाय हीति पदस् ॥ ४, ५ ॥

एवं त्रयाणां फलमुक्ता तादशस कर्तव्यतामाहः तादशस्यापीति । त्र तादशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशनम् । त्यागं कृत्वा यतेद्यस्तु तदर्थार्थेकमानसः ॥ ६॥

स्रोहासिकव्यसनवतोपि पुरुषस्य तदनन्तरं यत्सततं सर्वदा ग्रहरूपं यत्थानं तिहना-शनम् । स्रोहासिकव्यसनानां विनाशनित्यर्थः । तथा सित कृतमि सर्व व्यर्थ स्यात् । तेन तत्त्यागं कृत्वा यो यतेत्र्यस्य कुर्यात् । एतेन मध्ये तीर्यादिकमि गच्छेदिति सततपदेन द्वेयम् । नतु सोपि प्रयत्नो मायावादिवित्तराकार एव भवेदित्याशङ्काव्युदासायाहुः तद्-र्थेति । भगवद्रपो योर्थस्तद्र्थमेकं मानसं यस्य स तथा । इदं तेषां न । शून्ये एव पर्य-वसितमितित्वात् । 'यन्येरविन्दाक्षे'त्यादिवाक्येन निन्दितत्वाद्य । तेषां गाईस्थ्यधर्मत्यागे भगवद्र्य गृहात्यागे उभयतः प्रच्युता अधःपतिन्त । तेन त्यागस्तु भगवद्र्थमेव मुख्यः । सोपि पूर्वमान्तरः, तस्मिन् सिद्धे ततो वाह्यतः । एकपदं सततमेतन्मागीयैकरुम्यफरा-रमके मनःस्थितिज्ञापनाय । तेनैतदितिरिक्तावतारे 'मूरुसेकः शाखायामिष पर्यवस्यती'ति न्यायेन तद्करणं न विरुध्येत । तस्यां सत्यां देहव्याप्रतिस्तत्रेव ॥ ६ ॥

एतादशस्य यक्तलं तदाहुः लभत इति । लभते सुदृढां भक्तिं सर्वतोष्यधिकां पराम् । त्यागे वाधकभृयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः ॥ ७॥ य एवं सागं कुर्यांसा भक्तिं प्राप्तोति -। एवंनिधसागस्य भक्तिफलकत्वात् । तेन मुक्तादीनामेतत्फल्खाभावः स्चितः । तत्रापि सुदृढा अविनश्वरा । सत्तमेधमाना । सापि मक्तिः सर्वतो मोक्षादेरप्यधिका मुक्तानामपि दुःप्राप्या । 'भगवान् मजता'मिति वाक्येन । ततः पुष्टिरूपामपि लभते । परामिति । परामुत्कृष्टामुक्तभक्तेः । पुष्टिरूपामिति वाक्येन । ततः पुष्टिरूपामपि लभते । परामिति । परामुत्कृष्टामुक्तभक्तेः । पुष्टिरूपामिति वृष्टा । एवं त्यागफलमुक्ता पुनः सिंहावलोकनन्यायेन त्यागव्यवस्यां वदन्ति त्यागे इति । कृत एव त्यागे न कोपि पुरुपार्थः । तिस्मन् वाधकानां भूयस्त्वं वहुत्वम् । भूवांति वाधकान्युपास्थितानि भवन्ति । तत्सां नाग्रयन्ति । नत्तु तिस्मन् सित तदुपास्थितिः कथम् । तत्य हेतुमाहुः दुःसंसमगिदिति । तदुपास्थितिस्तु मक्तानां मगवद्भक्तिविश्वां संगतिः । तत्संसर्गानन्तां सोपि तथा भवति । तत्संसर्गण भगवद्भगणामन्तार्हित्तवात् । संगतेः । तत्संसर्गानन्तां सोपि तथा भवति । तत्संसर्गण भगवद्भगणामन्तार्हित्तवात् । विश्वाचानां मगवत्संयन्यामवि सदोपत्वम् , तथान्नस्वापितिः , तत्मवृद्धिकामोऽसमितिं न जीवानां मगवत्संयन्यामवि सदोपत्वम् , तथान्नस्वापितिः , तत्मवृद्धिकामोऽसमितिं न मुखीयादित्याग्रयः । उपलक्षणं चैतत् । वस्तुतस्तु वस्तुमात्रे तत्सम्बन्ध्यितिः । तत्मावः । तेन सम्बद्धौरसम्बद्धं न प्राद्धामिति भावः । तेन यथाकथित्रत्मपादितं तत्स-तद्मावः । तेन सम्बद्धौरसम्बद्धं न प्राद्धामिति भावः स्चितः । असङ्ब्योपार्विन तमन्नं कृपणात्रं च द्वष्टानम् । तेन दुःसङ्गतिर्दुरन्नं च यत्र न भवति, तत्र सततं स्थेयम् । एनेनारनाभावः स्चितः ॥ ७॥

तत्थानमेवाहुः अत इति ।

अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः । अटूरविप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥ ८॥

यत उभाभ्यां तद्धयस्त्वमत एकान्ते हरिस्थाने यत्र हरिः सर्वतः तिष्ठति त्रितः स्थेयम् । तत्राप्येवमेव जडवत्र । किन्तु तदीयैः मगयदीयैः मगवत्सम्बन्धिमः सः मिछित्या । ते हि तद्धार्तिभिज्ञा यतो भवन्ति । तेन सत्सक्ते सति कृतार्थ एव मविति एकेन हुःसक्तो न भवतीत्थायातम् । दुष्टान्नप्राप्तिरिप न । तदुच्छिष्टस्यैवोपादेयत्वात् एकेन दुःसक्तो न भवतीत्थायातम् । दुष्टान्नप्राप्तिरिप न । तदुच्छिष्टस्यैवोपादेयत्वात् अयमेव दामधमों यतः । अस्याद्यारोपोपि तेषु न कार्यः । यतम्ते तत्यसः केवहं मः अयमेव दामधमों यतः । अस्याद्यारोपोपि तेषु न कार्यः । यतमते तत्यसः केवहं मः स्याः । भगवन्तं विनान्यत्किमि न जानन्ति । तस्मात्तेषु द्वेपादिषु सत्स सोपि तं स्याः । भगतद्वेपादेरसद्यात् । इदं तृच्यते । यस तत्सक्तस्तस्य तेषु तदारोपो भवति एव न । वस्तुम्यमायात् । तिस्मन्सिन तु तथविति सम्माध्यते । तदीयैः सह सेवायां अद्रस्य द्यागवन्य निप्रकर्ष अतिश्वेनाधिक्यं यस्मिन्देशे तत्र स्थेयम् । यथाहोरात्रमध्ये वार्द्यपक्तारं या तस्पक्तो भवनि । यत्यनादरे । यतो मुत्यः पद्धः स एव यम्मिन्सेवाः प्रयणक्तारं या तस्पक्तो भवनि । यत्यनादरे । यतो मुत्यः पद्धः स एव यम्मिन्येषाः प्रयणकारिकं गनम् । अस्मिम्नु केवछं अयणादि एव । तेनायं गीणः । मुख्यामम्भवेपीरं तु पार्यमेत्र । अन्यया विते दोषान्रान्त्या नाग्र एव ॥ ८॥

नन्वेवं भगवद्धं कियमाणायां सेवायां मध्य एव देववशाहुर्बुद्धौ जातायां नाशो-पश्चितौ तु तत्कृतिर्व्यर्था सादत आहुः सेवायां चेति ।

## सेवायां वा कथायां वा यस्यासिक्तर्दढा भवेत्। यावजीवं तस्य नाशो न कापीति मतिर्मम ॥ ९॥

यस सेवायामासिक्तभंवेत्सोपि कियत्कालपर्यन्तमेव, पुनर्नत्येवं न, किन्तु द्दा, सेवायां तु कश्चिदेवाधिकारी भवतीत्यत उक्तं वेति । अनेन दुर्लभत्वं निरूपितम् । तथैय कथायाम् । तदनन्तरं तामेव तदीयैः सह कुर्यात् । अन्यत्र मनो न निवेशयेत् । तेन मुख्यत इदं द्वयमेव कार्यम् । कार्यान्तरस्यावृत्त्यर्थं वेत्युक्तम् । तादशस्य नाशो न, किन्तृत्तरो-त्तरमुन्नतिरेव । तिर्हे यिकिञ्चिद्दिनपर्यन्तं मा भवतु, ततस्तु कदाचिद्ववेदेवत्याशक्ष्यादुः यावज्ञीविमिति । स यावजीविति तावत्तस्य नाशो न । क्वापीति । किस्मन्नपि देशे केनापि प्रकारेण न भवतीत्यर्थः । अनिशं तत्सेवाकथोद्यमे तदितरत्रातुपयोगः कियाशक्ते-वितीयाश्चित्तस्यापि । अत्र प्रामाण्यार्थं स्वमितरेव दिशेता । मितिभमेति । अहं त्वेवमेव ज्ञानामि, यत्सेवाश्रवणादिकमेव सत्ततं कार्यम्, यतो नाशामावश्रकारस्त्वयमेवास्मिन् शास्त्रे मुख्यतया निरूप्यते ॥ ९ ॥

नन्वेवं तत्र स्थित्वा कियमाणायां सेवायां चेत्केनापि कृत्वा वाधसम्भवे सति किं कार्यं तत्राहुः वाधसमभावनायामिति ।

## वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते । हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

वाधस्य सम्भावना यदा भवति सेवायां तदा त्वेकान्ते भगवत्थाने वासो नेष्यते ।
न च कलहद्देषादिनापि स्थेयम्, सेवाया एवष्टसाधनत्वादिति वाच्यम् । एवं च प्रतिवन्धकस्य वलवत्वेन तदसम्भवे देपादेर्मनिस स्थित्या अवणाद्यसम्भवे चित्ते दोषाकान्त्या कृतवैयथ्यापितिः । तस्माद्भगवदिच्छयेवं जातिमिति मनिस निश्चित्य ततो निःसृत्य निश्चित्तासत्स्मरणं कुर्वन् तीर्थे तिष्ठति, गृहे वा । नन्वेवमेव चेद्भगवदिच्छा, तदा सु पर्यवसानतो नाश एवत्याशङ्माहुः हरिस्त्विति । सर्वतः सर्वभ्यः सर्वश्रकारेण हरिस्तु रक्षां
करिष्यतीत्येवं मनिस निर्धार्य स्थेयम् । सर्वथाश्रितानां रक्षामेव करोति । अश्रामाण्यशङ्मानिमृत्यर्थमाहुः न संश्चय इति । अत्र संश्चयो न कार्यः । यमनुगृहोतवांस्तं पुनर्न
त्यस्यिति, सत्यसङ्कत्यत्वात् । इदानीमिच्छाया एव तयात्वात्सेवाऽमावः । यदि कदाचित्
भविष्यति, तदा सापीत्यस्मिन्नर्थे न कापि चिन्ता विधेया ॥ १० ॥

एवमुपायाजिरूप्य तत्फलं निरूपयन्ति इत्येवमिति ।

# इसेवं भगवच्छास्त्रं गूढतत्त्वं निरूपितम् । य एतत्समधीयीत तस्यापि स्यादृढा रतिः॥ ११॥

इति भगवच्छास्न भया निरूपितम् । यद्भगवत्कृपैकवेद्यम् । तम हेतुः । यतो भगवच्छास्नं भगवदीय शास्त्रम्, एतच्छास्नवेदको भगवानेव, यतो नान्यः, एतदज्ञत्वात् । अन्यस्यैतदज्ञत्वे हेतुमाहुः । गृहतत्व गृह गुप्तं सर्वेरज्ञात यद्भगवत्स्वरूपं तदेव तत्व सारभृत यस तत्त्या । तदपि भया एवं निरूपितम् । अत्र प्राकट्यपूर्वेक निरूपितिमि त्यथः । भित्तमार्गजिज्ञास्नां निभित्तम् । तेन य एतदुक्तप्रकारमाचरेत्तस्य भगवित रिति । स्थारमापि हहा । एतदुक्ताचरणाभावे यत एतत्प्रस्यह सम्यगर्थावयोधपूर्वेक अधीयीत पठेत्तस्यापि तथा रितः स्यादिति ॥ ११ ॥

विष्ठलेशपादाञ्जैकदास्यसङ्काङ्किणा सदा । प्रकाशिता यथाशक्ति मयेय भक्तिवर्धिनी ॥१॥

इति श्रीवालकृष्णकृतभक्तिवर्धिनीविष्टतिः समाप्ता ।

श्रीकृष्णाय नमः ।

# भक्तिवर्धिनी।

# श्रीश्रीवसभिवाचित्रविवृतिसमेता ।

नत्वा स्वाचार्यपादान्जं कृपामधुसुपृत्तिम् । तत्परागारक्तवुद्धा न्याल्यासे मक्तिवर्धिनीम् ॥ १ ॥ तहुद्धिदृदृद्धतासिद्ध्ये पितृपाद्रजांसदृम् । ह्यायाय प्रवृत्तोस्मि नान्ययेति हि निश्चितम् ॥ २ ॥

थयाचार्यचरणाः स्वमागीङ्गीकृतानां स्वमागीयमक्तिवृद्धिप्रकारमजानतां कृषया तज्जापनाय तदृद्धिप्रभार प्रतिजानते यथेति ।

यथा भक्तिः प्रगृद्धा स्यात्तयोपायो निरूप्यते । वीजभावे रटे तु स्यारयागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥ १ ॥

यथा येन नाधनेन अस्तिः स्वश्नतितमागरूपा श्रक्षेण वृद्धि श्राप्तीति तथा तत्रशारक्ष उपायः नाधन निरूप्पत उत्यत इत्यर्थः। नतु भत्तयुत्पतिप्रकागः शामेषु पुरा-पारिष्यता एव । उपायनन्तरं वृद्धिन्यगुत्तमिद्धैव । तथया । श्रीमागर्पतं 'ढानप्रनत्तो'- होमजपखाय्यायसंयमैः । श्रेयोभिनिनिधैश्वान्यैः कृष्णे भक्तिहिं साध्यतं रहित । एका-दशेषि 'श्रद्धामृतकथाया'मित्युपकम्य 'एवं धर्मैर्मनुष्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम् । मयि सञ्जायते मक्तिः कोन्योर्थोस्यावशिष्यत' इति । प्रथमस्कन्येपि 'यसां वै श्रुयमाणायां कृष्णे परमपूरुपे । मिक्करलद्यते पुंसः शोकमोहमयापहे ति । गीताखपि 'ब्रह्ममूतः प्रसन्नातमा न शोचित न कांक्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्भक्ति रुभते पराभि'ति मत्तयुराचित्रकारा उक्ता एव । यद्यप्यत्पत्तिप्रकारा उक्तास्तथापि वृद्धिप्रकारो नोक्त इति तद्वृद्धिप्रकारार्थमाचार्यक-थनं सम्भवतीति चेत् । न । वृद्धिप्रकारोपि तत्रोक्तः । तृतीयस्कन्धे पत्रमाध्याये 'पानेन ते देव कथासुधायाः प्रवृद्धभक्तया विशदाशया ये । वैराग्यसारं प्रतिरूप्य वोधं यथा-क्षसान्वीयुरकुण्ठिधिष्यमि'ति । अत्र प्रकारोप्युक्तः । यद्यप्यत्रोत्पत्तिवृद्धिप्रकाराः पुराणादि-ष्वप्युक्ता एव, तत एवोमयसम्भवे सत्यपि 'यथा मृक्तिः प्रवृद्धा स्या दिति पुनर्भक्तिवृद्धि-प्रकारकथने को हेतुरिति चेत् । सत्यम् । पूर्वोक्तसाधनानां दानव्रतादीनां मर्यादामार्गी-यत्वात् तद्वरपन्नभक्तेरपि तन्मार्गीयत्वमेवेत्यवधेयम् । 'कार्यकारणयोरेकजातीयत्व'मिति नियमात् । बृद्धित्रकारस्यापि तन्मार्गायसाधनसाध्यत्वेन मुक्तिफलकत्वेन च मर्यादामार्गा-यत्वमेव । आचार्यास्तु खप्रकटितशुद्धपुष्टिमार्गीयमक्तिनिरूपणं कर्तुं तस्याश्य मर्यादामक्ति-वैठक्षण्यं ज्ञापयितुं तत्साधनानि तत्फरु च बक्तुं तत्साधनानां तत्फरुस्य च वैरुक्षंण्य वक्तुं भिन्नतया खमार्गीयां भक्ति तद्दृद्धिप्रकारसाधनं च निरूपयन्ति यथेति । यथा खमा-शीयस्त्रवर्तितसाधनैभीक्तिः शुद्धपृष्टिमार्गीया प्रकर्षेण बृद्धा वर्षिता स्थात् । बृद्धौ, प्रकर्षः फलोन्मुखत्वम् । तथा तत्प्रकारकोपायस्तत्प्रकारकसाधनसमुदायो निरूप्यत उच्यत इसर्यः । पूर्वोक्तसाधनसमुदायानेवाहुः चीजभावे दृढे तु स्यादिति । अत्र चीजभाव-स्वरूपं शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यानुग्रहपूर्वक स्वमार्गप्रकारकमगवन्निवेदनानन्तर भगवदङ्गीकार एव वीजभावः । तस्य दार्ध्यं निरन्तरं तदेकपरतया तन्मार्गिक्षितिः । तुरान्देन मार्गान्तरी-यसाधनन्युदासः । तदा मक्तिः प्रवृद्धा स्थात् । वृद्धौ स्वमार्गीयसाधनान्तराण्याहुः त्यागा-च्छवणकीर्तनादिति । त्यागादेतन्भार्गीयातिरिक्तसाधनतागात् । तद्दवैतनमार्गीयमग्-वद्धर्मश्रवणात् । तथैव तहदेव कीर्तनात् । अत श्रवणकीर्तनयोरेकवद्भावीनस्वीमयोर्प्येक-जातीयत्वं ज्ञापितम् ॥ १ ॥

यद्यपि पूर्व चीजदार्ब्यप्रकार उक्त एव । तथापि कदाचिदितरव्यासङ्गेनान्तरायः सम्भवति, तस्माद्ययेतरव्यासङ्गाभावेन वीजदार्व्य सिध्यति तदर्थं मगवद्भजनहर्षं प्रका-रान्तरमाहुः चीजदार्द्यप्रकारस्तिवति ।

वीजदार्ट्यप्रकारस्तु एहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अञ्चादृत्तो भजेस्कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः॥२॥

१ सत्रकृटितगुद्पुष्टिमानीयसाधने ।

तुशब्देनैतदतिरिक्तप्रकारान्तरब्युदास उक्तः । स्वमार्गीयभगवद्भजनं तु गृह्शियः भावे न सम्भवतीति पूर्व गृहस्थितिमेवाहुः गृहे स्थित्वेति । भगवद्भजनातुक्ते गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः कृष्णं भजेत्। अत्र स्वधर्मपदेन वर्णाश्रमधर्मा न विवक्षिताः, किन्तु स्वमार्गीयभगवद्धमी विवक्षिताः । कुर्तः, वर्णाश्रमधर्माणां स्वधर्मस्वाभावात् । तद्यया । <u>धर्मो द्विविधः । एकः शरीरपर्यवसायी । द्वितीय आत्मपर्यवसायी । तत्र सन्ध्यावन्दन</u> मारभ्य यागान्तानां वर्णाश्रमधर्माणां शरीरपर्यवसायित्वमेव । इन्द्रलोकादिमोगपर्यवसा नात्। समाप्तौ पुनः 'क्षीणे पुण्ये मत्येलोकं विशन्ती'ति वचनात् शरीरसुखप्यवसा यित्वमेव, न त्वात्मनः परलोकसाधकत्वम् । खपदस्यात्मपरत्वात् स्वधर्मपदेनात्मपर्य-वसायी धर्म उच्यते । स च भगवद्धर्म एव । तथा च प्रमाणं सतमस्कन्धे प्रह्लाद्वचः नम्। 'यद्यज्ञनो भगवते विद्धीत मानं तचात्मने प्रतिमुखस्य यथा मुखश्री'रिति । किय, फलप्रकरणेपि रासमण्डलमण्डनरूपाभिगीतम् । 'कुर्वन्ति हि स्विय रितं कुशलाः स आत्मनित्यप्रिये पतिसुतादिभिरातिदैः कि'मिति । किञ्च, खधमैत इति कथनात् धर्मपदस तसिस्त्रलयान्तत्वेनाव्ययत्वादिवकृतो धर्म उक्तः । तेनाविकृतो धर्मी भगवद्दर्भ एवेति स्वर्धमपदेन मगवद्धम एवेति सर्वमनवद्यम् । स च खधर्मः क इत्याकांक्षायामाहः अ च्याष्ट्रसो भजेत्कृष्णमिति । अव्यावृत्तो मगवद्भजनाननुकूठव्यावृत्तिरहितः कृष्णं भनेत्। अत्र मजने कृष्णपदस्य फलवाचंकत्वेनेदं भजनं मम फलरूपिति ज्ञात्वा भजनं कर्तव्यम्, न तु साधनसुद्धा । 'यंद्यप्यप्रे 'लमते सुदढां भक्ति'मित्यनेनालौकिकदेहसम्पतिपूर्वकं साक्षा-सुरुपोत्तमभजनसीय फललोक्तयाधुनिकमजनस्य साधनत्वमायाति, तथापि पुष्टिमार्गे पुरु पोत्तमस्येव भजनीयत्वात्, यद्यपि आधुनिकमजने अलोकिकदेहसम्पत्तिर्नास्ति, तथापि आधुनिकभजनस्य पुरुपोत्तमपर्यवसायित्वमेवेति अस्यापि फलरूपत्वमिति ज्ञापनायोक्तिमिर्द भजनं मम फलरूपमिति ज्ञात्वा मजनं कर्तव्यमिति'। नतु एकसीय साधनरूपत्वं फलरू पत्वं च कयं सम्मवतीति चेत् । सत्यम् । साक्षात्पृष्टिमार्गीयफलस्वेतरसाधनासाध्यत्वात् पुरुपोत्तम्मजनमेव साक्षालुष्टिमार्गीयफलसाधक(त्व)म्। यथा महाराजस धार्यमि सुवर्ण रयादिकमेव । व्यवहार्थमात्राण्यपि तन्मयान्येव । अध च कोशे संग्राह्ममि सुवर्णासादि क्मेव । यतस्तस्य महाराजस्य सर्वतोधिकस्वात् । सुवर्णसापि सर्वधात्वपेक्षयोत्कृष्टतात् । तथा तद्भदस फलस सर्वेत्कृष्टलमावात्सर्वेत्कृष्टमेव साधनमपेक्षितम् । सर्वेत्कृष्टस् साध नस विचार कियमाणे मजनातिरिक्तस्य सर्वोत्कृष्टत्वाभावात्सर्वोत्कृष्टमेय साधनं सर्वोत्कृष्ट फलमेवेति मजनभेव साधनम्, मजनमेव फलमिति नानुपत्तिः काचित् । अग्रे भजन-त्रकारमाहुः पूज्या अवणादिभिति। अत्र पूजापदेन आगमोक्तप्रकारमप्ता न निविधिता । पूर्व कृष्णपदेन सदानन्दफलरूपपुरुषोत्तमभजनस्य प्रकारत्वेनोक्तत्वात् । आ-

१ इनः है तेवां बर्गाधमधमेग्देन निल्यासत्यात् । अत्र केवसमित्यागीयधमीविचारे धुनः कवने प्रवेषत्रतामाचात् म विरक्षिता कायुक्तम् । २ निकान्तर्गते दिग्यणं प्रतिमानि, अन्यगुकारेषु कनिद्दर्गना है।

गमोक्तपूजायाः पुरुषोत्तमविम् तिपर्यवसायित्वात् न पुरुषोत्तमभजनपर्यवसायित्वम् । तथापि पुरुषोत्तमभजनप्रकारेषु पूजाया अपि गणनात्मा पूजा शुद्धपुष्टिमार्गियैवेति ज्ञेयम् । अत एव शुद्धपृष्टिमार्गविद्धिः प्रमेयप्रकरणीयसप्तमाध्याये गुणगाने हरिणीनां भाव निरूप्य पश्चा-त्तद्भावदृष्टरेव पूजात्वमुक्तम् । 'पूजां दश्चविरचितां प्रणयावलोकै'रिति कथनात् । एत-द्वावसजातीयमावपूर्वकं श्रीकृष्णदर्शनसेवाकरणमेव पूज्या मजनम् । एतद्वावज्ञापनाय अनैतन्मार्गीयमजनसाधनपूजेयमिति ज्ञापनायोक्तं पूजधेति । अस्मिन्मार्गे मज्नं सेवैव । अत्र 'केचित्सेहरहितसेवा प्रेवेति पूजापदं व्याख्यातवन्तः, तन्न विचारक्षमम्। क्रतः? मार्गमेदस्य नियामकत्वात् । आचार्यस्तु स्वत्रकटितशुद्धपुष्टिमार्गाङ्गीकृतस्वकीयजीवेषु स्वत्र-कटितशुद्धपुष्टिमार्गीयमिकवृद्धार्थे भक्तिविधिनीरूपं शास्त्रं कृतम् । तदीयशास्त्रे तदङ्गीकृता एवाधिकारिणः, नत्तन्ये । तेपामाचार्यानुत्रहेण शुद्धपुष्टिमार्गीयत्वान् तत्प्रदशितसेवा-करणं सस्रेहं स्नेहरहितं वा मवतु, परन्तु पुरुषोत्तमपर्यवसायित्वाङ्किमार्गायमेव भवति । नतु पूजामागीयम् । किञ्च, शुद्धपुष्टिमागीयसेवाप्रकारसद्शाः प्रकारा वस्त्रालङ्कारादिसम-र्पणरूपाः पूजावामपि दश्यन्ते । तथापि तेषां विमृतिपर्यवसानात्यूजामार्गीयत्वमेव, न तु साद्द्यमात्रेण तेषां मक्तिमार्गीयत्वम् । मार्गमेदस्य नियामकत्वात् । किञ्च । यो यन्मा-र्गीयस्तत्कृतं सर्वं भगवद्धमीदिकं तन्मागीयमेव भवति । यथा 'प्रमादात्कुर्वतां कर्मे'त्यत्र कर्मसाहुण्यार्थं कृतस्य विष्णुस्मरणस्य कर्ममार्गीयत्वमेव । अन्यव 'यस्य स्मृत्या च नामो-त्त्रये'त्यत्र स्मृत्यादित्रयाणामपि कर्ममार्गीयत्वमेव, न तु नवधामत्तयुक्तसाद्यमात्रेण मक्तिमार्गीयत्वम् । एवं सेवोपयोगिनीं पूजामुक्त्वा तद्वपयोगिश्रवणादिकमप्याहुः अवणा-दिभिरिति । सेवाकरणानन्तरमवशिष्टकाले इतरब्यासङ्गाभावार्थे अवणम् । आदिपदेन कीर्तनस्मरणचिन्तनान्यपि ॥ २ ॥

एवमच्यावृत्तिपूर्वक भजनमुक्ता कदाचिद्भगवदर्थच्यावृत्तिसमयेपि हरो सर्वदुःखह-तिरि चित्तन्यासङ्गपूर्वकमेव च्यावृत्तिः कर्तन्येत्यत बाहुः ब्यावृत्तोपि हरो चित्तमिति।

### व्यावृत्तोपि हरो चित्तं श्रवणादी यतेत्तदा । ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेत् ॥ ३॥

व्यावृत्तिकरणानन्तरमवशिष्टममये पूर्ववत् श्रवणादौ यतेत् श्रवणाद्यै यसं कु-यात् । एवं मक्तिमार्गीयमकिवृद्धिसाधनान्युक्त्वास्य मक्तिवृद्धिप्रकारमाहः ततः प्रेमेति । पूर्व प्रेम भवति । ततः खेराङ्करो भवति । तदनन्तरं श्रीडमावे सति व्यामक्तिर्भवति । चित्तं मगवरस्वरूपे व्यामक्तं स्था तदेकपरं भवति । ततः श्रीटमावे सति व्यामनं भवति ।

९ 'तन्नाद्त्र केनिदिसारभ्य, तप्र विनारशनमिति यहक, तानवं सोपप्तिकसुपपारितमित्रहमिती-विकविचारेण ।'

२ माधि

व्यसनं नाम तद्योतिरेकेण स्थातुमेव न शकोति।तद्यथा। दशमस्कन्धे 'गोपीनां परमानन्द आसीहोविन्ददर्शने। क्षणं युगशतमिव यासां येन विनामवदि 'ति। एवं यदा व्यसनं भवति, तदा वीजमावो दृढो मवति॥ ३॥

्र एवं व्यसनपर्यन्तं वीजदार्क्यप्रकारमुक्त्वाप्रे वीजस्य दृढत्वं निरूपयन्ति बीजं

तद्ति।

# वीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यञ्चापि नश्यति । स्नेहाद्रागविनाशः स्यादासत्त्रया स्यादृहारुचिः ॥ ४ ॥

तत्पूर्वोक्तं वीजं व्यसनभावानन्तरं दृढं भवतीति द्रास्त्रि मिक्तास्त्रे उच्यते निर्ध्य व्यथंः । दृढत्वस्य स्थणमाहुः यन्नापि नद्र्यतीति । यत्केनापि स्रोक्तिकार्द्रोक्ति । यत्केनापि स्रोक्तिकार्द्रोक्ति । स्रोक्तिकार्द्रास्त्राद्यः, अस्रोक्तिकाः कालाद्यः, तैरपि न नश्य-तीत्यथंः । अतः परं येन प्रकारेण त्रयाणां स्रोहाद्दीनां मध्ये येन यथा स्वापनोदनं भवति, तथा तस्यापनोदनप्रकारं वदन्ति । अत्र स्रोहाद्युत्पत्तौ मुख्यापनोदकास्त्रयः, मगवदितिरिक्ते स्पा गृह्यसिक्तिभगवद्यतिरेकेणापि कालनिर्वाहः । तत्र रागादित्रयाणां कमेणैकेकापनोदक त्यमाहः स्वाह्यमिक्तिभगवद्यादिति । तत्र पूर्व यथाकयिवदन्तसेहाद्वरोत्पत्यापि मगवदितिरिक्ते रागो न भवति । तदनन्तरं यदासिक्तिभवति, ततः प्रौढमावो मवित, तदा गृहसिक्त्यपनोदो भवति । भगवदासक्त्या गृहासिक्तिगच्छिति ॥ ४॥

आसक्तयनन्तरं गृहाक्ची हेतुद्रयमाहुः गृहस्यानामिति ।

यहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते ।

# यदा स्याद व्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदेव हि॥ ५॥

गृहे स्थितानां भायांपुत्रादीनां, गृहे तिष्ठन्तीति गृहस्था भार्यापुत्रादयस्तेषां स्तरं जातीयमावाभावात् तैः सह संवन्यस्य भावविधातकत्वस्कूर्तां तेष्वस्चिभंवत्वेत्वत उक्तं वाधकत्वं भासत इति । ननु यद्यपि भार्यापुत्रादीनां भाववाधकत्वमुक्तम्, तथापि 'न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया मवन्ति । किन्त्वातमनः कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । इत्यादिश्वता तेषु बात्मसंवन्धित्वेन प्रियत्वस्यापि स्कूर्ता सर्वात्मना वाधकत्वस्कृर्तिने भवि व्यतिस्याग्रहानिरामाय तेषु तादशस्य भगवदासक्तस्य बात्मसंवन्धित्वस्कृर्त्वभावेन यथा सर्वात्मना प्रियत्वामावम्तं प्रकारमाहः अनात्मत्वं च भासत इति । स्वस्य भगवदामक्तया निक्षाधिकेदास्यद्रयेन मगवत्येवात्मत्वं च भासत इति । स्वस्य भगवदामक्तया निक्षाधिकेदास्यद्रयेन मगवत्येवात्मत्वं स्पुरति, न तु स्वात्मनि । अती मगउदीयध्वेवात्मसंयन्थित्वं मासते । न तु स्वात्मनंपन्धित्वात्मसंयन्धित्वं मासत इति । तेष्वात्मसंयन्धित्वसमानामावान् वाधकत्वमेव मासते, नतु स्वात्मीवकत्वमिनि ज्ञापनायोक्तं

भावपंचन्यबापबादनिशि पाटः । भावपंचन्यग्रवस्तिशि पाट्य ।

वाधकत्वमनात्मत्विमिति र्यहाहची हेतुद्वयमुक्तम् । एवं ताहशस्य गृहाहची हेतुद्वयमुक्त्वा तस्यैव स्नेहवृद्धिपराकाष्ठामाहुः यदा स्यादिति । यदा यस्मिन्काछे कृष्णे फलात्मके व्यसनं स्यात् । तहर्शनादिव्यतिरेकेण तत्संविध्यतिरेकेण स्थातुमशक्तिव्यसनं तद्यदा स्यात् । ताहशो भावो यदा स्यात्दैव कृतार्थः स्यात् । कृतः अर्थो येन ताहशः स्यात् । अर्थोत्र भक्तिमार्गीयसाक्षाद्भगवत्संवन्वफलरूपः । सः खिस्मन्कृतो भवति, सम्पादितो भवति, तदा कृतः अर्थः पूर्वोक्तफलरूपो, मगवता तस्मै दत्तो भवतीत्थः । निह एताहरभावयुक्तस्य एतत्फलदानातिरिक्तं फलं दातुं युक्तमिति ज्ञापनायोक्तं हीति ।

एवं तस्य व्यसनवतो योग्यताभावं फलं च निरूप्य तस्याग्रिमव्यवस्थामाहुः साददास्यापीति ।

> तादशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशनम्। त्यागं कृत्वा यतेद्यस्तु तदर्थीर्थेकमानसः॥६॥ लभते सुदृढां भक्तिं सर्वतोष्यधिकां पराम्। त्यागे वाधकभूयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः॥७॥

तादशस्यापि तादगानयुक्तस्यापि, सततं निरन्तरं, गेहस्थानं गृहश्चितिः, ताद-म्मावसत्सङ्गामावाद्विनाशकं तद्भावविधातकमित्यर्थः । यो यस्य विधातकः सतत्सविधी सात् न शक्तोति । अत एव फलप्रकरणे 'यहीम्बुजाक्षे'तिपद्ये व्रवरत्नस्पामिनिस्पितम् । यहि यस्प्रभृति त्वत्पादतलमस्प्राक्ष्म तस्प्रभृति अन्यसमक्षं स्थातुं न पारयाम इति । तदेव विवृ-तमाचार्यचरणैः । 'यथा देहाभिमानी व्यावस्य देहिवचातकत्वात्तत्संनिधी स्थातुं न शकोती'-ति । अत उक्तं तादृशस्येति । अतः परं पृत्रोक्तभावयुक्तस्य गेहस्थितेर्भावविधातकत्वेन तत्र स्थातुमशक्त्या स गेहत्यागमेव करोतीत्याहुः त्यागं कृत्वेति । तस्य गेहत्यागानन्तरं शितिप्रकारमाहः यतेव्यस्टिवति । त्यागानन्तरं स यवमेव कुर्यात्, नतु प्रकारान्तरेण तिष्ठेत् । तस्य यद्मविषयमाहुः लद्धार्थेकमानस इति । ताद्द्यस्य यद्विषयको भावः स विषयो मगवानेव भवतीति । स एवार्थः । स चासावर्थयः तद्रथः गगवान् तद्रथे मगव-दर्शमेकं केवलं मानसं मनो यस्य तादशो मूला सुरदां भक्ति लभते । पूर्व तस्य व्यसन-प्यन्तां सर्वानपनोद्यां भक्तिमुक्तापि पुनर्यत्तदर्भार्थेकमानस इत्युक्तवापि समते सुद्धां मिकिमिति यदुक्तं तस्यायमाश्चयः । ततोषि सुद्धां सर्वात्मभावस्त्रपां भक्तिमिति साञ्चात् सस्पानुमवफितनां रुमत इति । तहामकथनेन तादशस्य प्राँकातिविगादमावेन निध-मानदेहापगमानन्तरं ठीठौपियकमठीकिकं देहं प्राप्य साक्षात्स्वरूपसंबंधिय फेठं ठमत इसर्भः । फलरूपमक्तेः सरूपमादुः सर्वतोप्यधिकामिनि । सर्वतयतुर्वियमुक्तयपेश-

१ खरपाञ्चमचं समत इति पारः ।

यापि व्यविकाम् । परामगणितानन्दपुरुषोत्तमपर्यवसायिनीम् । एवं पूर्वोक्तमिकृदिपर्य-वसानं फर्छ चोक्त्वा पुनस्त्रागे बाधकम्यस्त्वकथनसायमाग्रयः । कदाचिक्तिथद्गिकः मार्गानुवर्ती पूर्वोक्तलागस्तरूपमझात्वाहमपि गृहादिलागं कृत्वा मिकवृद्धि सावविष्या मीति यदि गृहादिकं लक्तिमच्छति तस तत्र निषेवमाहुः त्यागे यावकम्यस्व-मिति । वाद्यस लागे गृहादिलागेन मितवृद्धिसायने वायकम्यस्वात्फ्रं न विष्यवि। ( 'प्रतेषित्रकारलागिनस्तु दृदं यन्नापि नश्यतीति वाधकामात्र उपपादित एवेनि प्रतेषि लागोत्र न निवक्षितः । तस्मालुनस्त्यागे वावकम्यस्त्वं यदुच्यते 'स कदाचिकिथिदि'ल-नेन वस्थमाणलाग एव वायकम्यस्त्वम् ।' ) बावकान्येवाहुः दुःसंसर्गादिति । इः उं संगः सस पूर्वोक्तत्यागहेतुमृन्मावामावात्सर्वात्मना चित्तस्य मगवदेकपरत्वामावेन विचवा अल्यादुः सङ्गमगवद्भावामाववतां छाकिकानां सङ्गः सम्भवतीति तस वावकलं सष्टमेव । अय च तस प्रविष्ठिद्रगृहादीनां बुद्धिपूर्वकलीगामावाच्छरीरनिर्वाहार्यं यत्र कुत्रचिद्वः मञ्जूषेन तसायस्य भगवदसम्प्रणञ्जितदोपवत्त्वेन तदत्रमञ्जूषेन स्वसापि वाहिर्मुख्यदोगः सम्मवति । यद्यप्येतादशसापि वायका दोषा इन्द्रियनित्रहामावरूपाः सम्भवन्ति, तथारि इःसङ्गान्नदोपयोरनिप्रयटत्वादुमीनेन गणिती ॥ ७ ॥

एवं सिन ताद्योन दोषामावपूर्वकं कथं कालनिर्वाहः कार्य इत्साकांक्षायामाहुः अतः स्येयं हरिस्यान इति।

> अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्पेरः। अट्टरे विष्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥ ८॥

यतः पूर्वोक्तप्रकारस्थिता दोषमम्मावना अतो दोषामावपूर्वकं काटनिर्वाहार हरिस्यान स्वस्य मक्तिमार्गीयत्वात् मक्तिमार्गीयसेवाप्रकारयुक्तमगवरसाने श्रीगीवधं नादा स्थेयम् । तत्रापि सिनिप्रकारमाहुः तद्यिः सह तत्परिति । तदी यभगवर्दायः सह स्थेयम् । तत्रापि तत्ररमगवत्स्वन्तपतत्सेवानच्छ्वणादिपरः । एतझ-कारकस्थित्समाने तत्रापि दुःमहोन प्वसिद्धञ्चिद्धनाशसमवात् जीवनवैवर्ण्यमेव साहिति प्रोक्त्रकोरम् स्वयमिति ज्ञापितम् । निरन्तरं तत्रकारकसित्यसंभवे चित्रदोपानावापं मञ्ज्ञानरणापि व्यितिप्रकारमाद्वः अदृरे विश्वकर्षे वेति । अद्रे प्रवेकसानात्वता-न्तार्य । अथवा विप्रकर्षे ततोपि किथिहरे स्थयम् । 'तदीयैः सह तत्रौरी' वि सिविप्रका-रष्टुन्लानि पुन'रहरे विप्रकर्ते व'नि यदुक्तं तम्यायमाद्ययः । अनिनिकटस्थिता 'अनिपरि चयाद्वज्ञ ति न्यायेन कदाचिद्रगवक्रकावज्ञापि संमवति, तद्मावायोकं 'अद्दे विम' क्यें वंति । त्रतान्यवमति न्यित्वा तः मह महः कार्य एव, न त्यान्य इत्युक्तं भवति । एवं प्रकारत्रेयन व्यितिप्रकारमुख्यावि सितिप्रकारनिर्गाटितार्थमाहः **यथा चित्तं न ई** 

१ क्राम्प्रीति पटः । १ मार्थकी पटः ।

ष्यतीति । अस्यायमर्थः । पूर्वोक्तप्रकारैरथवा स्वमनोभिरुपितप्रकारैवी यथा च भगव-द्वाहिर्मुख्यदोषेण चित्तं न दुष्यति तथा स्थेयम्, न तु प्रकारान्तरेणेत्वर्थः । एवं पूर्व मक्तिचृद्धिप्रकारमुक्त्वा वृद्धेः परमकाष्टामुक्त्वा तत्साध्यं फलं चोक्तम् ॥ ८॥

तदनन्तरं भक्तिवृद्धिप्रकारमुक्ता वृद्धेः परमकाष्ठामुन्त्व। शुद्धपृष्टिसाधनप्रकारमज्ञान्त्वा गृहं त्यन्त्वा वृद्धि साधियध्यामीति प्रवृत्तसः वायसंभावनानिराकरणपूर्वकं फलसिद्ध्यर्थ स्थितिप्रकारमुन्त्वा शुद्धपृष्टिभिक्तमाणीयधर्मद्ध्यासक्तानामिष एतन्माणीयफलसिद्धिर्भवतीति ज्ञापनायाहुः सेवायां चा कथायां चेति ।

## सेवायां वा कथायां वा यस्यासक्तिर्देढा भवेत्। यावजीवं तस्य नाशो न कापीति मतिर्मम ॥ ९॥

सेवायां शुद्धपृष्टिमार्गाचार्यः प्रकटितप्रकारकमेवायां, तद्वशिष्टसमये तन्मार्गाय-ठीठाकथायां, यस्यासिकिश्चित्तव्यासिक्षपृष्ठिको द्वाप्रहो यावजीनं भवत्, तस्य न कापि देश-कारुभेदेनापि तस्य भावस्य नाशो न भवति । स भावस्तस्य फरुसाधको भवति । अथवा। विकल्पेनोभयोः कथनाद्भगवदिच्छया कस्यचित्सेवायामेव द्वासिक्तभवति । कस्यचित्तस्य ठीठायामेव द्वासिक्तभवति । परन्तु सासिक्तयीवजीवमपेश्चिता, न तु यत्किश्चित्कारुम्। तस्येति पदाद्भगवदिच्छया सेवासकस्य कथासकस्य च कापि नाशो न भवति । तन्मा-गीयफरुप्राप्तो अन्तरायो न भवतिति मम मित्मदीया मितः । तेन खमते फरुनिरुम्नामाने हेतुस्वकथनेन फरुपाप्तो निःसंदिग्यत्वमुक्तम् ॥ ९ ॥

एवं पूर्वश्चोके सेवासक्तकथामकयोः फल्मुक्त्वा कदाचित्कश्चित् सेवासक्तं कथा-सक्तं भक्तं दृष्ट्वा खयमप्यासिक्ति यतिरेकेण उत्साहमात्रेण सेवां कर्तुमिच्छिति तसा वाधः संभवति, तत्र वाधस्तरूपं तिज्ञारणप्रकारं चाहुः वाधसंभावनायां हिचति ।

### वाधसंभावनायां तु नेकान्ते वास इप्यते । हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

यावसंगते प्रकारान्तरेण वाधामावव्युदास उक्तस्त्राव्देन । सेताकरणे हडामक्त्य-भावात् उद्देगेन गोगासक्त्या वा वाधमंगते सिन खस सेताकरणासिकं वर्तव्यमिनि मक्तः सेता न भवतीति भया एहं लक्त्या एकान्ते गगरवामस्मरणादिकं कर्तव्यमिनि सुद्धा वर्षकान्ते खिनि वर्त्तिभिष्ठति, तादशसापि मेतान्यागपूर्वकैकान्तिखितिस्तिचितिनि निषेषमाहुः नैकान्ते वास इष्यत इति । मेतां निहाय तम्पेकान्ततामो नेष्टः, सेवा-फृतिरेवेष्ट । उद्देगादिना प्रतिनन्ये कथं सेनानरणं मृत्तिति चत्तत्र समाधानमाहुः हरि- स्ति । उद्देगादिकमि सोद्धा यदि सेवामेव कुर्यात्तदा भगवान् तस्य सेवाग्रहं दृष्टा स्वस्य सर्वदुःखहरणसामर्थ्य प्रकटीकृत्य सेवाविघातोद्देगादिकं दृरीकृत्य सेवासंपत्तिमेव कार येदिति ज्ञापनार्थमुक्तं हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संद्याय इति । 'न संग्रय' इति कथनाद्यद्यस्मिन्नर्थे संग्रयं कुर्यात्, तदा भगवानि एक्षां न कुर्यादितीत्यर्थः। अत एव गीतास्विप भगवतोक्तं 'संग्रयात्मा विनश्यती'ति । तस्मादस्मिन्नर्थे निःसन्दिग्धो भूवा भगवान् एक्षां करिष्यत्ये वेति बुद्ध्या यदि सेवां कुर्यात्तदा भगवानि एक्षां करोत्येवित ज्ञापनायोक्तं 'न संग्रय' इति । प्रकारान्तरेण रक्षाऽमावज्ञापनाय तुशब्दः। कथापर स्थापि वाधसंभावनायां पूर्वोक्तव्यवस्थेति ज्ञातव्यम् ॥ १०॥

एवं खमागीयमिकप्रवृद्धिप्रकारमुक्ता तस्योपसंहारमाहुः इतीति। इत्येवं भगवच्छास्त्रं गूडतत्त्वं निरूपितम्। य एतत्समधीयीत तस्यापि स्यादृढा रतिः॥ ११॥

इतीति समाती । एवमुक्तप्रकारेण भगवतः पुरुषोत्तमस्य भक्तिपृद्धिशक्षाप्रकारक शास्तं निरूपितं प्रतिपादितमित्सर्थः । शास्त्रस्कूपमाहुः गृहतत्त्विमिति । गृहमत्रन्तं गुर्तं तत्वं वागविषयमनुभवेकवेधं स्रारूपं यस्य तादशं निरूपितं प्रतिपादितमित्सर्थः । एवं शास्त्रस्क्ष्पं निरूपितं प्रवित्ययमकर्तुरिष यथैतन्मार्गीयं फलं सिध्यति तत्प्रकारकमध्ययन् स्वरूपमाहुः य एतद्दिति । य इति सामान्योक्तया नाश्च वर्णाश्रमादिनियम उक्तः । एतद् मिक्तविधेनीरूपं शास्त्रं समधीयीतिति । अध्ययने सम्यक्त्वोक्तया न केवलं पाठमाप्रकरण्यम्, किन्तु प्रतिपदमर्थाभिप्रायविचारपूर्वकमध्ययनम् । एवं विचारपूर्वकाध्ययनकरणे तत्प्रतिपाद्याविन्तरन्तानुसन्धानादन्तः करणदोषनिष्टत्या तन्मार्गस्यरूपस्य हृदि स्करणा तन्मार्गस्य पुरुषोत्तमेकपरत्वात् तद्वारा स्वस्यापि तत्स्भृतौं भक्तिमार्गीयाचार्थाद्वीकारस्य सिः द्वतात् तादशस्यापि सुदृद्धा अत्यन्त निश्चला रतिः रसभावयुक्तस्रहो भवतीत्यर्थः ॥ ११ ॥ पितृपादनस्वालोकप्रकाशितिथिया मया । स्वाचार्यचरणास्येन निष्ठता मक्तिवर्धिनी ॥ १ ॥ कृपया पितृपादार्व्यर्तता मे यादशि मितिः । तन्मया विवृतं मक्तिवर्धिनी ॥ १ ॥ कृपया पितृपादार्व्यर्तता मे यादशि मितिः । तन्मया विवृतं मक्तिवर्धिनी न चान्यया ॥ शा यद्यियस्य स्वतः । तरकृपातो यथायोधं विवृतानि न चान्यया ॥ शा अधित्रसेन रिपता या निवृतिभिक्तिवर्धन्याः । स्वमन्त्वाचर्यचरणाः स्वकीयेषु दयालवः ॥ ४॥ श्रीभेत्रमेन रिपता या निवृतिभिक्तवर्धन्याः । स्वानंत्रसेन स्वतं लोकं संज्ञाता मित्तवर्धनी सापि ५

इति श्रीपित्चरणकवानश्रीयङ्गविरचिता मक्तिपर्थिनीविष्टतिः समाप्ता ।

१. अर्थ स्टोच पायग्या ।

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

# श्रीमद्रधुनाथकृतविवृतिसमेता ।

वन्दे वृन्दावने वृन्दैर्गोपीनां वेष्टितं सुदा। हरिणीभिः कृष्णसारमिवाभातं तदीक्षणम् ॥१॥ अपारदुःखदावाधिदग्धजीवनमीक्षितम् । यस्य तं यामि शरणं विष्ठलेशमहं सदा ॥ २ ॥

अय केनचित्परमपुण्येन प्राप्तमहापुरुषानुग्रहाद्भक्तयङ्करितचित्तसः कदाचिदन्तरासं-माविततद्भद्गस्याभावाय भक्तयुद्रेकोपायनिरूपणं प्रतिजानते यथेति ।

## यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तथोपायो निरूप्यते । वीजभावे दढे तु स्यात्यागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥ १ ॥

यथा येनोपायाचरणप्रकारेण भक्तिः पूर्वोक्तेन हेतुना अङ्करतां प्राप्य स्थिता सती प्रवृद्धा प्रकर्षण वृद्धि प्राप्ता च स्वकार्यकरणक्षमा सात् भवेत्, तथा तेनैव प्रकारेण उपायः साधनं निरूप्यते, सोपपित्रकं कथ्यत इत्यर्थः । अत्रायं भावः । यथा अन्तःस्थितवीजे क्षेत्रादौ सचनादिचाद्योपायकरणं सफठं भवति, नानुप्तवीजे, एवमत्रापि भक्तिस्पृष्टान्तःकरणसैवैतदुच्यमानसाधनप्रवृत्यधिकारो, नान्यसेति । इममेवार्थमुद्दिश्याग्रेप्याहुः बीज्ञान्यावे हढे तु स्यादिति । उक्तभक्तिप्रवृद्धिः कदेत्यपेक्षायां वीजभावे हढे सम्पन्ने स्थात् । कृत इत्यपेक्षायां स्थागात् भगवदितिरिक्तविषयत्यागात् । अवणं च कीर्तनं च एकवद्धान्यात् अवणकीर्तनादित्येकपचनम् । नजु को नाम वीजभावः । उच्यते । भक्त्यसाधारण-कारणं वीजमित्युच्यते । तच्च महदनुत्रहरूपम् । तस्य भावः सद्भावः तस्य दार्व्यं निश्चयः। यद्धा । वीजपदेन भगवानुच्यते । तस्मिन् भावस्तद्विपयिणी व्यवसायात्मिका बुद्धिः, भगन्वानेवाश्यणीयो, नान्य इत्येवंक्र्या । दार्ब्यं तदनन्तिहितत्वम् । तुशब्दः प्रसिद्धौ । तथैव वक्ष्यन्तीित च । 'वीजं तदुच्यते शास्त्रे हढं यन्नापि नश्यती'ति ॥

मर्यादामार्गीयाणां गृहस्थानां वीजदार्ब्यप्रकारमाहुः वीजदार्ख्यप्रकारस्विति । वीजदार्ब्धप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः । अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः ॥ २ ॥ व्यावृत्तोपि हरी चित्तं श्रवणादी यतेत्सदा । ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत् ॥ ३ ॥ वीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नश्यति। स्नेहाद्रागिवनाशः स्यादासक्या स्यादृहारुचिः॥ ४॥ यहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते। यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदेव हि॥ ५॥ तादशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशकम्।

गृहे शिखा कृष्णं भजेदित्यन्वयः । कथं केनेत्याकांक्षाद्वयप्राप्तावाद्यायां स्वधर्मतः खास यो धर्मः श्रुत्याद्यक्तो वर्णाश्रमधर्मः तत्सहितः सन् अन्यावृत्तो भगवद्भवनिषदी लोकवेदधर्मव्यासङ्गो व्यावृत्तिस्तद्रहितः सन्नित्यर्थः । केनेत्याकांक्षायां पूज्या श्रवणादिभि-रिति योज्यम् । अत्र प्रत्येकसमुदायाभ्यां पूजादिकं ग्राह्मम् । तत्र पूजा वेदपुराणीका श्राद्या । ऋग्विधानाद्युक्तपुरुपस्कादिभियों सा वैदिकी । आगमपुराणाद्युक्तान्या । श्रवणं तु श्रुतिस्मृतिपुराणेतिहासरामायणादिवाक्येभ्य एव । आदिपदेन चिन्तन्ठीलानुकरणादिक ज्ञेयम् । सर्वापेक्षया श्रवणस्य श्राधान्यं ज्ञेयम् । अत एव महामारते श्रूयते 'सर्वाश्रमाभि' गमनं सर्वतीर्थावगाहनम् । न तथा फलदं सौते नारायणकथा यथे'ति । व्यावृतिराहित्येन मजनासम्भवे उपायान्तरमाहुः च्यावृत्तोपीति । व्यासक्तोपि सन् हरौ त्रिविधदुःखहरण शीछे चित्तं विधाय पूर्वोक्तश्रवणादिषु यतेत् यत्नं कुर्यादित्यर्थः । यतेदिति परसीपदं नाम-थातुना ज्ञेयम् । मगवचरणारविन्दयोश्चित्तं संस्थाप्य वाह्यश्रवणादौ कृतस्य यहास्य नि.प. ठरवेषि न स्वार्थहानिरिति भावः । अत एवैतद्वचनमि 'कियासु यत्त्वबरणारविन्दयोरावि' ष्टित्तो न मवाय कल्पते' इति । इरौ चित्तमित्यनन्तरं कियापदमध्याहृत्यात्रे योजनीयम्। सदेत्येतदुभयत सम्बध्यते । एवं कृते यद्भवति तदाहुः तत इति । प्रेम स्रोहः । आ-स्किरतदिना स्थातुमशक्तिः । ध्यसनं स्वमावत एव तद्वार्तादिरुचिनीन्यप्रेरणतः । इद सर्वे यदा भनेत्सम्पद्यते तदेतित्रितयसम्पत्तिरूपशास्त्रे भगवच्छास्त्रे दृढं चीजिमिति व्यव-हियते । दार्क्यमेव स्पष्टीकियते यद्मापि नइयतीति । प्रेमादीनामसा धारणं तत्तत्कार्यः माहुः स्नेहादिति । रागो मगवदितिरिक्तिपयकः । गृहारुचिरिति । गृहे अरुनि रनामक्तिः। गृहस्थानामिति । गृहविषयकरागाद्यमाने स्त्रीपुत्रादिषोषणासम्भवस्यद्रोषोद्वाव-नेनातिनिक्तिनां गृहम्यानां परमपुरुपार्यसायकयोरप्यनयोर्थमयोर्थाधकत्वमेय भासते । अन धिकारित्वात् अनात्मत्वं चेति । आत्मनो भाव आत्मत्वम् । भावपदेन स्वाभानिकपर्म उच्यते । तेन नायमात्मनः म्ह्रधर्म इत्येवं गासते । वस्तुतस्तु ज्ञानं तेषां नास्तीति भाषनार्थं भाषत इत्युक्तम् । व्यसनकार्यमाद्धः यदा स्यादिति । यस्मिन्काठे सभावते यन्ति चिकित्यमाणमपि मगानिस्ययकमेन स्फुरति, तदा किं वक्तव्यं कृतार्थतायामिलर्थः । दिगुन्दः प्रदादादी प्रविद्धियोतनार्थः । प्रदादस्यपंतियतं निष्णुपुराणे श्रूपते । 'या

प्रीतिरिववेकानां विषयेष्वनपायिनी त्वांमतुस्मरतः सा मे हृदयानमापसपिति । ताद-श्रास्यापीति । उक्तसेहादिमतोपि गृहस्थस्य गृहरूपं स्थानं सततं सर्वदैव विनाशकं विनाशहेतुः । स्नेहादिसम्पत्तः पूर्वमेव विनाशकत्वेपि तत्सम्पत्यनन्तरं तथा न भविष्यतीति मनिस गृहस्थैर्न धार्यमिति भावः । अत्र विनाशकत्वं प्रतियन्धकत्वमेव । यहा । ताद-शस्यापि सततं गृह एव स्थानं स्थितिरिति । ईद्दशगृहस्थेन मध्ये मध्ये भगवद्भक्तपुण्यक्षेत्र-नद्यायतनेष्वटनं कार्यम् । न तु गृहमात्रैकस्थितिशीलतया भाव्यमिति भावः ॥ ६ ॥

पूर्वं गृहस्थितस्थैव श्रंवणाद्युक्तमिदानीं तस्य वहुत्रतिवन्धकत्वानुसन्धानेन समी-हितासिद्धिमाशङ्क्य निःप्रत्यूहोपायमाहुः त्यागं कृत्वेति । स्रभेतेति ।

> त्यागं कृत्वा यतेयस्तु तद्रशीर्थेकमानसः ॥ ६॥ लभेत सुदृढां भक्तिं सर्वतोप्यधिकां पराम् । त्यागे वाधकभृयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः ॥ ७॥

यः पुरुषः सकलदुःखाकरगृहत्यागं कृत्वा पूर्वोक्तश्रवणादिषु यतेत्, सः सुद्ददामसन्तरदामन्यैः प्रतिबन्धसहस्रैरप्यतिरस्कृताम् । सर्वतोपि ज्ञानादिभ्योप्यधि-कामविकफलदायिनी परां भगवस्माहेश्वरमकारणभूतां मक्ति लभेत प्राप्नुयादिलयेः । तं विशदयन्ति तद्धीर्थेकमानस इति । स भगवानेवासावर्धश्च तद्धीः, अर्थः प्रयोजनं उद्दर्यमिति यावत् । स चासावेकश्चार्यः । तदर्थः स एवार्थेकः, तदर्थार्थेकः, तस्मिन्मानसं मनो यस्रोति । एवंविधः सन् यतेदिति पूर्वेणान्वयः । यतैदिति घज्रर्थे कं कृत्वा पश्चात् नामधातुत्वात्परसौपदं ज्ञेयम् । ननु त्यागरूपोपाये विद्यमाने किम-न्योपायकथनमित्यत आहुः त्याग इति । त्यागसिद्धौ सर्व सुकरम् । सैव तु नोपपवते । तत्र हेतुः । याधकानां प्रतिबन्धकानां भूयस्त्वं बाहुस्यादित्यर्थः । तत्र हेतुः दुःसं-सगीत् । दुष्टानां मगवद्वद्विर्भुखाणां यः संसर्गः सम्बन्धः शारीरादिस्तस्मादित्वर्थः । तथैवाञ्चतः दुष्टादन्नादित्यर्थः । अन्नदोपास्तु पश्चमहायज्ञाकरणाङ्गगवद् निवेदनाञ्चोद्भवन्तीति ज्ञेयम् । श्रुतिरपि 'मोघमत्तं विन्दते अञ्जचेताः । सत्यं त्रवीमि वध इस्स तस्य । नार्यमाणं प्रध्यति नो सखायं केवलाघो मवति केवलादी'ति । अर्थस्तु अप्रचेताः मृहः मोयं व्यर्थमन्नं विन्दते प्राप्नोति । यतः सो अन्नराभस्तस्य वध एव । इदं तु सत्यमेवाहं न्रवीमि । न मृपेत्यर्थः । किञ्च । अर्थमाणं स्र्यं न पुष्यति, देवयज्ञाकरणात् । उपलक्षणमेतत्, देवतामात्रमपि । सखायं अतिर्धि नो न पुष्यति, मनुष्ययज्ञाकरणात्, किन्तु स्वयमेव अश्वाति, अतः केवळादी पुगान् केवळाय एव भवि । तदश्चं नाति, किन्तु पापमत्तीत्य-र्थः। इममर्थं मगवानप्याह 'यज्ञशिष्टाशिनः सन्तो सुच्यन्ते सर्विकिल्यिपैः । भुलन्ते ते त्वधं पापा ये पचन्त्यात्मकारणा'दिति । अनिवेदितमञ्चणेषि दोषः श्रूयते । 'अम्बरीष नवं वञ्चं फलं अन्नायमीपथम् । अनिवेद हरेर्भुजन् सप्तजन्मानि नारकी'ति पुराणान्तरे ॥ ७ ॥ ३ मिफि.

स्थागसाशक्यत्वं उक्ता सुशक्योपायमाहुः अत इति । अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः । अदूरे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥ ८ ॥ सेवायां वा कथायां वा यस्यासक्तिर्देढा भवेत् । यावजीवं तस्य नाहो न कापीति मतिर्मम ॥ ९ ॥

उक्तहेतोईरिस्थाने भगवद्धिष्ठितप्रदेशे तत्परैर्भगवदेकपरैः तदीयैर्भगवदीयैर्भक्तैः सह अद्रे नैकट्यं यया स्यात्तथा स्थेयमित्यर्थः । अतिनैकट्यासम्भवे विप्रकर्षे वा, किर्धिद् दूरेपि स्थेयम्, नत्वितद्र इति भावः । नन्वेवं स्थितौ किमत आहुः यथेति । येन प्रकारेण स्थितिस्का तथाकरणे चित्तमन्तःकरणं न दुष्यिति, न दोपग्रस्तं भवतीत्यर्थः । एवं भगवदीयैः सह स्थितौ यस्य परमभाग्यवतः सेवायां स्वशरीरसाध्ये भगवद्भवने कथायां तद्गुणश्रवणे वा आसक्तिः तद्विहाय स्थातुमशक्तिः दृढा निश्चला भवेत् तस्य पुत्ती यावजीवं आदेहपातं कापि कस्मिश्चिदेशे काले वा नाशः अन्यथाभावो न भवतीति । अस्मिन्नर्थे मम मितः सम्मितरेवेत्यर्थः । वाशब्दावन्योन्यं समुचिन्नतः ॥ ८॥ ९॥

नन्वेवं सित पूर्वोक्तत्यागस्य वैयर्थ्यमेवोत सार्थकत्वमपीत्याकांक्षायामाहुः बाघेति । वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते । हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

त्यागे सर्वया वाघः सम्भावितश्चे क्रवेज तत्कृतस्तदा एकान्ते वासः सर्वत्यागप्र्वित्र स्थितिररण्यादो नेष्यते न सम्भतेत्यधः । तदभावे त्विष्टैवेति भावः । नन्वेकान्तिश्चती व्योघादिभिरपमृत्युरिष सम्भाव्यते, वरं तदपेक्षया गृहस्थितिरित्यत आहुः हरिहित्विति । हिरान्दार्थस्तु पूर्वोक्तोनुसन्धेयः । तुश्चन्दः प्रसिद्धौ । सर्वतः सर्वदुःखहेतोः रक्षणं किरिष्यतेष, न संशय इत्यर्थः ॥ १०॥

इत्येवं भगवच्छास्त्रं गूढतत्त्वं निरूपितम्।

य एतस्समधीयीत तस्यापि स्यादृढा रतिः ॥ ११ ॥
उपसंदरित । एवमुक्तप्रकारेण मगवन्छास्तं भगवत्सम्बन्धिशास्तं शिक्षणम् । गूढं गुप्तं
तत्तं यस ताद्यं निरूपितम् । यः पुमानेतदुक्ताचरणेऽशक्तः सन्नेतन्छास्तमुपादिस्तः सम्पन्
गधीयीत, अर्थानुसन्धानपूर्वकं पठेत् , तम्याप्येतच्छास्नोक्ता रितर्देढा भवेदित्ययः ॥ ११ ॥
भक्तपष्ट्रितिचित्तम्य तदुदेकाय साम्प्रतम् । आचार्यसामृतोद्धता विद्युता मित्तप्रिती ॥१॥

इति श्रीवद्धमनन्दनचरणेकशरणश्रीरघुनाथकता मक्तिवधिनीविवरणं संपूर्णम् ॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

## श्रीकल्याणरायविरचितविवृतिसमेता।

वामे करे गिरिं स्वीषु मुद्दमिन्द्रे च साध्यसम् । धारयन्तमहं वन्दे चित्रं गोपेषु गोत्रियम् ॥१॥ यदद्गीकृतितो भक्ता स्वानन्दं नन्दनन्दनः। ददाति तान्त्रभून् वन्दे सर्वकामार्थसिद्धये ॥ २

श्रीकृष्णभिक्तस्प्रधान्तःकरणानां स्वकीयानां तत्फलविलम्बासहिष्णवः श्रीवल्लभा-चार्या एकादशेन्द्रियशोधिका मन्तिरिलेकादशिभः स्रोकैर्मन्तिप्रवृद्ध्युपायनिह्नपणं प्रति-जानते यथेति ।

### यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तथोपायो निरूप्यते । वीजभावे हढे तु स्यात्त्यागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥१॥

येन प्रकारेण मिक्तः प्रकर्षण दृद्धि प्राप्तुयात्तेन प्रकारेण सार्धन विनिक्त प्यत इत्यर्थः। वृद्धौ प्रकर्षोत्र फलोन्सुखत्वम् । मिक्त प्रवृद्धि क्तराविधः क इत्याकांक्षायामाहः वीज भावे दृद्धे तु स्वादिति । वीजक्षपो भावोऽल्पस्नेहः, तिस्मिन् दृद्धे न्यसनात्मके सित प्रवृद्धि पूर्णा स्वादित्यर्थः । भावे वीजत्वोक्तिः फलेऽस्य निदानत्ववोधनाय । प्रथमतस्त्र कि साधन-मित्याकांक्षायामाहः स्वागाच्छ्रवणकीर्तनादिति । भिक्तमार्गविरोधिनोऽन्यभजनादे स्त्यानात् । श्रवणं कीर्तनं च ताम्याम् । इद्युपलक्षणम् । स्मरणमाचार्यभक्तिविश्वासथेत्यपि ज्ञातन्यम् । श्रवणकीर्तनयोरकवद्भावः कर्मणोरिव नात्र विरोध इति ज्ञापयित । न हि यथैन कस्मिन्कर्मणि कियमाणे नात्यत् कियते, तथा श्रवणकीर्तनयोरिष ॥ १ ॥

मक्तिप्रवृद्धौ साधनान्युक्त्वा प्रकारमाहुः <mark>चीजदार्ह्यप्रकारस</mark>्तिवति ।

बीजदार्ढ्यप्रकारस्तु यहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूज्या श्रवणादिभिः॥ २॥

बीजरूपस्य भावस्य दृढतासिद्ध्यर्थमयं वश्यमाणः प्रकारः । इममेवाहुः । गृहस्थिते-भेवनानुकूठत्वात् । 'श्रुतिस्मृती ममैवाज्ञे' 'वर्णाश्रमाचारवना पुरुनेणे'त्यादिवाक्येः स्व-वर्णाश्रमाचारधर्मण गृहे स्थित्वा ध्याद्यतिः कार्यान्तरव्यासङ्गलद्रहितोऽच्यावृत्त । श्रव-णादिभिः सहितयापरिचर्यया कृष्ण सदानन्दं पुरुषोत्तमं भजेत् । कृष्णपदात्कठत्वेन मजनं, न साधनत्वेनेति ज्ञाप्यते । तन्नाद्यक्तपूजायां शीत्लशंखोदकस्नानादिमत्वेन भक्तिमार्गीन याणामनिधकारात् । स्नेहाभावे सेवापि पूजातुल्येव भातीति ज्ञापनार्था पूजापदोक्तिरत्र ज्ञेया।

'तज्ञन्म तानि कर्माणि तदायुस्तन्मनोयचः। नृणां येनेह विश्वातमा सेव्यते हरिरीश्वर इत्यादिवाक्यैभगवद्भजनामावे जन्मादिवैयर्थ्यात् व्याद्वितराहित्येन सेवाया असंभवेषि यथासंभवं शत्तयनुसारेण अवणादिकमेव कार्यम्, नत्वन्यथा स्थातव्यमिलाशयेनाहुः व्यावृत्तोपि हरी चित्तमिति।

व्यावृत्तोपि हरो चित्तं श्रवणादी यतेरसदा। ततः प्रेम तथासिक्वर्यसनं च यदा भवेत्॥ ३॥ वीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नइयति ।

कार्यान्तरव्यासक्तोपि हरौ दुःखहरणशीले चित्तं निधाय श्रवणादी यत्नं कुर्यादि सर्थः । यसु प्रयत्ने । यतेदिति पाठे अनुदात्तेतामात्मनेपदानित्मत्वात् साधुत्वम् । एवं वर्तमानस्य प्रेमादिकं भवतीत्याहुः ततः प्रेमेति । भगवत्सेवया अवणादितोषि वित्ताः सङ्गावस्थावत् प्रेम मवति । स्वविषये स्वतः प्रवर्तको भावः प्रेमशब्दैनोच्यते । प्रेमानन्तरं तथा पूर्वोक्तादेव सङ्कल्पावस्थावदासक्तिभवति । स्वविषये विविधमनोरयजनको भाव आसितः। व्यसनं च यदा प्रभुक्तपया भवेत्, तदा तद्दीजं बीजरूपो भावः शास्त्रे मग वच्छास्त्रे दृढमन्यापरिमृत्मुच्यते, यत्फलं जनयति, दुष्टसंसर्गादिना नश्यत्यपि न । व्यस्त स्वविषयं विना स्यातुमशक्तिजनको भावः।

प्रेमासक्लोर्ज्ञापके आहुः स्तेहादिति।

स्रोहाद्रागविनाशः स्यादासत्तया स्याद्रुहारुचिः॥ ४॥ गृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते । यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदेव हि ॥ ५ ॥ तादृशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशकम्।

यया यथा मगवति सेहस्तथा तथान्यत्र द्दीयत इत्यर्थः । भगवत्यासक्त्रा भगवद् तुपयोगियहादिषु अरुचिरत्रीतिर्भवति । भगवति त्रेमासक्त्योः सर्वपुरुपार्यसा भिक्योरिष गृहस्थानां गृहासक्तानामविवेकिनां गृहादिषु रागामावजनकत्वेन स्रीपुत्रादि पोपणासंमवरूपदोषोद्धायनेन बाधकत्वं, स्वस्य प्रवृत्तिमार्गस्यत्वेनानात्मधर्मत्वं च मासते । अथवा । सर्वेषामात्मरूपे हितकारिणि भगवत्यनात्मत्वं भासते । वस्तुतस्तु 'तेषां नित्या' मियुपतानां योगक्षेमं पदाम्यद्दम् 'न मे मक्तः प्रणस्यति' 'किमलम्यं भगवती'लादिया वर्षभेषां मणवानेवेदिकपारलेकिकसाधक इति तेपामेवेदमञ्चानिति मासत इत्युक्तम्

यदा कृष्णे पूर्णानन्दे व्यसनं स्थात् , तदैव जीवः कृतार्थः पूर्णार्थः स्थात् । एवकारेण प्रेमा-सक्त्योर्व्युदासः । हि युक्तोयमर्थः । यतः तादशस्यापि प्रेमासान्तिमतोपि सततं निरन्तरं गेहस्थानं गेह एवावस्थानं विनाशकं मावस्थेति शेषः।तेन सत्सद्वादिकं कर्तव्यमिति भावः ।

भक्तिप्रवृद्धिसाधने प्रकारान्तरमाहुः व्यागं कृत्वेति ।

त्यागं कृत्वा यतेयस्तु तदर्थार्थेकमानसः ॥ ६॥ लभते सुदृढां भक्तिं सर्वतोप्यधिकां पराम् । त्यागे वाधकभृयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः ॥ ७॥

यस्त पुरुषो ग्रहे भगवद्भजनप्रतियन्यं ज्ञात्वा गृहत्यागं कृत्वा अवणादौ यसेत् यहं कुर्यात् । 'यतेदि'ति पाठे पूर्ववज्हेयम् । तद्भार्थकमानसः तद्भ भगवित्रिमितं योधः अवणादिः तिस्मन् । यद्धा । भगवतीर्थः प्रयोजनं ठीठा तद्भार्थं तित्रिमितं एकमनन्यं मानसं यस्य एतादशः सन् सुद्धां विषयाद्यपरिम्तां सर्वतोपि ज्ञानयोगादिग्योप्यधिकामधिकफल-दायिनीं परां प्रेमठक्षणां फठरूपां मितं ठमेत प्राप्तुयादित्यर्थः । तिर्हे निर्विष्ठेस्मिन् प्रकारे विद्यमाने किमयं प्रकारान्तरमाध्रयणीयमित्यत् आहुः त्यागे वाधकम्यस्त्विति । दुःसङ्गसर्गात् । दुष्टानां मगवद्धहिर्मुखादीनां सहमोजनादिना सङ्गात् । तथान्नतः दुष्टान्न्नात् । वैश्वदेवभगवचरणागृतप्रक्षेपादिनाप्यन्नदोपनिष्टतेः संभवात्सङ्गदोपोऽधिक इति तस्य प्रथमनिर्देशः । गृहत्यागे वाधकभृयस्त्वं वाधकानामन्तरायहत्न्नां वाहुत्यमित्ति, तेन यावहृहे भजन संभवति, तावहृहत्यागो न कर्तव्यः, सर्वथा मजनाऽसंभवे कर्तव्यः । तदुक्तं श्रीमागवतार्थतत्त्वदिषे 'भार्यादिरसुकूलश्रेत्कारयेद्भगविक्तयाम् । उदासीने स्वयं कुर्यात्मित्कृते गृहं स्थजे'दिति ।

तेन गृहस त्यागेऽत्यागेषि यावक्षसनं संपद्यते, तावत्सत्सङ्गादिकं कर्तव्यमि-मित्याहुः अतः स्थेयं हरिस्थान इति ।

> अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्वेरैः । अदूरविप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥ ८ ॥

यतः पूर्वोक्तं वाधकमतः कारणात् हरिश्चाने अजमष्टरादौ तदीयैभँगवन्मार्गस्थिर-नन्यैः तत्परैः सेवाकीर्तनादिना मगवत्परैः सह अद्रं निकटं यथा भवति तथा स्थेयम् । निकटिसिस्यसंभवे दूरेपि स्थित्वा तदनुसरण कर्तव्यमिसाहुः विमकर्षे वेति । मक्ति-मार्गश्यत्वाभावे त्ववैभ्णवसङ्गात् स्वस्य कार्य न सिध्येत् , तत्परत्वाभावे मगवत्सेवाकथा-यभावात् स्वस्य छामो न स्यादिति द्वयमुक्तम् । निकटे दूरे वा स्थित्वा तादशमगवदी-यानुसरणे तस्कृपया चित्तं दुष्टं न भवतीसाहुः यथा चित्तं न द्वष्यतीति ॥ ८॥ एवं सत्सङ्गे सति केवलमनिष्टनिवृत्तिरेव न, किन्त्वष्टप्राप्तिरिप भवतीत्वाहुः से वायामिति ।

### सेवायां वा कथायां वा यस्यासिक्तिहेढा भवेत्। यवाजीवं तस्य नाशो न कापीति मतिर्मम ॥ ९॥

यस महत्कृपया सेवायां स्वशितसाध्यश्रीकृष्णभजने, कथायां तद्वणठीठादिश्रवणे दृढा विषयाद्यनिमृता आसिक्तभवेत्, यावजीवमादेहपातं, तस्य कापि कुनापि देशे कालेपि नाशः मगवद्वजनाननुरूपफलप्राप्तिनी भवति । अथवा । भावस्य नाशो भावा नत्तरोत्पत्तिर्वा न भवति इति मम मितः । प्रभुः कृपया को वेद किं दास्यति । वाश ब्दावनुक्तस्मरणादिसमुच्ययार्थी ॥ ९ ॥

नतु भगवदीयानामिष सङ्गः किमर्थ कर्तव्यः, एकाकिना अरण्यादौ भगवहीलिरि चिन्तनं कुर्वता कथं न स्थेयमित्यत आहुः चाधसम्भावनायामिति ।

### वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते । हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

तुशब्दः त पक्षं व्यावर्तयति । वाघोत्र चित्तोद्वेगिविश्वेपादिः, स चेन्न सम्भचित्त तदा तथैव खेयम् । वाघसम्मावनायां सत्यामेकान्तेऽरण्यादौ वासो नेष्यते, व
इष्टः । नवांतनवाधाभावेपि विद्ध्यौरव्याद्यादिभयसम्भवे सित कथं खेयिमित्यत आहुः
हिरिस्त्वति । सर्वदुःखह्ती प्रभुः सर्वतः सर्वस्मात् सुदर्शनादिना रक्षां करिष्यति ।
'सरुदेव प्रपन्नाय तवास्मीति च वादिने । अमयं सर्वभूतेभ्यो ददाम्येतद्वतं म्म ।
'न मे मक्तः प्रणश्यती'त्यादिवान्यैरस्मिन्नर्थे न संग्रय इत्यर्थः ॥ १० ॥

श्रीवहामाचार्याः सगुणनिर्गुणमेदेन दश्या भक्तिरिति दशिमः श्रोकैर्भक्तिवर्धिनीप्र कियां निरूप्य, एतदुक्ताचरणैतत्पाठयोः फलमाहुः इत्येचमिति ।

### इत्येवं भगवच्छ।स्त्रं गूढतत्त्वं निरूपितम् । य एतत्समधीयीत तस्यापि स्वादृढा रतिः॥ ११॥

इतीदं गृहं गुप्तं तत्त्रमनारोपितं रूपं यसीतादशं मगवच्छाझं मित्रप्तिपादकम् । स्थाना । गृहतन्तं यथा स्यात्तया, एवममुना प्रकारेण निरूपितम् । य एतदुक्तमाचरेत्तस् मगवितदा रितः प्रीतिः स्थात् । यो वेतदुक्ताचरणाशकः स त्वेतद्वक्तिवधिनीरूपं समधीः यीत श्रद्धामितप्रकृतं पठेत् । तस्याप्यश्रे दृद्धा रितः स्यादित्यर्थः । श्रीमत्कन्याणरायेण श्रीगोनिन्दात्मजेन वे । गुरून् नत्या यथाष्ट्रद्धि विवृता मित्तवधिनी ॥

इति श्रीविद्वलेषायग्णैकनानश्रीकल्याणरायविरचिता भक्तिवर्धिनीविष्टतिः।

### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

# श्रीहरिरायविरचितभक्तिवर्धिनीविवृतिः।

श्रीवलभाचार्यपदानुकम्पायलेन किञ्चित् परिचिन्त्य चित्ते । निरूप्यते भक्तिविवृद्धग्रुपायनिरूपणग्रन्थनिरूपितोर्थः ॥ १॥

प्रकृतिप्रस्यार्थाभ्यां भक्तिः संप्रेमसेवनम् । चेतस्तत्प्रवण तच ततुवित्तप्रसाधितम् ॥ २ ॥ तत्र मूंल हरेरगीकारोथ शरणागतिः । ततः समर्पण जीवदेहसयन्धिवस्तुनः ॥ ३॥ ततो योग्यत्वसम्पत्या सेवन तु प्रवर्तते । पूर्वोक्तरूपतदृद्धिःतं नुवित्तजसेवनात् ॥ ४ ॥ तदुपायापरिज्ञाने सा कथ वृद्धिमेष्यति । अतस्तद्वृद्धचुपायोत ग्रन्थे प्रभुभिरुव्यते ॥ ५ ॥ यथा येन प्रकारेण चेतस्तत्प्रवणात्मिका । मक्तिर्व्यसनपर्यन्तं वृद्धा मवति सर्वथा ॥ ६॥ तथा तेन प्रकारेण य उपायः स कथ्यते । उपायस्तु स एवात्र तनुवित्तजसेवनम् ॥ ७॥ त्यागात्यागविमेदेन गृहे मक्तगृहे तथा । बीजभाव प्राथमिको यत सेवा प्रवर्तते ॥ ८॥ स्वीमिसेवकमावात्मा तद्दार्ढ्याद्दुद्धिसभवः। अथवा त्यागपक्षेण कृतश्रवणकीर्तनात्॥ ९॥ अनायासेन सुदृढमक्तिप्राप्तिन सशयः । अत्यागपक्षे क्रमशो भक्तिवृद्धिरिहोच्यते ॥ १०॥ अतो हि बीजदौर्क्य प्रकारोत्र निरूपितः। गृहे स्थितिः स्वधर्मेण वर्णाश्रमगतेन हि॥ ११॥ विधेया नापि सेवार्थमधर्मेण कथञ्चन । अधर्मे स्थितितो बुद्धिनाशादुःसङ्गतस्तथा ॥ १२ ॥ तुँतो दुष्कर्मकरणे चेतस्तस्प्रवण कुतः । अतस्तयाविध कृष्ण सदानन्द पर बृहत् ॥ १३॥ लोकवेदफलाद्यर्थव्यावृत्तिरहितो जनः । भजेत्सेवेत तन्वाद्यस्तत्र व्यावृत्तियोजनम् ॥ १४ ॥ प्रेम्णैव भजन तत्र माहात्म्यज्ञानसिद्धये। पूजा श्रोक्ता निवन्धे या मुझाद्रिरहिता हरी॥ १५॥ याहिर्मुख्योद्भवामावसिद्धये अवणादय । अय तु मुख्यकल्पो हि सर्वथा साधको मतः १६ यथा रोगशतातस्य कुपध्यरहितौषधम् । एवविवस्य निर्वाह स्वयमेव करोति हि ॥ १७॥ योगक्षेमोद्धहे स्वीयप्रतिज्ञापरिपालकः। सेवकस्यापि विश्वासः कर्तव्योऽवश्यमेव हि॥ १८॥ नहि सेवकनिर्वाह विद्धाति न हि प्रमुः। तथापि जीवप्रकृतिवशतो न त्यज्यसौ ॥ १९॥ व्यावृत्ति दृढविश्वासाभावतो ठोकवेदयो । तस्य भक्तिअवृद्ध्यर्थमनुकल्पोपि रूप्यते ॥ २०॥

१ कारणितसर्थ । २ यथा वक्षबीले सूक्ष्महर्षेण फलपर्यन्तावस्थास्थितौ वृक्षस्य फलपर्यन्ता वृद्धि स्पृष्ठस्यस्य भवति, तथा भक्तिबीने सामिसेवकभावे व्यसनपर्यन्तावस्थाना सूक्ष्मस्येण स्थितौ भक्तिडमस्य स्पृष्ठस्यस्य व्यसनपर्यन्ता वृद्धिभवतीति भाव । ३ स्थलस्येति शेप । ४ तदनन्तरक्षितानं ।

व्यावृत्तिसहितो वापि चित्तमात्रं हरौ परे । सर्वकार्येषु सततं यतेन स्थापयेखुनः ॥ २१॥ तथापि भगवत्कार्यातिरिक्त उपयोगिनि । तथाभावाभाववतां चित्तवेमुख्यसंभवः ॥ २२॥ तद्र्यं स्थापयेत्ततु श्रवणादाविष स्वतः । एवंविधा तु सततं प्रेमासक्तिक्रमेण हि ॥ २३॥ भवेद्यसनसंसिद्धिः प्रवृद्धासौ तदा रतिः । यदेति वचनात्तत्र व्यसनं दुर्रुमं मतम् ॥ २४ ॥ प्रमुणापि यतो दत्तं रासस्थाखेव तत्पुनः । यद्धि व्यसनपर्यन्तावस्यं बीजं तदुच्यते ॥ २५ ॥ चीजं भावात्मकं शास्त्रे दढं सङ्गान्न नश्यति । कुत उत्पादयेद्भावान्तरमित्यपि नोदितम् २६ आसक्ताविष दुःसङ्गो वाधकत्वेन चोदितः । श्रीखामिनीभिरप्युक्तं पञ्चाध्याय्यां प्रभुं प्रति <sup>२७</sup> त्वयाभिरमिताः स्थातुं पारयामोन्यतो न हि । विवृतं तत्तथाचार्यंव्याघ्रदेहिनिद्र्शनात्॥ २८॥ कि प्रेम का तथासक्तिः कि वा व्यसनमुच्यते । व्यतिरेकमुखेनैव तहक्षणमुदीर्यते ॥ २९॥ नहि मावे हरिवीच्यो 'यतो वाच' इति श्रुतेः। निषेधमुखतो वाच्यो नेतिनेतीति वाक्यतः॥३०॥ यतो रागविनाशः स्यादौदासीन्येन च स्थितिः । हरिभिन्ने विना हेतुं स भावः प्रेमशब्दितः ३१ आसक्तिर्येन भावेन गृहादिष्वनुयोगिषु । अप्रीतिश्च तथा तेषां गृहस्थानां निरोधनात् ॥ ३२ ॥ प्रियान्तिकगतौ तेषु वाधकत्वेन वोधनम् । स्वासंघन्धितया भानं स मावः सा निगद्यते ॥ ३३ ॥ स्त्रवाधकतया वापि यदा स्फ्रैतिनिवर्तते । गृहस्थानां तदा कृष्णे व्यसनं तदुदीर्यते ॥ ३४ ॥ तदेव पूर्णसर्वार्थी हृद्याविभावतो हरेः । अपेक्षिता शरीरस्याठीकिकस्याप्तिरुत्तमा ॥ ३५ ॥ तदमावे तादशस्य निरन्तरगृहस्थितिः । वहिःसंवेदनाद्वावनाशिका समुदाहृता ॥ ३६ ॥ असाप्येवं तदान्येषां का वार्तेत्यपि नोदितम्। अतस्यक्त्वा गृहं कापि मगवत्सन्निधौ शितिः ३७ कार्या कदाचित्र ततो मवेद्भावविनाशनम्। एवमेकप्रकारो हि मक्तिवृद्धेरुदीरितः॥ ३८॥ दृढमिक्तप्राप्तिफलो दितीयोपि निरूप्यते । गार्यादिप्रातिकृत्येन गृहे सेवाद्यसम्भवे॥ ३९॥ त्यागं कृत्वा तु यः सेवायसं कुर्यात्स दुर्छमः । हर्यर्थमात्रचित्तस्तु नांशतोऽन्यगमानसः ॥ ४० ॥ अनेनास्मित्रपि प्रोक्ता कल्पेऽन्यावृत्तिक्तमा। रुमते च स्वतः सिद्धदार्ट्या मक्तिं परां हरी ४१ मोक्षादितो मक्तितथाधिकां व्यसनरूपिणीम् । ननु त्यागं विधायैव कुर्याच्छ्रवणकीर्तने ४२ किम्ध सेवना कार्या तनुवित्तयुता हरेः । चेतस्तव्यवणं सेवा सा तु तैरपि सिध्यति ॥ ४३॥ इति चेन्न यतस्त्यागे वाधकानन्त्यमीक्ष्यते। दुःसंसर्गान्नदोपान्यां दोषहेतुतया तयोः ॥४४॥ अतो यया न दुःसङ्गदुष्टान्ने प्रतिवन्धके। स्थातां तथा हरिस्थाने देशदोपनिवारके ॥ ४४ ॥ स्येयं यतो हरिभक्तदुः खामावाय हि स्थितः । तत्रापि चित्तदोपस सर्वभा विनिवृत्तये ॥४६॥ तदीयैः शृज्यसम्बद्धेः समर्पितनिजात्मभिः । तत्रापि कृष्णकथया सेवया चापि तत्परैः॥४७॥ यतः सत्सद्गमो भैकधमेवोधेन साधितः । तया सहपदोक्तयात्र सहमावेनै च स्थितिः॥४८॥

१ तथा च निरोधी स्यग्नमिनि साय. । २ मक्तथमीः सत्तक्षेत्र सुध्यन्ते, एवंद्रहारेण सर्वत्र सम्मद्भाः साधित इपर्य. । १ एकमामस्थिलापि सहस्थातः सम्मद्भीति सहस्थितिबोधनार्यं मूर्वे सहस्थिति मान. ।

ान्यथा कृष्णसेवायाः कथायाश्चाप्यसम्भवः । यदि ते भगवद्भक्ताः कृपयेयुः स्वभाग्यतः ४९ ादा दूरे तहुहे तत्सेवनाधैः सहस्थितिः । तदान्नदोषदुःसङ्गी वाधेयातां न सर्वथा ॥ ५०॥ ात्रैव देहनिर्वाहस्तत्सङ्गेनैव च श्थितिः । तथाविधमहाभाग्याभावेन यदि तादशाः ॥ ५१॥ न स्थापयेयुर्निकटे विप्रकर्षे तदा स्थितिः। वाशब्दोत्तया न कोप्यत्र विशेषः पक्षयोर्द्धयोः ५२ यथाकथिकतंतोष्याः सन्तः सन्मार्गवर्तिभिः। यथा तेषां सतां चित्तं न खस्योपरि दुष्यति। तथा विनयसौजन्यसेवामत्त्यादिभिः श्यितिः। अथवा खास वा चित्तं यथा तदुपरि खतः ५४ न दुष्यित तथा स्थेयं तद्दोपापरिभावनैः । यद्दौन्यदीयसंसर्गं चित्तदोषकरं परं॥ ५५॥ विहाय भगवद्भक्तैः सह स्थेयं विशेषतः । यथा प्रथमपक्षे तु प्रेमासत्त्वयादिसम्भवे ॥ ५६ ॥ बीजदार्क्य तथात्रापि सेवया कृतिनेपि च । दृढासक्ती न भावस्य देहादेवीपि नाशनम् ५७ यस्येति दुर्छभा त्यागपक्षे प्रोक्ताधिकारिता । यतस्तस्मिन्हि कल्पे तु क्रमेणासक्तिसम्भवः ५८ अत्र तु स्थात्स्वतो दार्ढ्ययुता भाग्ये तथाविधे । कापीति पदतो छोकयेदौ भक्तिश्च रूपिता । सम्यक्प्रकारकिथा कीर्त्या छोके न नाशनम् । सागपक्षस्थिता कर्मसागान्न श्रुतिनाशनम् । भगवद्गत्तसङ्गेन मितामार्गे न नाशनम् । दुःसंसर्गान्नदोषौ च नैव प्रभवतो यतः ॥६१॥ तादशस्यापीति वाक्ये यथापूर्वं गृहस्थितिः । वाधिकोक्ता तथात्रापि विच्छेदो वाधको मतः । यावजीवमिति शोक्तमत एव पद पुनः । एतेन त्यागपक्षाणामन्यासिक्तिनिवारिता ॥ ६३ ॥ तयैव चात्र विच्छेदस्तदभावे न नाशनम् । मतिर्ममेति यस्त्रोक्तं तदमित्राय ईदशः ॥६४॥ कदाचिद्दर्ष्टेन भगवित्रयरोपतः । दुर्बुद्धौ तदतिद्रोहाद्गगवस्रतियन्धतः ॥ ६५ ॥ नाशोपीति यतो वाक्ये संदेहो विनिक्तपितः । ननु त्यागं विधायान्यसङ्गः किमिति वोधितः । ज्ञानिनामिव संसर्गमात्रत्यागो न चोदितः। त्यागे त्वेकान्तवसतिविशेषेण च साधिका॥६७॥ तत्रोत्तरं तु मावस्य वाधनं हृदयिथितैः । कामादिभिर्जीवधर्मैर्यावत्सम्भाव्यते पुनः ॥६८॥ तावदेकान्तवासस्तु नेष्टो वाधानिराकृतेः । कामादयो भावनाभिर्नाशयन्ति क्षणान्मनः ६९ न तत्र दोपनाशाय सहायोस्ति रहःस्थितौ । मित्तमार्गप्रकारेण हरिश्वापि तिरोहितः ॥७०॥ मिक्तमागीयकार्याय न व्यापकतया थितिः। अतो न रक्षकः कोपि तस्यैकान्तथितौ भवेत्। तुशुब्देन ततोन्योपि त्यागपक्षोत्र स्चितः । अत्रं प्रयलयाधोपि दुर्वलत्वेन रूपितः ॥ ७२॥ हरिस्त्र न शकोति कर्तुं वाघां कुतोपरे । अतो न रक्षकापेक्षा सिद्धत्योग विधीयते ॥ ७३॥ स्वास्य्यहेतोः परित्यागादिति वाक्यात्रभृदितात् । यदा तु साधनदशा तदापेक्ष्यं हि रक्षणम् । मक्तानां रक्षकः कृष्णो नान्य इलेप निश्चयः । स तु सन्निहितो नित्यं ठीलास्थाने तथा पुनः । यत्र वा भगवद्भक्ताः सेवया कथया युताः । खभावतो दुःखहर्ता निजाश्रितजनाश्रितान् ७६ नोपेक्षते यतस्तत्र खोयं यत्र खितो हरिः । तत्रापि सर्वतो रक्षा नान्यसाध्या न संशयः७७

१ हरिस्थानवासपक्षादिदं पक्षान्तरं, न तु लागपक्षात् । २ अलागपक्षे । ३ हरिस्थानवासः, सेवापरता, संभापरता चेति लागे त्रम पक्षा उक्ताः । ४ मुख्ये सर्वेषा त्यागपक्षे ।

यतः काठवशाः कार्ठकमीदिग्यो न रक्षंकाः । तुशब्देन खगावोपि हरेरेप निरूपितः १४ संश्रयामायकथनं तत्र मक्तवशो हिरः । मक्तमक्तानिप सतो रक्षति खगतानिति ॥ १९ ॥ रक्षणं काठकमीदेस्तथा मावान्तरादिप । पक्षद्वयेन भक्तेस्तु वृद्धिरेवं निरूपिता ॥ ८० ॥ इतिशब्दः समाप्त्रथींन्यप्रकारनिपेषकः । एतावता हि भगवच्छास्रमेव निरूपितम् ॥८१॥ यतस्तद्भवत्त्वं हि ततोन्येपां सुदुर्गमम् । तत्त्वमेतावदेवास्य तस्मिन्नत्र निरूपिते ॥ ८२ ॥ तदेव सक्तं शास्त्रं निरूपितमितीरितम् । एतद्घ्ययनात्सम्यग्वृद्धं याति रितर्हरौ ॥ ८२ ॥ सम्यक्तं श्रद्धया मक्त्या तथा विश्वासतो गुरौ । य इत्यनेन वर्णादिनियमोधिकृतौ न हि ८४ अपिशब्देन कैमुत्यन्यायोप्यत्र निरूपितः । प्रन्थपाठादिप रतेवृद्धिर्यत्र तदा किम्र ॥ ८५ ॥ वाच्यमाचरणे साधु सभायामुपदेशने । तत्रौपि मिक्तर्वृद्धापि ह्दोक्ता पाठमात्रतः ॥ ८६ ॥ इति श्रीवछभाचार्यकरुणाठव्धशक्तितः । स्वसन्तोपाय भावस्य पोपायातिप्रयत्नतः ॥ ८५ ॥ स्ठोकरूपेण सर्वापि विवृता मिक्तवर्धिनी । यथामिति निजाचार्यचरणाश्रयणादि ॥ ८८ ॥ एतेनास्मत्कुरुपतिः प्रमुः श्रीविद्वरुश्वरः । प्रसीदतु सदा दासे हरिदासे खवंशगे ॥ ८९ ॥ एतेनास्मत्कुरुपतिः प्रमुः श्रीविद्वरुश्वरः । प्रसीदतु सदा दासे हरिदासे खवंशगे ॥ ८९ ॥

इति श्रीहरिदासविरचिता मक्तिवधिनीविष्टतिः समाप्ता ।

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

### श्रीगोपेश्वरविरचितविवृतिसमेता ।

श्रीवछमाचार्यचरणवारिरुहेभ्यो नमः । श्रीविद्वलपद्पङ्केरुहेभ्यो नमः । यत्पदाम्मोजभजनाद्भवन्ति समसिद्धयः । कलयामि कृपावाधि तं प्रभुं मिक्तवृद्धये ॥ निषाय श्रीमदाचार्यचरणाञ्जयुगं हृदि । तत्कृपातो ययाशक्ति व्याकुर्वे भिक्तविधनीम् ॥ मगवद्रसपीयूपपायिनो यत्कृपायुजः । मवन्ति......मत्तया तं श्रीविद्वलमाश्रये ॥ श्रीमरकल्याणरायार्याननुकम्पापयोनिधीन् । नमामि तातचरणानहं स्वाभीष्टसिद्धये ॥

श्य मायावादादिदुरध्वेतिवाजालमहेन्द्रजालजनितजनताव्यामोहमूलनिर्मूलेन समेन् यामितागमनिगमान्तस्मृतिपुराणतत्त्वस्मादिप्रमाणशतप्रतिपन्नप्रपन्नजनप्रतिक्षणक्षेमंकरप्रभ्यान् ज्ञापादुर्माविततद्वतिमार्गेणानिकरालकलिकालविद्यसकमीचिधकारान् भगवदीयकृपारवपान

१ 'वजारि मण्डियारि प्राप्तये गुरदा हरी। पाइमानेणतेनेपा संसेव्या मणिर्वार्थनी ।' इतिपढे

तसंजातमक्तिमार्गश्रद्धाद्याधिक्यसमधिगतैतद्दिकारानि भक्तितद्मवृद्धिकरोपायविशेषपरि-वयामावप्रमवश्रसुरक्षेशकरंवितान्तःकरणान्त्राणिनः ससुद्दिधीर्षवः परमक्रपाठवः श्रीवलमा-वार्यचरणा भक्तितस्त्रवर्षकोपायनिरूपणं प्रतिजानते यथेति ।

### यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तयोपायो निरूप्यते । बीजमावे दृढे तु स्यात्त्यागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥ १ ॥

यथा येन प्रकारेण भक्तेः प्रकृष्टा वृद्धिर्भवति, तथा तेन प्रकारेण उपायो निद्ध-प्यते, त्रिनिन्य कथ्यत इसर्थः । ननु श्रीमागवतगीतादिषु मक्तितदृद्धिनिदानमृतदान-वतादीनामुपवणितत्वेन तत एव तदवगतेरनर्थकमेतन्निरूपणमिति चेत् । अत्र वदन्ति । भक्तिहिं द्विविधा, साधनरूपा फलरूपा च । तवाद्यायां दानवताद्युपायपूर्वकत्वमिति तदुरप-त्तिवृद्धिप्रकाराः सुप्रसिद्धाः, न द्वितीयस्याः । अतस्तस्याः स्वयं प्रकटिताया वृद्धिप्रकारनि-रूपणमुचिततरं भवतीति । वस्तुतस्त्भयविधभक्तिवृद्ध्युपाय एव निरूपणीयत्वेनात्राभिमत इसामाति, श्रवणकीर्तनाद्यमयसाचारणसाघनानामग्रेऽभिधानात् । न चैपामुमयरूपत्वमनु-पपन्नमिति वाच्यम्, स्वतत्रफलत्वफलान्तरसाधकत्वप्रविसन्धानपूर्वकविधानेनोभयरूपतायाः सम्भवात् । नन्वेवं सस्रेतेपामन्यत्र निरूपितत्वेनात्रापि निरूपणे क्रियमाणे पौनरुत्तयदोषो द्रप्परिहर इति चेत् । न । अन्यन धर्मान्तरव्यतिकरेणानिर्द्धितिकाराणामेषां व्यक्तमवदयं वक्तव्यतयोक्तदोपस्य वक्तमनुचितत्वात् । न पुनमक्तता महान्दोपः, शतकृत्वोपि पथ्यं वक्तव्यमिति न्यायात् । मक्तिप्रवृद्धिः कदा मवेदिसाकांक्षायामाहुः चीजमावे हुढे तु स्यादिति । वीजभावे खल्पहोहे दृहे व्यसनक्ते सति भक्तेः सर्वाशेन वृद्धिर्भवेदिसर्थः । यद्वा । बीजभावे स्वाचार्यातुग्रहसंसिद्धमगवित्रवेदनानन्तरमाविभगवदङ्गीकारे दृढे व्यति-श्चिरे केनाप्यचात्ये सति सा सादिलार्थः । न च भक्तेर्मुक्तिहेतुत्वाद् ज्ञानेनैय तदवातेर्म-क्तिवृद्धिरनभिरुपितेति वाच्यम् । मक्तेः खतन्नफरत्वेन तद्वृद्धेः सर्वाकांक्षणीयत्वात् । कथ-मन्यया मुक्तमूर्थाभिषिकः श्रीमुको भृशं मकावनुरक्तोऽभृत् । कथं वानारतिनवृत्तिनिरताः सनकादयोपि भक्तावत्यासका आसन् । अत एव 'परिनिष्ठितोपि नैर्गुण्ये' 'आत्मारामाश्च' 'नैकात्मतां में स्पृद्धयन्ती' सादिवानयानि । नापि मर्क्ति विना कृतं ज्ञानं कैवल्यक्रणीम-वित्तमहित, मिकसहितसैव तस्य मुक्तिसाधकत्वात् । 'श्रेयःश्रुति मिक्तमुद्से'ति वाक्यात् । नतु यथाकयिन्मिकिहेतुत्वोक्तावपि भक्तेः स्वतम्रफलतं न सुम्रतिपदमिति चेत् ? मा-न्तोसि । स्तः पुरुपार्थत्वेन कृतायास्तसास्तयात्वस दुर्वारत्वात् । अत एव प्रमुचरणै-रमाणि भक्तिहंसे 'सेहोत्पत्यनन्तरं खव्यसनतः खतन्नपुरुपार्यत्वेन कियमाणः अवणा-दिरुतमः पुष्टिस्तपं इति । एवं सति 'मत्सेवया प्रतीतं च' 'सालोक्यसार्थिसामी व्यसा-रूप्येकत्वमध्युत' 'मधुद्धिद्सेवातुरक्तमनसाममवोपि फल्गुः,' 'अनिमित्ता मागवती मकिः सिद्भिरीयसी' 'भगवान्मजतां मुकुन्दो मुक्ति ददाति कहिंचित्सा न मक्तियोगम्' 'एवं

धर्मेमंनुष्याणाम्' 'मिक्तं छन्धवतः' 'भक्तया सञ्चातया भक्तया,' 'तस्मात्मद्भक्तियुक्से' स्यादिवचनानि सङ्गच्छन्ते । तद्दृद्धावितिक्तानि साधनान्याहुः त्यागाच्छ्रवणकितना दिति । मिक्तमार्गविरोधिदेवान्तराश्रयादेस्त्यागाङ्कगवन्नामचित्रादेः श्रवणात्किर्वनाच कर्मणोरिव श्रवणकीर्तनयोविरोधो नास्तीति वोधनार्थमेकवद्भावः । श्रवणकीर्तनयोक्ष ठक्षणत्वेन स्मरणस्वाचार्यमक्तिविश्वासादीनामिष संग्रहः । न चाप्रमाणसिद्धान्यन्याश्य स्यागश्रवणादीनीति वाच्यम् । 'यो वै स्यां देवतामितयज्ञते, श्रस्ताये देवताये च्यवते, न परां प्राप्नोति, पापीयानमवित' 'यावदन्याश्रयस्तावत्', 'अनन्यचेताः सततं,' 'अनन्या श्रिन्तयन्तो माम्,' 'श्र तत्ते अद्य शिपिविष्टः नामार्यः श्रंसामि वयुनानि विद्वान्, तं त्रा ग्रणामि तवसमतव्यान्क्षयंतमस्य रजसः पराके' 'तस्मात्सर्वत्मना राजन्' 'तस्माद्भावे 'तस्मादेकेन' 'तम्र स्तोतारः' 'शृण्वन्यणनसंस्मरयन्' 'शृण्वन्ति गायन्ती'सादिश्रुतिपुतः णवाक्यसिद्धत्वात् ॥ १ ॥

मितवृद्धौ साधनान्यभिधाय तत्प्रतिभुवं प्रकारमाहुः वीजदार्ह्यप्रकारस्ति । वीजदार्ह्यप्रकरस्तु गृहे स्थित्वा स्वधमेतः । अञ्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूज्या अवणादिभिः॥ २॥

तुशब्दः प्रकारान्तरव्यवच्छेदकः। वीजस्य भगवद्भावस्य दार्ढ्यजनकः प्रकारी भगवद्भजनस्थण इत्यर्थः । यद्वा । वीजस पूर्वोक्तरूपस स इत्यर्थः । तमेवाहुः गृहे स्थित्वा स्वधमतः अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजवा अवणादिभिरिति । स्व मंतोऽप्रिहोत्रादेगृहे अव्यावृत्तः कर्तव्यान्तरव्यासिकशून्यः श्चित्वाऽचळ्या मूला कृष्प सदानन्दं, 'कृपिर्भूवाचक' इति वाक्यात्, श्रवणादिभिः पूज्या मजेदित्यर्थः । इह सेही धिक्यवेधुर्येण विधीयमानायाः सेवायाः प्जासाम्यात्पृजापदमुक्तम् । तन्नाद्यक्तप्जाया वीतलशहसिंखिलसानाचिमधानेन भक्तिमार्गिवरोधात् । अथवा । ननु कृष्णभजनप्रकर्षे ति दिस्तिविषयकागमाद्यक्तयज्ञोक्तेरयुक्तत्वेन शक्ते कथं पूजापदोपादानमुषपदात इति चेत्। इस्यम् । सन्ति हि वहवी भारमजनप्रकाराः, तदन्तर्निविष्टा भवति भावपूर्विका प्जापि । जत एव शुद्धपृष्टिमागीचार्यः प्रमेयप्रकरणीयसप्तमाध्याये 'पूजां दधुविरिचितां प्रणयान्छोकै रित्यत्र गुणगाने हरिणीमाननिरूपणानन्तरं तद्भानद्दाः पूजारूपता निरू पिता । निह तत्र ताचिकी पूजा सुज्यते जातुचित्, तस्याः पृथमूपत्यात् । तेनवंभूतभावा तुसारिणी सात्राभिधित्मितिति तदुपादानमितरीथि । न चेवमप्यन्तती मक्ती पर्यवसानेन तसा एव वाच्यत्यात्संशिवतपूजोकिरयुक्तेति वाच्यम् । श्रवणाद्यमकिनवकान्तर्गतस्त भ्रमावप्जायाः शकृते पुरस्करणीयत्वेन क्षतेरमानादिति । यद्वा । धर्मान्तराणां परधर्मत्वेन परिदार्यन्यारम्यथमेतो मगवद्दमीतः सेवानुकूले गृद्देऽव्यावृत्तस्यक्तान्यव्यासिकरिति यान्त्। तपामृतः मन्, पृथ्वं सदानन्दं प्रोक्तया प्जया अवणादिमिर्भजेदिन्तर्यः । अत्र कृष्ण पदेनोक्ता भजने फठरूपता । स्चितोकरणे प्रस्वायो छिद्रव्यत्ययेन च । न चास्तिन्पक्षे विहितवर्णाश्रमधर्मत्यागे प्रस्वायपापिण्डत्वादिदोपप्रसङ्ग इति वाच्यम् । सेवासमयाभावे यथाधिकारं सर्वधर्मसम्पादनेनैव दोषापाकरणसम्भवात् । सेवासमये च सर्वधर्माणामन-वकाशिनराकृतत्वेन तदमावेपि हानेरभावात् । मत्कर्म कुर्वतां पुंसा'मिति वान्यात् । कदाचिद्दोपापातेपि भगवतैव तदपगमोपपत्तेश्व । 'स्वपादमूलं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्यमा-वस्य हरिः परेशः । विकर्म यचोत्पतितं कथित्रद्धुनोति सर्व हिद सिन्नविष्ट' इति वाक्यात् । मर्यादामार्गीयव्यवस्थेषा । शुद्धपुष्टिमार्गमभिनिविश्वमानस्य तु प्रभुचरणतामरसेकतानचेतसः कृतस्त्वकर्मकलापं परित्यजतोपि प्रमोरशिधिलपरिग्रहेण न किथदोपः, यतस्त्वामृत एव स पन्थाः । 'यदायमनुगृह्धाति भगवानात्ममावितः । स जहाति मितं लोके वेदे च परिनिष्ठिता' मिति वाक्यात् ॥ २ ॥

एवं तद्वृद्धिप्रकारं व्यासक्तिविरहितमगवद्भजनलक्षणमुक्त्वा, 'न हि कथित्क्षण-मिष जातु तिष्ठत्यकर्मक्न'दितिन्यायेन काचित्कव्यावृत्ताविष चित्तं, भगवित निधाय भजन-प्रयत्नमत्यजन्नासीतेत्यभिप्रायेणाहुः—

> व्याष्ट्रतोषि हरौ चित्तं श्रवणादौ यसेत्सदा। ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत्॥ ३॥

व्यावृत्तोषि हरी चित्तं श्रवणाही यसेत्सदेति । व्यावृत्तो लौकिककर्मव्यापृतोषि हरी स्वकीयदुःखहरणस्वभावे चित्तं निधायेति शेषः, सदा निरन्तरं श्रवणादौ तिव्रिमित्तं यसेन्त्रयतेतेत्यर्थः । यसु प्रयते तेन, यथा केनचिदुक्तं, 'परव्यसिनिनी नारी व्यप्नाणि गृहक्ष्मणि । तदेवास्त्रादयस्यतः परसङ्गरसायन'मितिवद्धद्वये हरिं धृत्वावश्यकसांसारिककार्यव्यापृतेनाप्यनन्तरम्नवरतं श्रवणादिप्रयत्तप्रवणान्तःकरणेन मित्तव्यमित्यर्थः । यदा । भगवत्कार्यव्यापृतोषि तत्परिसमाप्योविरितसमये श्रवणाद्यर्थमुद्यमं विद्ध्यादित्यर्थः । यतेन्दिति कचित्यादः । तत्र परस्पेपद्मनुदान्तेतामात्मनेपदानित्यत्याप्रसेतव्यम् । एवं प्रयन्तमानसानुपूर्व्यण प्रेमासिकव्यसनानि भवन्तीत्यादुः ततः भमिति । ततः श्रवणादित्यः प्रयमं प्रेम चित्तासङ्गद्रद्रति, पश्चाययेव सङ्गत्यदासिक्तभवित, व्यसनं च पुनर्यदा मवेद्विप्रसुप्रसुप्रसादप्राप्यत्वात्तस्य । कीद्यानि पुनः प्रेमासिकव्यसनानि । स्वागीचरे स्वतः श्रवर्तको मावः प्रेम । तथानेकविधमनोरयन्तको माव आसिक्तः । विषयेण विना स्यातुमग्रक्तियेन स मावो व्यसनमित्येवमाकत्यय । अत्र संग्रदृश्वोकौ । 'स प्रेम यः संनिद्याति मावः स्वतः प्रवृत्ति विषये स्वकीये । यशामिलायान् जनयेदनेकान्मायः स आसिक्तिरिति प्रसिद्धः । स्यातुमेव न शकोति विषयव्यितरेकतः । येन मावेन तं मावन्माद्वर्यसनसंज्ञकम् ॥ ३ ॥

एतत्सम्पत्ती बीजं रढं भवतीत्वाहुः बीजमिति ।

### षीजं तदुच्यते शास्त्रे दढं यन्नापि नश्यति । स्नेहाद्रागविनाशः स्यादासक्त्या स्याद्वहारुचिः॥४॥

भगवत्कृपादिना यदि व्यसनसमुद्भवस्तदा यद्भगवन्छास्त्रे बीजं स्रेहाङ्करस्वरूपम्यते तहुदमिशिथिलं भवति, अत एव विषयादिसंसर्गेण नश्यत्यपि न । व्यसनमावस्य वीजभावदार्व्यप्रमावधिरूपत्वादिति नावः । यद्धा । वीज यल्प्रमुपरिग्रहास्मक तद्यरि व्यसनं समुत्यद्यते, तदा मक्तिशास्त्रे हढं केनापि शिथिलीकर्तुमशक्यमुच्यते। अत एव कालः सत्सङ्गत्यादिनापि न विनश्यतीत्यर्थः । निह भगवान्निजाङ्गीकृतान्कदाचिदपि विहातुर्पत्तस्ते । तदङ्गीकारस्य नित्यत्वात् । एवमुत्तरोत्तरवलवत्तराणामेतेपामाद्ययोः कार्यमाद्व रत्तेहिते । स्रेहाद्भगवद्विपयकप्रेमणः शभुसेवाप्रतिकूले गृहे रागस्य विनाशो भवति । भगवद्यामस्य द्रागेव गेहानुरागनाशोपायत्वात् । 'तावद्रागाद्यः स्तेना' इति वान्यात् । श्रीसत्त्यमा चोक्तरूपया गृहेऽक्चिरासक्त्यमाव उपजायते । भगवदासकेत्तदितिरिक्तार्मत्त्वया चोक्तरूपया गृहेऽक्चिरासक्त्यमाव उपजायते । भगवदासकेत्तदितिरिक्तार्मत्त्वाच्यम् । तादशां भगवद्विपयकस्रेहसङ्गोपनार्थमेव सांसारिकतस्रकाशनादनेवमावे च भगवस्यपि तदभावादेवेत्युमयथापि दोपामावात् । लोकस्त्रहार्थमपि भक्तानामसस्य-व्यापारदर्शनात् । भजनौपयिकमवनाद्यनुरागस्य स्वधमपर्यवसायित्वेनौचित्यावितित्वाव ।

एव सित ग्रहाद्यतुरागिणामेवान वाधकत्वाखधर्मते स्फुरत इलाहुः ग्रहेति ।

गृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते । यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव हि ॥ ५ ॥ ताददास्यापि सततं गेहस्थानं विनादाकम् ।

भगवत्सम्बन्धित्रमासक्तयोर्ग्हस्थानां निवेकवैकल्येन गृहेनुरागाधिक्यातीव तिष्ठतां वाधकत्व, तत्र सेहाभावोत्पादकत्य। कलत्रपुत्रादिपोपणसामध्यांमावलक्षणदोपोद्धावनाः सम्मतिनागांतिमात्रनिष्ठातत्तयानात्मधर्मत्व च, भगति वानात्मत्व मासत इत्यर्थः। वस्तुः तस्तु, 'तेषां नित्रामियुक्तानां योगक्षेम वहाम्यह्म्' 'न मे भक्तः प्रणश्यति' 'न किहिंचित् मत्या शान्तरूपे नक्ष्यन्ति' 'तिस्मन्त्रसन्ने सकलाशिषां प्रमो', 'तिस्मन्सन्तुष्टे किमप्राप्य तिमलस्य भगवती' त्यादिवाक्येभ्यो मगवानेव निजमक्तनिसिलकार्यनिर्वाहाय जागरूपे इति वस्तुगतिमित्रदुपाममीपामेवेय कुमनीपति। अत एनं श्रीमदाचार्यभासत इत्यमित् । अयया। मगवदासिक्तयुक्तानामताद्यशासादिषु वाध-कन्यविमन्यान भनतीत्वाहुः गृहस्थानामित्यादि। अत गृहस्थपदेन भार्यापुत्रादयस्ता-तस्पानुद्यन्ते। तथा च सित तेषां विज्ञातीयभावतया तद्वात्मम् स्वमानप्रतिद्वदित्वेन स्वात्म-

भावस्वाभाव्येन च निजभावभद्गभीरूणां तेषु वाधकत्वं भासतेऽनात्मत्वं च । तथाभृतानां मगवस्येव स्फुरत्स्वात्मभावतया तदीयेष्यात्मीयताविर्भावात् । अत एव श्रीमदस्मदाचार्ये- कक्तं 'षुत्रे कृष्णप्रिये रित'रिति । एतेन 'न वारे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया मयन्ति, किन्त्वात्मनः कामाय पुत्राः प्रिया मयन्ती 'त्यादि श्रुतेरात्मसम्यविष्या पुत्रादीनां प्रिय- त्येन वाधकत्वमसम्मवीत्याशङ्का व्युदस्ता । एवं प्रेमासक्तयोः कार्यमुक्त्वा व्यसनस्य तदाहुः यदेति । यदा परमदुरापमनुपममुक्तमात्रात्मकं व्यसनं कृष्णे सदानन्दे स्वठीठासिहते स्यात्, तदेव कृतार्थः पर्याप्तार्थः स्यात्, कर्तव्यान्तरपरिशेषामावात् । अत एव व्यविविवातं त्यामावः श्रुपते श्रीमागवते, 'तद्यविनिवर्तितसर्यकामाः,' 'सन्त्यव्य सर्वविपयांस्तव पादमूत्रम्' 'क्षणं युगशतमिवे'त्यादिना । एवकारः प्रेमासिक्तमतोर्व्यविविवर्गाता । हिश्चव्येनात्र युक्तार्थतोक्ता, तद्भवविषातकसद्भावात् । तदेतदाहुः । तादशस्यापि प्रेमादिमतोपि सततमिवच्छेदेन सत्सङ्गाद्यमावेन गेहस्थानं मावस्य विनाशकं भवति । सत्सङ्गादसचिवस्य तस्य तादशत्वात् । न च व्यसनवतोपीदशवाधकास्तित्वं शक्य-शङ्गम् । तद्भावस्य स्वत्वक्षकार्यक्षमत्वेन सत्सङ्गादिभावाभावायत्तेर्युद्धिद्वासैस्तव्यितिरक्तमावानामेव साधकवाधकादिसम्बन्धितया प्रकृते वापशङ्गानवतारात् ।

ग्रहादेर्भावान्तरायरूपत्वं विदित्वा तदपहाय फलाय श्रयतेत यस्तस्य तदाहुः । त्यागं कृत्वा यसेचस्तु तदर्थार्थेकमानसः ॥ ६ ॥ रुभेत सुदृढां भक्ति सर्वतोप्यधिकां पराम् ।

तुश्रन्दः प्रकारान्तरन्यावर्तकः । यः पुमान्यहादिषु भगवञ्चनप्रतिवन्धं विद्युध्य तत्यागं कृत्वा मगवछीलाश्रवणिन्तनादिनिमित्तं यसेत् यसं कुर्यात्, कीदशः १ तदर्था- विद्यान्ति। तद्य मगवतो योधः श्रवणादिरूपस्तद्य एकं मानसं यस्य तादश इत्याः । यद्या । भगवतोर्थो लीला, तद्य तिन्निमित्तं तद्येषु तत्सम्यन्धिपदार्थेषु वा तथेत्यर्थः । अथवा । स चासावर्थभ्रेति कर्मधारये तद्यों मगवान् तद्य व्येत्वर्थः । स एवार्थः शास्त्र-स्कन्थादिषु यत्र । तादशं श्रीमागवतं 'शास्त्रे स्कन्ये प्रकरणेऽध्याये वाक्ये पदेऽद्वरे । एकार्थं सप्तथा जानन्नविरोधेन सुच्यतं इति श्रीमागवतार्थतत्त्वदीपवचनात् । तद्यं वा तथेति वार्थः । स एवार्थों वनं येषां ते । तद्यों मगवञ्चत्तास्तेषामर्थेषु कार्येषु वा तथेत्यर्थः । एतादशः सन् भाक्तं सुदद्धां विषयाद्यनिमान्याम्, 'प्रायः प्रगत्मया मत्त्या विषयेनीमिभ्यतं इति वाक्यात्, सर्वतो ज्ञानादिन्योप्यधिकामुत्कृष्टाम् । न चाधिक्ये मानाभावः । 'तस्मा-न्यद्रित्तस्त्यः' 'ज्ञानिवज्ञानसम्पन्नो मज मां मक्तिभावितः;' 'नैकात्मतां मे स्पृद्द-यन्ति' 'यितिष्ठितोपि नैर्गुण्ये' 'आत्मारामाश्चे'त्यादिवाक्यश्वतिसद्धत्वात् । विस्तरस्तु श्चीपदस्यक्षमुचर्लेरन्यत्र कृत्वदितं नेष्ट तन्यते । परामिक्यक्तापितिन्द्वन्नानन्दरसस्वरूपां स्रमेतः प्राप्तिस्वर्यः ॥ ६६ ॥

2

तर्हि निरन्तरायेऽसिन्नुपाये सित किमित्युपायान्तरमुपादेयमित्रत आहुः त्याग हि। त्यागे वाधकमूयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः ॥ ७॥ अतः स्थेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः । अदृरं विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥ ८॥

न हि लागो निष्प्रत्यूह फलाय कल्पते, त्यागे यतो बाधकानि दुःससर्गदुष्टः न्नमक्षणादीनि सद्वद्भिप्रतिक्षेपकारीणि भूयांसि सन्ति । न हि भगवत्पराद्भुखानामने कदोषदन्तुरितस्वान्तानां सङ्गस्तूर्ण मावभङ्ग न विधत्ते । न वा तथाम्तानाम चादिक मक्षयतो भगवत्यभीक्षणमविक्षिप्त मनो मवति । अत एवावैष्णवादीनामन्न न परिश्राह्मम् । तदुक्त पद्मपुराणे 'अवैष्णवानामन्न च पतितानां तथैव च । अनिर्पित तथ विष्णो श्वमांससद्य भवे'दिति । ननु वाधकानां बहुत्वे द्वावेव कथ कथितौ। दुष्ट संसर्गानदोपयो प्रवललादिति बुध्यस्व । तेन यदि भगवद्गजन गृहादिषु निर्वाध सम्प यते, तदा न परित्यागः श्रेयान् । तचेत्तत्र भार्याद्यभिद्रेषादिना सम्यड्न निर्वहति, तदा पूर्वोक्तप्रणालिकया त्याग एव कर्तव्य इति विवेकः । अत एव श्रीमदाचार्यस्तत्वदीप नियन्धेऽभ्यवायि 'भार्यादिरनुकूलश्चेत्कारयेद्धगविकयाम् । उदासीने स्वयं कुर्यास्रितिकूर्वे गृह सर्जे'दिति । द्वितीयस्कन्यविवरणे च 'दाम्पत्य भगवद्भजनार्थमपेक्षित'मिति । एव सामे दु सङ्गादेविधातकत्व निरूप्य तदोपनिराकरिष्णुः सता सङ्गः कचिद्भगवत्साने समाद् नीय इलाहु अत इति । यतस्त्यागे वाधकानां बहुत्वमत कारणात्कचिद्धरे सर्वदु खहर्त स्याने श्रीगोकुरुश्रीगोवर्धनादौ तदीयस्तत्सम्बन्धिमस्तत्यरे, स एव परः सर्विषक्षयोक्ष्ये येपा ताद्रशै., परमकाष्टापन्नवस्तुनिष्ठैः सह स्थेयमित्यर्थः । न च तत्राप्यसत्सङ्गादिसम्भ वादुक्तदोपानिवृत्तिरिति वाच्यम् । सर्वसमयसत्सङ्गवत्सु दुःसङ्गादिदोपाणामनवकायनि वारितत्वात् । न हि प्रतिदिन सत्सङ्गरसाखादिन कचिदन्यत्र चित्तप्रसाद्मासाद यन्ति । अत एव सत्महोत्कर्प श्रीमागवते गीयते । 'तुरुयाम रुवेनापि न खर्ग नापुन-मेवम् । भगनत्मिहसहस्य मर्त्याना किमुताशिष् इति । नतु यत्र कचित्सत्सद्गेन कार्यमिद्धे सद्धि सहावस्थान हरिम्थान एव कार्यमिति निर्दन्धो वक्तनन्थवित्रर्थक इति चेत्। मैतम्। तत्र बाहुल्येन तेषा सङ्गते सम्यक्सम्मवेन तदनुवृत्तेरात्रस्यकत्वात्। अन्यन तेपा त्रायशोनुरागनिरहेणानवस्थानात् । वहिमुखजनकृतोपद्रवशक्क्या स्थातुमश्रन्य त्याच । अत एवोक्त प्यमस्कन्धे 'न यत वैकुण्डक्या सुधापगा न साधवो भागवतास्तदी श्रया । न यत्र यज्ञेशमा महोत्मता मुरेशलोकोषि न याति सेव्यता'मिति । एव सर्ति तेपा मित्रियो स्थिति कथ कर्नव्येत्याकाक्षायामाहु अदृर्मिति। यथा मगनदीयाना विध न दुप्यत्युदेगादिना, न विष्टृतिमाप्तीति, तथाऽद्रु निकट यथा स्याचया, विप्रकर्षे दूरे वा स्थानस्यभित्यर्थ । अत्रायमात्रयः । सन्तो हि नितान्तमेवान्ते मगवत्क्रया भियः कुर्वन्तस्र- द्रसरभसिववशा मर्वान्त, ताननुसरन्यदि कश्चित्स्वलामं निश्चित्य तेपामासित्तमालम्बते, ते चेदितगूढरसं तदम्रतः प्रकाशियतुमशक्यमाकल्यन्तः, स्वयं ततो विरमन्ति चित्तोद्वेगवन्तः, तदा तस्य दूरिशितिरेवानुसरणे श्रेयसी, अन्यया मनीपितानिष्पत्तेः । अय द्यार्द्रहृदयतया-तिनिकटागमने नियोगं विद्धते, तिहैं तत्सामीष्यमेव समीचीनम्, अनुसरणानुकृलतया समीहितसिदिहेतुत्वादिति । यद्वा । स्वस्त चित्तं यथा दुष्टं न भवति तथा सिन्नकर्षेण विषक्षेण वा स्थेयमिलार्थः ॥ ७, ८॥ ।

एवं सत्सङ्गाद्यगताशेषदोषसात्रिमन्यवस्थामाहुः सेवायामिति । सेवायां वा कथायां वा यस्यासिक्तदेढा भवेत् । यावज्ञीवं तस्य नाशो न कापीति मतिर्मम ॥ ९ ॥

यस सत्सङ्गादिकमनुतिष्ठतः श्रीकृष्णसेवायां स्वतन्नपुरुषार्थत्वपिरसूर्वा द्दा निश्चठासिक्तमेवेत्, कथायां वा, तस्या अपि सेवासमत्वात्, तस्य यावजीवं श्राणिशिति-पर्यन्तं नाशः फलामावः कापि न स्मादिति मम मितः । अतो नेह सन्देहः कर्तव्य इति मावः । यद्वा । मम मितरेवं मगवान्परमकृषान्तः कथं वा तस्य द्येतेति न वेदितुं शक्यिमिति मावः । ननु सेवायाः कथायाश्च कथं साम्यम् । इत्यम् । तथाहि । सेवा नाम चित्तस्य तदेकप्रवणत्वम् । 'चेतस्तव्यवणं सेवे'ति ठक्षणामिधानात् । तत्सम्पादिकायाः कृतरिपि तथात्वम्, अन्यथा तस्याः परत्वानुपपत्तेः । अत एव 'मानसी सा परा मते'त्यभाणि । तेन यथैतस्या मगवद्भावतद्भक्तमङ्गादिसाधकत्वं नान्तरीयकानन्तकार्यसाधकत्वं च, तथा कथाया व्यति साम्यं दुरपवादम् । अत एवेताद्शामिप्रायेण 'कथारितपु सक्तस्य कथका अपि मिलन्ति, प्रेमापि भवति, आनुपद्धिकं चान्यद्देव मवती'त्युक्तमाचार्यः ॥ ९ ॥

नतु कचित्काननादावेकान्ते वासं विधाय भगवन्नामठीठादिकमेव चिन्तनीय-मेकाकिना, किं मगवद्भक्तसङ्गेनापीति चेत्तत्राहुः।

> वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इप्यते । इरिस्तु सर्वतो रक्षां करिप्यति न संशयः॥ १०॥

तुशब्दः श्रह्माब्युदासकः । यहक्तमेकान्तेन नामचिन्तनमेन कार्यं, न सत्सङ्ग इति तत्सत्यम्, परन्तु यदि वाघस्य मोगचिन्तोद्देगळक्षणस्य सम्भावना न मृतेत्, सा चेत्सात्, तदैकान्ते वासो नेष्यते, चित्तचाद्यस्यादिना नामचिन्तनाद्यनिर्वाहात् । अतः सत्मङ्ग एव कर्तव्य इति भावः । नन्त चित्तविक्षेपादिरान्तरो वाघः सत्मङ्गादिना नि-वर्तताम्, चाहां चौरव्याधादिभयं तु दुःपरिहरमिति चेत्तत्राहुः हरिरिति । तुशब्दः प्रकार-मेदावेदकः । हरिर्मक्तदुःखदर्ता सर्वतो वाह्यादान्तराच वाधकाद्रक्षां करिष्यति । अस्मि-वर्षे संशयो नान्तीत्यर्थः । न हि भगवान्मक्तदुःखं क्षणमात्रमपीक्षितुं क्षमते ? निरुपम-

परमानुकम्पापूर्णत्वात् । अत एव हरिपदमुपात्तम् । भक्तदुःखहर्तृत्वस्य तदसाधारणधर्मिः त्वात् । तदाहुराचार्याः 'यथा गन्यः पृथिव्याः, एवं भगवतो भक्तदुःखनिवर्तकत्वं मिति । यद्वा । सर्वतः सुदर्शनादिना रक्षां हरिः करिष्यति, नात्र संशय इत्यर्थः । 'अव्याहतिन कृष्णस्य चकादीन्यायुधानि तं, रक्षन्ति सक्छापक्चो येन विष्णुरुपासितः । सक्नदेव प्रमाय तवास्मीति च याचते । अभयं सर्वभूतेम्यो ददाम्येतद्वतं मम । कौन्तेय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणश्यती'त्यादिवाक्येभ्यः ॥ १० ॥

एवं प्रस्तुतमरोपं शास्त्रमुपवर्ण्येतदर्थपरिज्ञानपूर्वकपाठफटोपन्यासपुरःसरमुपसंहरिन।

### इसेवं भगवच्छास्त्रं गृहतस्वं निरूपितम् । य एतत्समधीयीत तस्यापि स्यादृढा रतिः॥ ११॥

इतीति समाप्तौ । एवमुक्तप्रकारेण भगवच्छास्त्रं भगवद्गक्तिप्रकारप्रतिपादनात् निरूष्टिनिप्तिमिष गृहत्तत्त्वं गुप्तस्वरूपम्, भगवदनुगृहीतैरेवेतदिभिप्रायस्यावगन्तुं शक्यत्वात् । एतद्यः पुमानुदितभाग्यो भगवदीयानुग्रहेण विचारेण वा सम्यगर्थावगमपूर्वकमधीयीत पठेष्टिनिस् भगवति दृढा स्थिरा रितः स्थादित्यर्थः ॥ ११ ॥

श्रीमरकत्याणरायाङ्गजन्मा गोपेश्वराभिधः। विवृतिं भक्तिवर्धिन्याः कृतिनिर्वृतये व्यधात्। यद्यप्यतिहृद्यास्याः पितृचरणैर्निर्मिता विवृतिः। तद्वपरिकरणेऽन्यस्या आघोषो भूयतेनत्पम्। तेपामतिकरुणानां तथापि वालेन संरचिता। निजपाठितगुणनेव प्रीत्यै नित्यं भवित्रीयम्। इमां श्रीवल्लभाचार्यपदपङ्गजिकद्वराः। पश्यन्तः सन्ततं सन्तः सन्तुष्यन्तु गुहुर्मुहुः॥

इति श्रीमद्रोक्तराधीशपदपङ्के सहिनरितशयरितवर्तमप्रवर्तकोद्देलद्भगवलीलामहारसाव्धिसंमुच्छलद्भावकलोलसंबिलितसकलखरूपश्रीवलभाचार्यवदनचन्द्रचञ्चचारुतमवचनमरीचिनिचयप्रोदञ्चित्रःसीमानन्दिनकुरुम्बकरित्वतीकृतिनजभृत्यनिकरचेतश्चकोरकानविधकातुक्तम्पानिधानश्रीविष्ठलाभिधानप्रभुचरणपयोरुहरेणुकणमात्रसर्वस्वश्रीकत्याणरायतनुजगोपेश्वरित्रिः
चिता मिक्तविधिनीविष्टतिः समाप्तिमुपागमत्।

श्रीविष्टलपदपद्भलिक्करगोपेशसुरचिता या । तां श्रितानां तोपाय रोपाय द्वेषिणामस्तु ॥ अनया फुपया तेषां कृतयामितया मया । सदायी वल्लमाचार्याः प्रसीदन्तु सदामिय ॥१॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

## श्रीपुरुपोत्तमकृतविवृतिसमेता ।

प्रणम्य गोकुलाधीसभक्तिमार्गाञ्जमास्ततः । आचार्यास्तद्दयादृष्टचा न्याकुर्वे भक्तिवर्धिनीम् ॥ १ ॥

अय श्रीमदाचार्यचरणा मगवता एकादशस्कन्धे चतुर्दशाध्याये 'न साधयति मां योग' इत्यत्रोपलक्षणविधया सर्वेषां योगादीनामुपायानां स्वासाधकत्वमुक्त्वोर्जितार्याः भक्तेः स्वसाधकत्वमुक्तम्, तत्र किं नामोर्जितत्वमित्याकांक्षायां प्रवृद्धत्वमेवोर्जितत्विमत्य-भिसंधाय मक्तिवृद्धपायं स्वीयानामर्थे वक्तं प्रतिजानते यथा भक्तिरित्यादि ।

### यथा भक्तिः प्रवृद्धा त्यात्तयोपायो निरूप्यते।

तत्र मित्तशब्दो माहास्यज्ञानपूर्वकसुद्दसेहे रहः । 'माहास्यज्ञानपूर्वस्तु सुद्दः सर्वतिथिकः । सेहो मिक्तिरिति प्रोक्तस्या मुक्तिने चान्यथे'ति पत्राप्तस्यतः, 'सा परानुरिक्तिरीक्षरं इति ग्रांडिल्यस्त्रोक्ताद्भिक्तिलक्षणात्, 'रितर्देवादिविषया भाव इस्पिधीयतं इति मावलक्षणस्मृतेश्च । सेहश्च ज्ञानादिग्योतिरिक्तो मनोधमिविशेषः । प्रीणाम्यनुरच्यामि सिद्धामीखनुव्यवसायेन मानसप्रत्यक्षगम्य इति ग्रांडिल्यस्त्रमाध्ये स्वप्तेथराचार्यंव्यवसायनात् । नचैवं सित सेहमात्रमेव मिक्तिरिति शंक्यम् । 'गोप्यः कामाद्भयाकंसो द्वेपाचैद्यादयो नृपाः । संवन्धादृष्णयः सेहाय्यं भक्तया वयं विमो' इति सप्तमस्कन्धीयनारदवाक्ये मिक्तिहेयोनिर्देशभेदस्य विरोधापतेः । उक्तपश्चरात्र-स्मृत्यादिषुक्तानां तिद्योपणानां वैयर्थ्यापतेश्च । तस्मात्ताविद्योपणितिश्चित् एव रहते, न केवल इति निश्चयः । योगविचारे तु 'भज सेवाया'मिति धातोमीवे क्तिन्त्रस्यये कृते मिक्तिरिति भवति । मावश्च कियासामान्यम् । प्रकृतिप्रत्यये सहार्य वृतः, तयोस्तु प्रत्यः प्राधान्यनेति वैयाकरणिनयमात् धात्वर्थव्यंग्या या प्रधानमृता किया तत्र पर्यवस्यति । प्रधानभृता च किया मानसेव । 'अन्यत्रमना अमृत्वन्नाप्रण्वम्, अन्यत्रमना अमृत्वन्नाप्र्यमेतिवानसनेयश्चतौ मनसः प्राधान्यश्चावणेन तिक्रियाया एव प्राधान्यस्मीचित्यात् । तथाय सेवाभिव्यंग्या प्रेमरूषा मानसी सेवा मिक्तिरिति तत्र योगरुदः सिद्धिति ।

१ तृतीयस्वन्धे च 'सा श्रद्धानस्य विवर्धमाना निरक्तिमन्यत्र करोति वुंस । हरे. पदानुस्मृति-निर्मृतस्य समस्तदु खाल्यमाशु धते' इति । २ साम्यमिति पाठः ।

तथाच अवणादिनवकेषि पारिभाषिकः । 'अवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम्। अर्चनं वन्दनं दासं सख्यमात्मनिवेदनम् । इति धुंसार्पिता विष्णौ मक्तिश्चेन्नवस्थणे ति सप्तमस्कन्धे प्रह्णादवाक्यात् । अन्ये तूपासनायामपि भक्तिशब्दं प्रयुक्षते । नैयाविकास्त आराध्यत्वेन ज्ञान मक्तिरित्याहुः । तन्मते चुद्धिविशेष एव मक्तिः । वस्तुतस्तु तत्र सारूप्यप्रयुक्ता गौणी । पूर्ववद्रुख्यादिज्ञापकप्रमाणामावात् । तृतीयस्कन्धे पञ्चविशाध्याये श्रीकृपिलदेवैस्तु 'काचित्त्वय्युचिता मिकः कीदशी मम गोचरे'ति देवहृतिप्रश्ने देवानां गुणिहङ्गानामानुश्रविककर्मणाम्। सत्त्व एवैकमनसो वृत्तिः स्वाभाविकी तु या, अनिमिता भागवती मक्तिः सिद्धेर्गरीयसी, जरयत्याशु या कोशं निगीर्णमनलो यथे'ति खरूपकार्य लक्षणाम्यां वोधिता । तत्र एकमनसः पुंस इन्द्रियाणां स्वामाविकी अनिमित्ता सत्वोपार्ष मगवति वृत्तिनिष्ठेति स्वरूपलक्षणम् । कोशजरणं च कार्यलक्षणमिति सिध्यति । तस्तुनौ धिन्यां सत्त्वपद सांख्यानुसारात् 'वस्तुतस्तु मूलरूप' इति व्याख्यातत्वात्सपष्टम् । अर्ष्टी विंशाध्याये तु 'मक्तियोगो वहुविध' इति पुरुषखमावभेदकृतमार्गभेदेन मक्तियोगस वहु विधत्व प्रतिज्ञाय, त्रिविध सारितकराजसतामसमेदेन तदेव नवधा त्रिभिः श्लोकरिमधाय ततो 'मद्गुणश्रुतिमानेण मयि सर्वगुहाशये । मनोगतिरविच्छिन्ना यथागंगांमसोम्बुधौ रुक्षणं भक्तियोगस्य निर्भुणस्याप्युदाहृतं मिखनेन भगवद्गुणश्रवणमात्रात् भगवत्यविचित्रा मनोगतिं यो जनयति सः भावैः निर्गुणभक्तियोगाल्य इत्येव लक्षितः । ततः 'अहैतुक्य-व्यवहिता या मक्तिः पुरुपोत्तमे । सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमान न गृह्णन्ति निना मत्सेवनं जना' इति साधीभ्यां कालकर्माव्यवहिता पुरुपोत्तम्विष्यिणी स्वतः <u>पुरपार्थरूपा या सेवा सा आखन्तिकभक्तिरित्येवलक्षिता। अत्र च मक्तिशब्दः प्रेमसेवार्या</u> योग्रह्यो गृहीत इति 'साठोक्ये'तिवाक्यादवसीयते । अयमेव चैकादशस्कन्धे द्वादशा-ध्याये 'केनलेन हि भावेन ,गोप्यो गावः खगा मृगाः। येन्ये मृहिधयो नागाः सिद्धा मामी-सुरक्षसे'त्यादिभिः श्लोकैभगवता परामृष्टो ज्ञेयः । एवं भक्तिशब्दस्यानेकार्थत्वे सति प्रकृते का वा निवक्षितेति चेत् ? उच्यते । आचार्याणां भगवदाज्ञ्या एकादशस्कन्धे भगवदिभितः हितो यः सुगोप्यः सत्सङ्गरुम्यो भाव उक्तः, स एवाभिसंहितः । सिद्धान्तमुक्तावत्यां 'चेतस्त-रप्रमणं सेने'ति कथनात्, तद्विनरणे प्रश्चचरणेरपि 'ता नानिद'विति द्वादशाच्यायवात्यस जिल्लात्, प्रकृतगन्येपि तत्रत्यचतुर्दशाष्याययाक्योक्तसत्सद्गश्रवणकीर्तनात्मकसाधनाना मिषानाच । न च चतुर्दशाध्यायोक्तमाधनानां द्वादशाध्यायोक्तमाय प्रति साधनत्व क्यमिति शंक्यम् । चतुर्दशाध्याये तसीव मक्तिशब्देन परामशीत् । द्वादशाध्याये 'न री-

<sup>ी</sup> प्रामानवासायदिति पाट । २ एकोनविधाय्याय इति पाट , शशाधिको विज्ञो स्त्रकोतिविधे गोराविध । सार्वे ग्याये । १ तेन सन्धो गतिर्यन भावेनेति विष्रहः । एव 'अकिरस्य भवनित्रस्य पन कम्पनश्यदेद्यि । ४ प्रियम गाभनेष्यपि, सतो न भवरातुमद्वाप्यस्वविधेषः ।

न्यति मां योग' इत्याद्यक्तस्य योगादीनामसाधकस्यात्रापि 'न साधयति मां योग' इत्य-नेन प्रत्यभिज्ञानेन तथा निश्चयात् । अतस्तस्य या पूर्वावस्था 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्त्वि'ति म्बरात्रवाक्ये उक्ता, साम विवक्षिता, तसाः पूर्वोक्तरूपोर्नितत्वार्थमेव प्रयतनात् । तथाच सा यथा येन प्रकारेण प्रयुद्धा ऊर्जिता स्यात् तथा तेन प्रकारेण उपायो बुद्धिस्थो निरूप्यत इत्यर्थः ।

एव प्रतिज्ञाय अधिकारिभेदेन प्रकारद्वयं वदिष्यन्तो मुख्याधिकारिणो भक्तिप्रवृद्धेरधि-कारबठादेव सिद्धत्वात्तदनुक्त्वा प्रथमं मध्यमाधिकारिण उपायमाहुः यीजभाव इसर्धेन ।

### वीजभावे दृढे तु स्यारयागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥ १ ॥

वीजरूपो भावः भगैवदनुप्रहजन्यः प्रेमा । तस्मिन्वक्ष्यमाणरीतिकव्यसनरूपतया दृढे सित । तुः साथनान्तराश्रद्धानिरासे । तदा त्यागांच्छ्रवणकीर्तनात्स्यात् । विरहानुभवार्थं सन्यासनिर्णयोक्तप्रकारकः सवासनग्रहपरित्यागस्त कृत्वा तदुत्तरं यच्छ्रवणसहित कीर्तनं तस्मात्स्यौदित्यर्थः । अत्र अवणानन्तरं कीर्तनस्य कथनाच्छुतानां स्वरूपगुणठीलानां भावन कीर्तनात्पूर्वमर्थवलात्प्राप्यते । एतदिभिप्रायेणैव सन्यासनिर्णये भावो
भावनया सिद्धः साधनं मित्युक्तम् । निरोधलक्षणे चाशसाः प्रथमतो निरूपिताः । तथाचैतैश्रत्भिर्भक्तिरूर्जितलक्षणवती प्रवृद्धा भवतीत्यर्थः । एतदेव निरोधलक्षणप्रन्थे भहतां
कृपया याव'दित्यारम्य 'तदध्यासोपि सिध्यती'त्यन्तेन फलानुमवपर्यन्तं प्रपन्नित जैन
यम् । तन्मया तत्रैव विवृतमिति नेहोच्यते ।

प्रायस्त । पृष्टिमार्गाचार्यानुप्रहपूर्वकभगवित्रवेदनानन्तरभाविनमगीकारं घीजभावन्तेन केचिदाहुः । अन्ये तु मक्त्यसाधारणकारणमहदनुष्रहसत्ताम् । इतरे चाल्पं सेहम् । तथा त्यागपदेन भगवदतिरिक्तत्याग केचिदाहुः । अन्ये तु एतन्मार्गीयातिरिक्तसाधन-त्यागम् । इतरे तु मक्तिमार्गविरोधिनोन्यभजनादेस्त्यागम् । तेन तन्मते गृहस्थित्यिरो-धी त्याग आयाति । मन्मते तु गृहस्थितिविरोधीतिभेदो विध्यः ॥ १ ॥

अतःपरं जधन्याधिकार्यर्थं प्रकारं विदिष्यन्तः पूर्वं वीजदार्ख्यप्रकारमाहुः बीजिसादि । बीजदार्क्यप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधमेतः । अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः ॥ २॥

बीजं पूर्वोक्तम् । तद्दार्क्यत्रकारस्तु निरूप्यत इति शेपः । गृहे गृहस्राश्रमे खित्वा स्वधमेतः वर्णाश्रमधर्मतः पूर्वसिद्धादन्यावृत्तः अपरावृत्तः । 'आचार्यकुलाहेदमधीत्य गुरोः

१ साधारणसत्तारूपप्रेमन्यावर्तक विद्येषणम् । 'नासतो विद्यते भाव' इति गीताया ततुन्तम् । प्रेमा-पि सत्तारूप विषयमेहन्यारुत्त । विशेषणादित्युक्तम् । २ एकादशस्त्रीकादशैष्यायितिध्यति । ३ स्यमकहन् प्रमणरिणामान्तिमेन द्यादिमस्य सपद्य कारिकोचा भक्तिरुद्धि स्यादिति नोपशमविरोध ।

कर्मातिशेषेणामिसमावृत्य कुटुम्वे शुचौ देशे खाध्यायमधीयानो विकालिया । सर्वेन्द्रियाणि संप्रतिष्ठाप्याहिंसन् सर्वाणि मृतान्यन्यत्र तीर्थेम्यः, स खल्वेनं वर्तयन् यावराष्ठ्र मखलोकमिसंप्रधते, न च पुनरावर्ततं इति छान्दोग्यस्थे गृहिणोपसंहारस्त्रविष्य वाक्ये तथा सिद्धत्वात् । एकादशस्कन्धे उद्धवप्रश्ने मगवताप्याचारलक्षणस्य वर्णाश्रम धर्मस्य भजनाङ्गत्वेनोक्तत्वाच । तं कुवन् कृष्णं पुरुपोत्तमं भजेत् । तत्र साधनं पूजाश्रम णादिकं च । तदाहुः पूज्या श्रवणादिकिरिति । अत्र पूजा यथालब्धोपचारैः स्व नालंकरणादिक्तं स्वरूपसेवनम्, अर्चनापरपर्यायम् । तत्रेय पूजनप्रयोगदर्शनात् श्रवणादि त नविषयं प्रसिद्धमेव । तैर्भजेत् सेवेत । प्राथमिकमगवदनुग्रहेण जातामद्वश्रम् भक्तिमनया साधनमर्थादयामिव्यञ्जयन् वर्धयेदित्यधः । यद्यपि नवस्वर्चनम्पि श्रविग्रित वधापि तस्यावश्यकेत्वाय विशेषकलसाधकत्वाय च प्रथमं पृथङ्किर्देशः । नचोक्तश्रित मगवद्दाक्यवोधितप्रकारकस्य वर्णाश्रमधर्मस्येदानीमभावाद्रजनस्य व्यङ्गतः शङ्गम् समनस्कन्धे स्वधर्माचरणं शक्ये ति नारदवाक्येन, निवन्य आचार्थरपि 'स्वधर्माचर्य वक्तरे'ति नारदवाक्येन, निवन्य अचार्यरपि 'स्वधर्माचर्य वक्तरे'ति नारदवाक्येन, निवन्य आचार्थरपि 'स्वधर्माचर्य वक्तरे'ति नारदवाक्येन, निवन्य आचार्थरपि 'स्वधर्माचर्यः वक्तरे'ति नारदवाक्येन, निवन्य अचार्यरपि 'स्वधर्माचर्यः वक्तरे' स्वक्तरे उक्तरे ॥ २ ॥

अतःपरं वैधुर्यादिना तदशक्ती प्रकारान्तरमाहुः ज्यावृत्तोपीलादि । ज्यावृत्तोपि हरौ चित्तं श्रवणादौ यतेत्सदा ।

वैधुर्यादिना च्यावृत्तः खाशक्तया वर्णाश्रमधर्मातिवृत्तोषि हरी भगवत्यधहर्ति विशेष्टापित्वा श्रवणादो श्रवणाद्यम्, ताद्य्ये सप्तमी, यतेत् यतं कुर्यात् । अनुदातिहश्रण- सात्मनेपदस्यानित्यत्वात् परस्मेपदम् । न तु परार्थत्वात् । स्वतः पुरुपार्थत्वेनेय तत्क-रणस्य सिद्धान्तत्वात् । सदेति । निरन्तरममीहणं वा । एवध्य जयन्याधिकारिणोर्मध्ये यस्य सेवकसाधनसंपत्तिः तस्य पूजा श्रवणादिकं च वीजव्यक्तिसाधनम् । यस्य तु न पूजासाधनसंपत्तिः, तस्य तु मंगविधत्ततापूर्वकं श्रवणादिकमेव साधनम् । एतदेवामि- सन्वाय निरोधलक्षणमन्ये 'संसारावेशद्धशनामिन्द्रियाणां हिताय वे' इत्यारम्य आनंतं प्रपितं ज्ञेयम् । तन्मया तद्विवरणे व्युत्पादितमिति नेह पुनरुच्यते ।

प्रायस्त अव्यावृत्तरान्दस्य व्यासङ्गरित इत्यर्थमाहुः, व्यावृत्तराद्दस्य च व्यासक्त इति । सोप्र 'बारमिन सर्वेन्द्रियाणि संप्रतिष्ठाप्ये'ति श्रुत्येव सिष्यतीरसुपेक्षितः। व्यासक्त इति तु 'हरी चित्त'मिलादिनैव निवार्यत इत्युपेक्षितः । उक्षणाप्रसंगाविति पोप्यम् ॥ २५ ॥

९ माप्योत्तरवादिति मादः । ९ 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयं'ति शुगुकं विद्येषफटम् । कम्माद्विते इति चेत् १ 'तमेव महानुवचनेन माह्मणा विविद्यिनती'ति शुग्युकात् फलाहः । ३ विवरीत्तवस्थाप्रवेशाहः ।

एवं वीजदार्ख्यसाधनमुपदिश्य धीजामिन्यक्तिप्रकारमाहुः ततः प्रेमेखादि । ततः प्रेम तथासक्तिन्धेसनं च यदा भवेत् ॥ ३ ॥ वीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नश्पति ।

तत उक्तविष(मध्यम)जघन्याम्यां कृतादुक्तविषसाधनात्मेम हरी मवेत् । पूर्वोक्तो हरिशब्दोत्राप्यनुपजते । एवमग्रेपि घोध्यम् । प्रेमं च भावकन्दरुरूपं वोध्यम् । तथा-सक्तिः तदुत्तरं तादशेन तत्करणेन तदुत्कर्षावस्था रागादिरूपा मवेत् ।

कल्याणरायास्तु स्वविषये स्वतः प्रवर्तको भावः प्रेमशब्देनोन्यते, स्वविषये विवि-धमनोरधननको माव आसक्तिरिति तयोर्ठक्षणमप्याहुः । तद्दि युक्तम् । तथानुमवस्य सर्वजनीनत्वादिति ।

च पुनः यदा व्यसनं तिह्ना सातुमशिक्तिरियाकारकं यदा भवेत्, तच्छाक्षे मिक्तपरमकारणवीषके 'श्रद्धामृतकथायां म' इत्यदिक्षपे भगवता साधनपर्याक्षिकथनात् इंड वीजिमित्यस्माभिक्च्यते । इडले गमकमाहुः यद्यापि नद्यपत्तीति । नश्च श्रद्धाने । यद् दुःसंगादिना परिभृतं सद्दर्शनागोचरतां न प्राप्तोति, किन्तु संवदेव दश्यते, स्वयं चानुभूयते । तथाचैतदेव दार्ब्यठक्षणम् । श्रद्धस्येव कादाचित्कत्वादिति । अत्र पूलाश्चनणादिकं दश्यमेस्कन्धोक्तरीतिकमेव ग्राह्मित्सिमेप्रेतम् । नामाँवठीसमात्ती 'वाठठीठानाम-पाठात् श्रीकृष्णे प्रेम जायते । आसक्तिः प्रौढठीठाया नामपाठाद्भविष्यति । व्यसनं कृष्णचरणे राजठीठामिधानतः । तस्मान्नामत्रयं जाप्यं मिक्तप्राप्तेप्तुमिः सदे'ति कथनात् । एवं कीर्तनस्य निरोधठीठाविषयत्वे निश्चिते श्रवणसापि तिद्वपयत्वमेव निश्चितं मविति । तथा श्रवणमपि यत्र यन्नामसिद्धं, यथा च नामावत्यां यत्रोक्तं, तदनुसंधानपूर्वकमेव संपा-दनीयमिति च । तथा पूजाया अपि । तेन नवानामप्येकरूपत्वं निश्चितं भवतीति मम प्रतिमाति च पर्याः संकीर्तनादिष्णुरात्मानं संप्रयच्छती'त्युपक्रमोक्तफठिवरोषः शंकनी- यः। तस्यावर्तनिसिद्धात्कीर्तनितिसद्धः । उपसंहारे निरन्तरे जाप्योक्त्या तथावसायदिति ।

एवं दृढवीज्ञेक्षणमुक्त्वा तिसङ्घर्यं तदुत्पादकानां प्रेमाद्यवसानां सिद्धिज्ञापकं रुक्षणं क्रमेणाहुः स्तेहादित्यादि ।

स्तेहाद्रागविनाशः स्वादासक्या स्वाद्वहारुचिः॥ ४॥ गृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते । यदा स्वाद् व्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्वात्तदेव हि॥ ५॥

१ 'बीज तदुच्चत' इत्युत्तरप्रन्यात् । 'सेवाया या क्याया वे'लज सेवाधवणादिसरी हता भक्ति-इंसीका । २ 'प्रातराशी विभेरतु'रिलारम्य 'नीवी वस्तिवे'ल्यन्तम् । ३ तत ध्रेनेलश्रीकरायनेषु ना-सात्तवसाधनप्रवेदात् तत इलस्य नामात्मकमाधनमाहु ।

अत्रेतहोध्यम् । भक्तिः स्रोहितशेष इति पूर्व च्युत्पादितम् । तत्कारणं तु भगवद्धं विशेष एवानुग्रहाख्य इति भक्तिहेतुनिर्णये स्थितम् । सा चानुग्रहजन्या भक्तिः कविसाहसे वाभिव्यज्यते, कचिच्च सरसङ्गश्रवणादिसाधनद्वारा । तत्र ये गुद्धपुष्टावंगीकृतास्तेषु तु सह सेवाभिव्यज्यते, कचिच्च सरसङ्गश्रवणादिसाधनद्वारा । तत्र ये गुद्धपुष्टावंगीकृतास्तेषु तु साधनद्वाराभिव्यज्यते, किञ्चित्कार्यार्थ तेषु प्रतिबन्धतिन्नवृत्त्योर्दर्शनात् । तथापि 'लोकिकत्वं वैदिकतं कापव्यात्तेषु नान्यथा । वैष्णवत्वं हि सहज'मिति लक्षणं तु न व्यभिचरिते । एवं सित येषु साधनद्वारा मक्त्यमिन्यक्तिः, तेषु साऽनुद्धता भावरूपेण मनिस तिष्ठति, तत्त पूजादिषु साधनेष्वनुष्ठीयमानेषु प्रेमादिरूपेण कमादुद्धता भावरूपेण मनिस तिष्ठति, तत्त पूजादिषु साधनेष्वनुष्ठीयमानेषु प्रेमादिरूपेण कमादुद्धता भवति । अभियुक्तास्तु भावः स्थावस्थासप्तकमाचक्षते । 'भावः प्रेम प्रणयः स्तेहो रागानुराग्व्यसनानी'ति । अत्र च पूर्व वीजाभिव्यक्तिप्रकारकथने 'ततः प्रेमे'ति प्रेमश्रव्देन पूर्वावस्थां निर्दिश्यात्र तदिमञ्जापककथने यत्सेहशब्दः प्रयुक्तः, तेन प्रेमप्रणयस्तेहाख्यास्तिस्त्रोवस्था यदा भवन्ति, तदा भावन्त्र वणाचितिरिक्तेषु रागिवनाशो भवतीति स्व्यते । तथा च इतररागिवनाशस्तत्राचुर्यानि ज्ञापकं लक्षणम् ।

रागानुरागात्मकावश्याद्वयरूपासक्तिप्राचुर्याभिज्ञापकं स्वसणत्रयमाहुः आसक्त्यां स्याङ्ग्रहारुचिरित्यादि। रुचिराकांक्षां गृहारुचिर्गृहाकांक्षां अभवः उपेक्ष्यत्वमिति यावत्। सा आसक्त्या स्यादिति। तदासक्तिप्राचुर्यामिज्ञापकं स्वक्षणम्। स्वध्णान्तरमाहुः गृहस्थानाः मिलादि। गृहस्थानां चेतनाचेतनानां भगवति समर्पणानन्तरं भगवदीयत्वानुसन्याति तेष्वंशतः स्वीयत्वाभिमानस्यापि विद्यमानत्वात्तमादाय तेषां पृजाश्रवणादिसाधनवाधकत्वं स्वस्य भासते, सर्वेषां चित्रकमेत्वारस्यभावभेदेनान्यविनियोगसंभवात्तिक्रन्ताया अकरणीं तेषु स्वाभिमानस्य सहसाऽनिद्यत्तरत्वायत्त्यापि तिचन्तादिसंभवेन 'गृहष्वतिधिवत् वसं' निति न्यायस्य तदानीमसंभवादिष तेषां श्रवणादिद्याधकत्वं स्वस्य भासते। किञ्च, अत्यः विनियोगादीनां स्यूलिक्षश्वरीरधमत्वात्तेषां तत्प्राधान्ये जीवस्यानुंस्मृतिः सतीत्सक्तर्याः त्मधमस गौणत्वानमूर्वे पापाणकल्पत्ववदनात्मत्वं च तेषु भासते। तथाचैतदुभयभानं गृहस्थिति शिथिटीकुर्वदासक्तिदाद्यं संपादयतीति पूर्वोक्तमुभयविषं भानमासक्तिप्राद्यं स्थलमित्यर्थः। अत्र स्थणत्वयक्षयनेन त्रितयमयने आसंक्तिपर्यातिवर्षेष्या।

प्रायस्त केचिदिमं मानं आसक्तिलक्षणत्वेनाहुः । अन्ये पुनर्व्यसनलक्षणत्वेन । वर्षे च स्वस्वरीत्वा तं तमाहुः । मम तु मगवानेवं प्रेरितवानिति मयैवं व्यास्यातम् । यद्याग एवाचार्याणामाशयस्य स्पेटलादिति ।

च्यमनस्य तदाहुः चद्त्यादि । यदि एवं प्रेगाराक्तिप्रक्षपीत्तरं व्यसनं 'तद्विना

भागारिमायन्येन वर्गमाना 'अन्तरा भ्वष्रामय स्थान्यन' इति श्वात । 'मणानामशि'रित्य'
भागारोगे । अतिराधनक्ये तथांचे । १ दिनीयद्यात्भवस्य सुन्यरवादिर्याः ।

म्यातुमशक्तिः'। सा भगवद्धणठीलादिप्राघान्यं विहाय, कृष्णे सात्, कृष्णे इति तादथ्यें समी, भगवत्स्वरूपार्थं स्वात्तदेव कृतार्थः स्वात् , कृतः अर्थः पुष्कलसाधनरूपो येन तादशः स्वात् , तादशत्वं विना साधनपौष्कल्यं नेति । 'एवं धर्ममनुष्याणामुद्धवात्मनिवे-तादशः स्वात् , तादशत्वं विना साधनपौष्कल्यं नेति । 'एवं धर्ममनुष्याणामुद्धवात्मनिवे-तिनाम् । मियं संजायते मित्तः कोन्योयोस्यावशिष्यतः' इत्यन्नवात्रापि साधनपौष्कल्येर्थ-दिनाम् । तथाच गुणठीलादिप्राधान्यं विहायवं सर्वात्मभावपूर्वकक्षारूपं खरूपपरत्वं श्वसनोत्कर्पाभिज्ञापकं लक्षणमिल्ययः । अयं च गुणलीलादिप्राधान्यत्यागो गुणोपसंहारे व्यसनोत्कर्पाभिज्ञापकं लक्षणमिल्ययः । अयं च गुणलीलादिप्राधान्यत्यागो गुणोपसंहारे व्यसनोत्कर्पाभवत्यते अभुचरणैर्व्युत्पादितः 'प्रकृतेपि सर्वात्ममाव' इत्यादिना । तेनैवं दैन्यं-पूर्वकशर्णभावनेन स्वरूपैपरत्वं व्यसनोत्कर्पलक्षणं पर्यवस्यति । एतावता दढवीजस्वरूप-पूर्वकशर्णभावनेन स्वरूपैपरत्वं व्यसनोत्कर्पलक्षणं पर्यवस्यति । एतावता दिवर्वाजसरूपन

एवं वीजमावे हहे सित सित्तवृद्धिः स्तत एवाग्रे भविष्यतीति न मन्तव्यम्, किन्तु गृहं सक्तव्यमेवेसाहुः तादृशस्यापीसादि ।

## ताहकास्यापि सततं गेहस्यानं विनाक्षकम्।

तादशस्य सर्व विहाय स्वरूपपरसापि सततं निरन्तरं गृहस्थानं विनाशकं तादश-स्वरूपपरतानाशकम् । एकादशस्कन्धे भगवता 'वाध्यमानोपि मद्रक्तो विषयैरजितेन्द्रियः । प्रायः प्रगत्मया मत्तया विषयैर्नाभिभूयत' इत्यादिभिर्मक्तेमीहात्म्यमुक्त्वा, अग्ने 'श्लीणां श्लीसिक्तनां सङ्गं त्यक्त्वा दूरतआत्मवान्। क्षेमे विविक्त आसीनिश्चन्तयेन्मामतन्द्रितः' 'न स्त्रीसिक्तनां सङ्गं त्यक्त्वा दूरतआत्मवान्। क्षेमे विविक्त आसीनिश्चन्तयेन्मामतन्द्रितः' 'न तथास्य मवेत्हेशो वन्धश्चान्यप्रसङ्गतः । योषित्सङ्गाद्यथा पुंसो यथा तत्सिक्तसङ्गत' इति तथास्य मवेत्हेशो वन्धश्चान्यप्रसङ्गतः । योषित्सङ्गाद्यश्चाने स्थित्वा स्वचिन्तनस्य कथनात् द्वाम्यां स्थादिसङ्गपरित्यागपूर्वकं निरुपद्रवे विविक्तस्थाने स्थित्वा स्वचिन्तनस्य कथनात् स्थादिसङ्गस्य, हेश्यन्धहेतुत्वकथनाच । तस्माजिरन्तरं गृहस्थितिस्त्याज्येव । किन्तु स्थानिसङ्गरेनसेवादिविधानेन गृह-स्थिति शिथिलीकुर्यादित्यथैः । एतेन वीजदार्व्यनिर्वाहप्रकार उक्तः ।

अतः परं यत्पूर्वं 'त्यागाच्छ्वणकीर्तनादि'त्यनेन मक्तिष्टद्विप्रकार उक्तरेतं च्युत्पादयन्ति त्यागं कृत्वेत्पदि ।

खागं कृत्वा यतेयस्तु तद्धीर्थेकमानसः॥६॥ रुभते सुद्दबं भक्ति सर्वतोष्यधिकां पराम्।

ĺ

संन्यासनिर्णये 'विरहानुभवार्यं तु परित्यागः प्रशस्यत' इत्यादिना आरंभदशाया

१ आर्तिविशेषो दैन्यम् । २ 'मुमुशुर्वे शरणमनुनले'दिति गोपालतापिनीये माहात्म्यं शरणस्तम् । ३ सोहमित्येष्यपरत्वं स्पारिमानस्पम् । उभयं मिककारणं बीजमाने निस्पितम् । ४ मिकरसस्यात्म्य- ३ सोहमित्येष्यपरत्वं स्पारिमानस्पम् । ५ गृहे स्थित्वा स्वधमेतो गृहस्थाश्रमे मजनं संयोगस्पं, विश्रमोगस्पं साग इति दिद्शात्मकमकेद्वितीयद्रस्प्रकारम् । ६ मिक.

-

यस्प्रकारकस्त्यां उक्तस्तं कृत्वा, ययाधिकारं श्रवणकीर्तनाभ्यां यतेत्, मिक्तप्रवृद्धर्थं यलं कुर्यात् । तत्रापि न भक्तिष्टद्धावेव पर्यवसन्नः, किन्तु तद्धार्थंकमानसः। पूर्वं कृष्णशब्दः स्वोक्तत्वादत्र तच्छव्देन स एव परामृश्यते, अर्थश्च प्रयोजनम्, स अर्थो यस्याः सा तद्यां, स्वरूपमात्रफला गुणातीतभकिरिति यावत् । तस्याः य अर्थो भगवान्, तस्मिन्नेकं केवलं मानसं यस्य सः तथा । तथा च तादशीं भक्तिं यो भगवरसाधकत्वेन न करोति, किन्तु स्वरूपदिद्धयेव करोति, स तथित्यर्थः । तस्य सिद्धिमाहः स्वभात इत्यादि । सः सुद्धां इतराप्रतिवस्यां सर्वाभ्योपि भक्तिभ्योधिकां निरोधलक्षणप्रन्थ उत्कृष्टत्वेन स्वितां परामूर्जितां भगवतसाधिकां भक्तिं लभते । तथाच दिद्धातिरिक्तयावद्पेक्षारिहतस्य परमन्मिक्तप्रतिविद्यो । तेनेद्मेव भक्तिप्रवृद्धेः स्वरूपिमस्यर्थः ॥ ६ ॥

एवं मक्तिप्रवृद्धिंखरूपपर्यन्तं तद्वृद्धयुपायमुक्त्या, तत्र प्रतिवन्धेऽनिधकारे च तद-नुकल्परूपमुपायान्तरमाहुः त्यागेत्यादि ।

त्यागे वाधकस्यस्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः॥ ७॥ अतः स्येयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अद्रे विश्रकपें वा यथा चित्तं न दुष्यति॥ ८॥ सेवायां वा कथायां वा यस्यासक्तिर्देदा भवेत्। यावज्ञीवं तस्य नाशों न कापीति मतिर्मम॥ ९॥ वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते। हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

सागे करिष्यमाणे कालाइष्टादिकृतदुःसंसर्गात्, तथाऽज्ञतः प्राणपोपका-दशायतो वाधकम्यस्यं भिक्तवृद्धिवाधकवाहुल्यम्, अतस्तद्वाहुल्याद्वेतोः हरिस्थाने स्थेयम्, 'मित्रकेतं तु निर्गुण'मिति भगवद्वाक्येग तत्र देशदोपाभावात् । अत्र कथं स्थेयमित्याकांक्षायां प्रकारमाहुः तदिविरित्यादि । तत्रापि तत्परेस्तदीयैः सहेति कथनेनानन्यतया सेवाकृतिः स्थसापि स्चिता । तेन 'सावधानैः परस्परं सहेदि कथनेनानन्यतया सेवाकृतिः स्थसापि स्चिता । तेन 'सावधानैः परस्परं सहेदि हिर्देष्टिभिर्भगवत्सेवैकपरेः स्थयम् ।' तथा च तादशस्त्रत्यां दुःसंसर्गस्यामावाद्यसा-दादिना वा अधिपतुल्यवैष्णवादिग्यो भिक्षया वादेहनिर्वाहेऽज्ञदोपस्थाप्यभावाद्धितकृद्धि-रित्यथः। एतेन नलक्वपत्रसंगे वैराग्याद् यस्त्यागो निर्णातस्त्रस्थायं प्रकार इत्यपि वोधितम् । तस्याप्यगंगये तदनुकल्यान्तरमाहुः, तत्र स्थितो वा प्रकारमाहुः अदृरे विप्रकर्षे वेति । मगवन्यनित्रद्द्यान्तरमाहुः, तत्र स्थितो वा प्रवारमाहुः अदृरे विप्रकर्षे वेति । मगवन्यनित्रद्द्य भगवदीयेग्यथाद्रे, दूरे वा । यादस्या सेवया स्थस सेवाभिमानो न मवित, भगवदीयेषु च निकर्पनुद्धिनिरुद्धवृद्धिदोपदृष्टिक्षोभादिभिर्यथा चितं न दुष्यति, तथा स्थिपीत्यथः । यदि च कालाद्यादिदोषेण ताद्यां सङ्गो न भवित, तदा तत्र स्थितौ प्रकान्यस्थितस्यः । यदि च कालाद्यादिदोषेण ताद्यां सङ्गो न भवित, तदा तत्र स्थितौ प्रकान

५ रमारमसापर्यन्तम् ।

रान्तरं तदनुकल्पं वा आहुः से वायामिलादि । तादशभगवदीयसङ्गाभावेपि यद्यदूरायां विष्रकृष्टायां वा सेवायां आसिक्दिंदा भवेत् । अन्यकृतोपहासन्यकारादिभिरनपनीद्या भवेत्। एवं कथायां श्रूयमाणायां कीर्लमानायां वा तस्यामासकिर्दढा मवेत्, सापि यावजीवम्, यावत्सामर्थ्यम्, जीवपदेन सामर्थ्यादिकमप्यर्थादाक्षिप्यते । अतस्तावत्य-र्यन्तम्, न तु कञ्चित्कालम् । कियाविशेषणमेतत् । तस्य यावजीवं तत्कर्तुः पुसः कापि नाशो न । इह ठोके यथाधिकारं खरूपपरतायाः साधनपरतायाश्च नाशो न । परलोके च ययाधिकारं फलप्रतिवन्धश्च नेत्वर्थः । दृहकथासिक्तप्रकारश्च प्रक्षिप्ताध्यायेषु तृतीये 'ज्ञाने प्रयासमुद्दपाखेति' श्लोके आचार्यविवृतः । 'अयमेको मार्गः सर्वेषां पुरुपार्थ-सिद्धार्थं प्रसिद्धः सुगमः । आदौ स्थानस्थितानां जीविकोपद्रवाभावादिः स्वतःसिद्धः । सन्तश्च सर्वत्र मगवदाज्ञया परिभ्रमन्ति, तेषां चैतदेव इत्यम् । भगवद्धणगाने ते मुखरा एव भवस्ति । तत्रापि कथायां ज्ञात्वा वक्तव्यमिति न नियमः । केवल भगवदीया भग-वत्सम्बन्धिनी वार्ता भवतु, न तूपपन्नाऽतुपपन्ना वेति । तत्राप्यनायासेन स्वकर्णे समा-गता भवति । परं कायवाब्यनोभिर्नमस्या सा, तदनुगुणतया कायवाब्यनांसि स्थापनी-यानि, न तु तत्र विरोध आचरणीयः । एतावदेव कृत्यम् । अत्र साधनं जीवनमेव, न तु कर्मकरणादिकमपि । प्रायश इति ते चेद्रावान्तरं न कुर्युः । कालादयश्च प्रतिवन्ध-कत्वाद्वा । अतोनेनैव प्रकारेणात्रेतनानां निस्तारः ।' किञ्च, सेवाददासक्तिप्रकारोपि तनैव 'पुरेह भूम'त्रिति श्लोके विवृतः । 'हे भूमन् व्यापक पूर्वमपि विद्यमान इहास्मिन्मार्गे वह-चोपि सहक्षो योगिनो योगेनावधृतमिकसामध्याः, अत एव त्वय्यपिता ईहा चेष्टा यैः । तेनैव समर्पण्ठक्षणेन कर्मणा स्वत्सेवारुक्षणकर्मणा वा रुव्धया प्राप्तया मत्त्यैय विद्युध्य खरूपं ज्ञात्वा, हे अन्युत केनापि प्रकारेण न्युतिरहित, ते गर्ति मार्ग, येन प्रकारेण त्व गच्छिस, ता प्रेपेदिरे । पश्चात्वदनुगानां न कापि चिन्ता । अञ्चः अनायासेनैप परां ठोकातीतां प्रपेदिरे प्राप्तवन्तः । अत आत्मज्ञानापेक्षायामप्ययमेव माग उचितः ।' अत्र नान्येषां सम्मतिः, किन्त्वह्मेव बदामीलाहुः मतिर्ममेति । 'श्रदा'मुपकम्य 'मत्से-वायां तु निर्शुणे'ति । संवादसमासी च 'नद्यद्वीपक्रमे घ्वस' इति 'यो यो मिय परे धर्म' इति च भगवद्वानयात् सदाहतमेक्तिप्रेक्षे, स्मुपकम्य 'मत्क्याश्रवणे श्रद्धा' 'श्रद्धामृतकथायां म' इति च मगपद्भात्यात् मम बुद्धिस्तादशसे चाशामान मामयति, तेन तथेलर्थः । यदि च जाते बीजमावदाट्ये अजाते या पूर्वोक्ताना तद्यांने (साधनानां काटाइप्रदिना प्रतिधन्धा-क्तरणाशिकः, तदोषायान्तरमाहुः चाचेत्यादि । मुख्यः कन्यस्तु मगवकुपयेन निष्यतीति न तत्र वावसम्मावना । 'तदाँ मवेदयालुत्व' मिति निरोधनक्षणे निष्कर्पात् । दयायां च सत्यां प्रतिबन्धासम्भवात् । यत्र पुनस्त्यागे पापकम्यस्त्विमत्यादिनोक्तेनुकृत्वे करिव्यमाणे किय-माणे वा माधसा विष्टनस्य सम्मावना उत्कटकोटिकः सशयः, तद् । त एकान्ते मगनत्सा-

नादी वासो नेष्यते । तदा गृहे वा अन्यत्र वा यत्र कचित्स्यत्वा हरिरेव शरण भावनीयः । 'हराम्यवं यत्सर्वृणामिति' भारते भगवद्वान्यात् । 'सर्वधर्मान्परित्यज्ये'ति गीतायां भग-वद्वान्याच । हरिरेव सर्वतो रक्षां करिष्यति । तः संशयाविश्वासादिनिरासे । न सशयः, रक्षाकरणे संशयो नास्ति । तथा च पूर्वोक्तरीत्या भक्तिमार्गे प्रवृक्तिः संपाद्या । तत्र बाधे सत्यतुकत्यः करणीयः । तत्रापि वाधे तदनुकत्यः । तत्रापि वाधे शरणगमनं सर्वानुकत्य- रूपं करणीयम्, न तु पूर्वमेव सेवादिक त्यक्त्वानुकत्ये प्रवर्तनीयम्, भगवदिच्छाया ज्ञातुमशक्यत्वादिति ॥ ७-१० ॥

एवं सर्व भक्तिवृद्धचुपायं निरूप्य तदुपसंहरन्त एतद्विचारफरुमाहुः इतीलादि । इत्येषं भगवच्छास्त्रं मया गुप्तं निरूपितम् । य एतत्समधीयीत तस्यापि स्याद् दढा रितः॥ ११॥

इतिः समाप्तौ । एवं प्वांक्तप्रकारेण भगवच्छास्तं गीतायामेकादशस्कन्धेऽन्यतं च भगवदुपदिष्टं शास्त्र मया गुप्त निरुपितं प्रकटीकृतम् । यः सदा एतद्वप्तं शास्त्र समधीयीत सम्यक्षप्रकारेण चिन्तयेत् , इक् स्मरणे, इडिकावध्युपसर्गतो न व्यभिचरतः । तस्यैतद्विचार-यितुरिष रेतिः प्रेमात्मिका दढा स्यात् । तथा च तया दढया ससाररागविनाशे जाते कमा-दन्यदिष भगवान् सम्पादिषव्यति । 'न ह्यङ्गोपक्रमे व्यस' इति भगवद्वान्यात् । तथा चात इदमभीक्षणं विचारणीयमित्यर्थः ।

इति श्रीवल्लभाचार्यचरणाब्जप्रसादतः ।
परप्रेरणयाभातं व्यवृणोत्पुरुषोत्तमः ॥ १॥
इति श्रीवल्लभाचार्यचरणकतानश्रीपीताम्बरात्मजपुरुषोत्तमविरचिता
भक्तिवर्धिनीविद्यतिः सम्पूर्णाः ॥

<sup>ी</sup> भदा रिर्मितिरतुक्रीत्मभीति त्रिक आप्यातिनररणुपादान मकिनुर्नमन्त्राय । किथिदेत हि

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# भक्तिवर्धिनी।

## श्रीवलभक्तटीकासमेता ।

शक्षत्त्रियासितापाङ्गध्यानावस्थितचेतसा । प्राप्ततन्त्रिजरूपाय गोविन्दाय नमो नमः ॥ १ ॥

यथा भक्तिः प्रदृद्धा स्यात्त्रथोपायो निरूप्यते । बीजभावे दृढे तु स्यात्त्यागाच्छ्रवर्णकीर्तनात् ॥ १ ॥

भित्विधिन्याम् । यथिति । यथा येन प्रकारेण । भित्तः शाक्षीयां । प्रमुद्धां मानससेवाह्ममा सती फलोन्मुखा भवेत्ताथोपायस्तत्प्रकारभूत उपायस्तनुवित्तजसेवया वीजभावदार्ब्यसम्पादनस्त्रपस्यागेन श्रवणकीर्तनरूपश्च निरूप्यत इत्यर्थः । तस्य साधनासाध्यत्वसिद्धान्ताहुपायपदम् । अत्र बीजं रत्याख्य आद्यः कोमलो भावः मगवानेव शरणिमत्याकारकः । येन भगवद्धमेषु रुचिर्मवित । मिक्तर्द्धमः । फलं स्याधिकारानुसारेणालीकिकसामर्थ्याद्यन्यत्प्राप्या भगवद्धजनम् । स उपायो द्विविध इत्याहुः बीजिति । वीजरूपे
रत्याख्ये भावे तत्तुवित्तजसेवया दृष्ठे नाशसंभावनारहिते जाते तस्य भित्तिहुमस्य प्रयुद्धिः ।
फलोन्मुखत्वं स्यादित्यर्थः । अतस्तदार्ब्यं सम्पादनीयमिलेक उपायः । द्वितीयनिर्धारमाहुः स्यागदिति । त्यागद्धितोः सिद्धान्छित्ततात्पर्यह्मप्रस्त्रपन्छ्वणसहित्कीर्तनादित्यर्थः ।
हिस्थानवासे तदियैः सह स्थितौ शिक्तात्पर्यनिर्धारो भवतिति भावः । द्वितीयपक्षेपि
दार्ब्यमपेक्षितमेवित तुग्रब्दः । परन्त्वाद्यपक्षे गृहस्थित्या भावनाशग्रङ्कया तनुवित्तजन्यस्वया तद्दार्ब्यं सम्पादनीयं मवित । द्वितीयपक्षे तु तदभावात्स्वत एव दार्ब्यं सिध्यतीति विभेदः ॥ १॥

वीजदार्खेपकारस्तु ग्रहे स्थित्वा खधर्मतः। अञ्चाहर्तो भजेत्कृप्णं पूज्या अवणादिभिः॥ २॥

आद्यमुपायमाहुः वीजदार्खेति । दितीयपक्षादयं पक्षः प्रथमिति तुशब्दः । पापण्डित्वामावाय स्वधमेतो वर्णाश्रमधर्मेण गृहे स्थित्वाञ्चावृत्तो मोगार्थव्यावृत्तिर-हितः । आश्रमधर्मत्वेन प्रात्तमृतुगमनादिकमेव कुर्वविति यावत् । श्रवणादिभिः सहितया पूज्या द्रव्येषु भावात्मकत्वभावनरूपया कृष्णं फठात्मकं मजेत्सेवत । तन्नवित्तजसेवां कुर्यादिलर्थः । ज्ञानमयद्रव्यसम्पादितायाः पूजात्वं 'धन्यास्त्वि'ति श्लोके निरूपितम् ॥२॥

व्यावृत्तोषि हरौ चित्तं श्रवणादौ यतेत्सदा। ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत्॥ ३॥ बीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नद्द्यति।

च्यावृत्तोपीति । कामादिशावत्ये तत्कृतप्रतिवन्यामावाय भोगार्थव्यावृत्तिसहिर तोपि सेवाऽनवसरेऽनिपिद्धप्रकारेण नित्यमपि मोगं कुर्वन्तिस्थिः । हरो चित्तं स्थापयित्वेति श्रेषः । श्रवणादौ यतेत् , प्रतियन्धनिवृत्तिमात्रार्थमेव भोगं कुर्वन् सदा सेवानयसरेपि यतं श्रवणादिविषयकमेव सम्पाद्येदित्यर्थः । एवं कृते वीजभावस्य दार्ब्य भवति । तत्राभि-श्रापकमाहुः ततः प्रेमोति । एवं कृते सा मिक्तः श्रेमशब्दवाच्या भवति । पूर्वं रुपेकेपि स्नेहः स्थितो, भगवति परमिषकः । 'सर्वतोषिकः स्नेहो मिक्तः'रितिरुक्षणात् । एवं कृते तु सर्वतो निवृत्तो भगवन्मात्रविषयको मवतीत्यर्थः । तदनन्तरं सासक्ति-शब्दवाच्या भवति । अनायासेनापि मगवानेव स्मृतो भवति येन ताद्दशस्त्रोहो भवतीत्यर्थः । 'चित्तस्त्रमाय आसक्तिर्यस्त्रकुं नैव शम्यते । स्नेहो रितिरिति श्रोक्तं' इति तृतीयस्कन्धसुयो-षिन्यामुक्तम् । आसक्तित्वसायकोपि पूर्वोक्त एव प्रकार इति तथेत्युक्तम् । व्यस्तमं चिति । अनापि स एव प्रकार इति चकारः । विशेषणासनं क्षेपणं येन । येन भावेनान्यास्फुरणं भवति । श्रपत्रविस्मृतिरिति यावत् । आसक्तिः प्रपत्रविस्मृतियुता सती व्यसनम् । तथाच निरोषो व्यसनशब्दवाच्यस्तत्वं भक्तेयदा भवेत् । तत्तदा वीजं दढं भगवच्छासे उच्यते । मक्तेव्यसनत्व वीजदार्द्धसाभिज्ञापकमित्यर्थः । दार्द्धसरूपमादुः नापीति । नाशाप्रतियोगीत्यर्थः । सततगृहस्थितौ नाशसम्भावनामपि वस्यन्तीत्यपिशाब्दः ।। ३१ ।।

प्रेमादित्रयसाभिज्ञापनाय तत्कार्याण्याहुः स्तेहादिति ।

स्तेहाद्रागविनाद्याः स्यादासक्त्या स्याद्वहारुचिः॥ ४॥

सर्वतो निष्टताद्भगवन्मानविषयकस्त्रेहादित्यर्थः । रागविनाशग्रहास्तिकृतार्थतानां क्रमात्रेमाद्यमिज्ञापकत्वमिति मावः । रागविनाशो विषयवैराग्यम् । स्नेहस्य विषयेम्यो निष्टत्तो तेषु वैराग्यमुदासीनता भवतीत्यर्थः । आसत्तया गृहास्तिभवति ॥ ४ ॥

अत नत्रयों तिरुद्धत्वमित्याशयेनारुचिपदार्व विवृज्वन्ति ।

गृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते।

यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव हि ॥ ५॥ ताटगस्यापि सततं गेहस्यानं विनाशकृत्।

ग्राम्यानामिति । अमगवदीयानामिति शेषः । एतेषां मात्रमाधकत्वेनानासम् रोत प मानमरुचिषदार्थ इतिमावः । भार्याषुत्रयोरात्मत्वे शास्तरिद्धे अपि मक्तानां मन् गत्रानेवात्मरूपो, न तु तावितिमावः । अत एव सेवाप्रातिकृत्ये भार्यादीनामपि त्यागोऽन त्रोतः । यदा मित्रव्यंसन्ह्या स्यात् । वाधकत्वेनाप्यन्यास्पुरणं स्यात् । तदेव कृष्णे कृतः समिति ऐहिकपारठीकिकः सर्वोप्ययो येन ताद्दशः सिद्धारमिनवेदो मवतीत्ययः । पूर्व सामान्यतो निवेदने कृतेपि तिसिद्धिर्यसने एव जाते सवति । तथाचात्मिनवेदनरूपा मित्रव्यंसनकार्यमितिमावः । यथा गोपाः सर्वस भगवदर्यत्वज्ञानेन प्रप्रचित्स्मृतेजीतत्वान्सर्वार्थे मगवानेव वक्तत्य इति ज्ञानयुक्ताः क्षुन्निय्त्यर्थमिप मगवन्तमेव प्रार्थितवन्तः । अत एव 'व्यसनान्नान्यगामिन' इति तत्र निवन्धे निर्क्षपितम् । पूर्वयोः किथित्वारुं व्यसनसिद्धौ शीप्रमेव मवतीति यदा तदैवेत्युक्तम् । तत्र किथित्वन्य-दप्याहः । ताद्वश्वस्यापीति सिद्धात्मिनवेदनस्यापीत्यर्थः । गृहस्य मगवति समितित्वेन सर्वया वाधकत्वाभावान्न सर्वारम्ना त्यागः, किन्तु सत्तरिक्षतौ भोगदिष्टसम्भवात् मोन्यस्य च सेवाफ्रव्यन्ये वाधकत्विन्ह्रपणान्मस्ये मध्ये ठीठास्थरेषु गोवर्धनादिषु गच्छे-दिति सत्तरित्युक्तम् । विनाशाकृत् । मोगसम्मावनया वीवभावनाशकृदित्यर्थः । एवं तन्नवित्तजसेवया वीजदार्व्यसम्पादने मिक्तर्व्यसनान्तावस्यां प्राप्ता चेतस्तरप्रवण्ठक्षण-मानससेवान्त्या द्वा सती अठीकिकसामर्थ्याचन्यतरफरोनमुखा भवतीत्येक उपाय उक्तः । अत्र भायादिप्रातिकृत्ये यः प्रतिकृत्यस्य त्यागो, न तु गृहस्य । अत एव 'प्रतिकृत्ये गृहं त्यांदेत्वत्र गृहं भार्यादिकमिति व्याख्यातम् ॥ ५३ ॥

#### त्यागं कृत्वा यतेचस्तु तद्धीर्थेकमानसः॥६॥ रुभते सुदृढां भक्तिं सर्वतोप्यधिकां पराम्।

द्वितीयमाहुः त्यागं कृत्वेति । गृहत्यागं कृत्या । स चासावर्धश्च तद्र्यः । आध्यक्षोके उद्देशत उक्तः अवणकीर्तनक्तपो योर्थस्तद्र्यं तद्विपयकमेवेकं गानसं यस्य ताद्द्यः सन् । अवणकीर्तनार्थमेव हरिस्थाने मगवद्भक्तसंनिधी तिष्ठित्रिति यावत् । एताद्द्यः सन् यो यतेत् । अवणादाविति शेषः । स भक्ति सुदृद्धां व्यसनत्वं प्राप्तां ठमते । ततः सर्वतोऽधिकां परां फलोन्मुखामपि लमत इत्यर्थः । मक्तः पूर्वमपि सिद्धत्वात्सविशेषणे हीतिन्यायेन विशेषणलामो विधीयत इति ज्ञेयम् । 'गृहं सर्वात्मना त्याज्य'मिति वाक्यादेतस्य पक्षस्य मुख्यत्वम् । अत एव प्रथम-पश्चे नाशसम्मावनाप्यस्तीत्युक्तम्, अत्र तद्व्यावर्तनाय तुश्चदः । मुख्यांशं विशदयन्ति स्तृदृद्धामिति । आद्यपश्चे सत्ततगृह-स्थिते। नाशसम्भावनाप्यस्तीति तदकृत्वा घीजदार्ब्यसम्पादनेन भन्तेद्दिक्यं व्यसनत्वं सम्पादनीयं भवति । अत्र पश्चे तु गृहामावेन नाशसम्भावनाऽमावात्पूर्वोक्तबीजदार्ब्यं यत्नं विनेव सुदृद्धा न्यसनत्वं प्राप्ता भवतिसेतावदंशमादाय 'पाक्षिकोषि दोषः परि-हरणीय' इति न्यायेन मुख्यत्वम् । फलसायने तु साम्यमेवेति वस्यते ॥ ६ । ॥

नतु त्यागमात्रमेव वक्तव्यं गवति, हरिस्थानवासो भक्तसङ्गश्च पुनः किमर्थ बोष्यत इत्यत आहुः स्याग इति । खागे वाधकसूपस्तवं दुःसंसर्गात्तथान्नतः ॥ ७॥ । अतः स्पेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः ।

धर्मद्वयरहितकेवलतागे वाधकभूयस्त्वभस्त्वतो हेतोः । तथात्रतो दुःसंसर्गाद्वेतोः हिरिष्टाने तदीयैः सह खेयमित्यन्वयः । हिरिष्टानवासराहित्ये वाधकभूयस्त्वं 'सहायसङ्ग-साध्यत्वा'दित्यारम्य 'नैव त्यागः सुखावह' इत्यन्तं संन्यासनिषयोक्तमस्तीति शेषः । अतो हिरिष्टाने खेयम् । तत्र ते दोषा न भविष्यन्तीति भावः । तथा भक्तसङ्गराहित्ये अत्र-तो हेतोः अत्रार्थ दुःसंसर्गात् दुष्टानां संसर्गसम्बन्धाद्वेतोस्तदीयैर्भगवदीयैस्तवापि तत्यरे-भगवत्यर्भेत्तं हिरण्यकशिषुत्रभृतिवदतत्यरैः सह खेयम् । तदान्नार्थमपि तेपामेव संसर्गो भविष्यति, न त दुष्टानामिति भावः ॥ ७५ ॥

हरिस्थानस्य द्वैविच्याशयेनाहुः अदृरे इति ।

अद्रे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति ॥ ८॥

प्जाप्रवाहवति गोवर्धननाथजगन्नाथादिस्थाने भगवतः अदूरे पूजाप्रवाहरहित-यमुनातटादिषु लोकदृष्ट्या भगवतो विष्ठकर्षे वा खत्य चित्तं यथा न दुष्यति, दोषयुक्तं न भवति, तथा खयमेव विचार्य स्थेयमिति पूर्वेणान्वयः ॥ ८॥

अन्योक्तपक्षद्वयमुपसंहरन्ति ।

सेवायां वा कथायां वा यस्यासिक्तर्रंडा भवेत्। यावज्ञीवं तस्य नाशो न कापीति मतिर्मम ॥ ९ ॥

सेवायामिति । आद्ये वीजदार्ब्यसम्पादनपक्षे सेवायां कियमाणायां, द्वितीये सागपक्षे कथायां वा कियमाणायां सत्यां यस आसिकिरासिकित्वं प्राप्ता मिकिर्देहा व्यसनत्वं प्राप्ता मवेत्, तस्य पुरुपस्य मिक्तवीजस्य नाशो न । तथा च व्यसनहृत्या नाशसम्माव-नारिहतवीजा मिकिश्वेतस्वस्यवण्ठक्षणमानससेवारूपा सती अठौकिकसामर्थ्याद्यन्यतरफ्ठं ययाधिकारं सम्पादयतीति भावः । नात्र वर्णादिनियम इत्याहुः यावज्ञीविमिति । सर्वानेव जीवान् मर्यादीकृत्यत्यर्थः । व्यसनिसङ्गनन्तरं हरिस्थानवासिनयमोपि तथा नास्त्रीति कापीत्युक्तम् । किन्तु सत्ततग्रहिस्थितिनिषद्वेति पूर्वमुक्तम् । वर्णादिसाधारण्यं प्रमाणेन विरुप्यत इत्याशंक्यात्र प्रमाणवठामावायादुः मितिमिमिति । अस्मन्मतिसिद्धोयं पक्षः, अतः प्रमेयवरुसिद्धः । वाचा कथनेवि मिनिसिद्धत्यमेव मुख्यमिति मावः ॥ ९ ॥

पश्चद्वयस व्यवस्थामाहः षाधेति ।

यायमंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते । हरिस्तु सर्वनो रक्षां करिष्यति न मंदाय:॥१०॥ कामादिभिवीधसम्मावनायाम् । इन्द्रियजयसामध्यीभाव इति ्यावत् । तदा एकान्ते वासस्यागपक्षो नेष्यते । तथाचिन्द्रियजयसामध्यीभाव पूर्वोक्तपक्षेण स्थियम् । तत्सामध्ये त्यागपक्षेण इरिस्थाने तदीयैः सह स्थेयमिति व्यवस्थेति भावः । एवं व्यवस्थायां 'गृहं सर्वारमने'ति स्ठोकसंमतिस्चनाय तुअन्दः । नन्वत्यागपक्षे गृहे स्थितौ तज्ञासक्तिरनिवार्या । त्यागपक्षे च गृहत्यागस्याश्रमान्तराग्रहणे प्रमाणविकद्व-त्वारपापसम्भावनेत्याग्रंक्याहुः इरिस्टिविति । सर्वतो गृहासक्तेः सर्वपापेभ्यश्रेत्यर्थः । 'अहं त्वां सर्वपापेभ्यो गोक्षयिष्यामि मा शुच' इत्यस्यार्थीनुसंघेयः । एतद्वाक्या-नुसंधानेन न संशय इत्युक्तम् । हरित्वाद्रक्षणं युक्तमेवेति तुशब्दः ॥ १० ॥

उपसंहरन्ति इत्येवमिति ।

इसेवं भगवच्छास्त्रं गढतत्त्वं निरूपितम्। य एतत्समधीयीत तस्यापि स्याइढा रतिः॥ ११॥

य एतदिति। एतदध्ययनेनापि रतिवींजमावरूपा दृढा स्यादिति। वीजदार्छ्य-सम्पादनस्याद्यपक्षस्यायमप्येकः प्रकार इति तस्यापीत्यपिश्चन्दः ॥ ११॥

> खीयेषु कृपयोक्तस्य अन्यसास्य महात्मभिः । वदनान्छदासोक्ता व्याकृतिः पूर्णतामगात् ॥ १ ॥

इति श्रीविद्वलेशात्मजश्रीवद्यमकृता भक्तिवर्धिनीटीका समाप्ता॥

श्रीकृष्णाय नमः (

# भक्तिवर्धिनी।

### मठपतिश्रीजयगोपालभट्टकृतटीकासमेता ।

विहेंबहेलसन्मोलि वेणुवादिवशारदम् । दुःखं दलयतादुवैक्षिमङ्गलितं महः ॥ १ ॥ श्रीवलभतत्सुतवरगुरुपितृकृष्णान् मुद्दुः प्रणमन् । टीकामतीव रम्यां कुर्वे श्रीमक्तिवर्धिन्याः ॥ २ ॥ सगुणा मक्तिन्वधोक्तैकिनिधा निर्भुणाततो दश्चमिः । पद्मक्तो वृद्धिप्रकार एकेन चोपसंहारः ॥ ३ ॥

वय दशनिधैर्मक्तमावैर्दशिषा भिकिरिति दशस्त्रोकैर्भक्तिवर्धिनीशाक्षे मिक्तवृद्धि-• नोक• प्रकारं एकेन क्षोकेन तदुपसंहारं तत्पाठफलं चाहुः श्रीवल्लभाचार्याः घथा भक्तिः प्रशृद्धा स्पाद्तिवादिना ।

यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्याक्तथोपायो निरूप्यते । वीजभावे दृढे तु स्यान्यागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥ १ ॥

यथा येन प्रकारेण अस्तिभीवरूपा प्रवृद्धा अवस्थाविशेषविशेषाविभीवेन रसरूपतापर्यन्तं प्राप्ता भवति, तथा मया उपाचः साधनं निरूप्यते कथ्यत इत्यर्थः । नमु मत्त्रयुत्पत्तिसाधनं पूर्वमनुक्त्वा मित्रवृद्धिसाधनोपदेशः कथं कियत इति चेत्। अत्रोच्यते । पुष्टिमार्गे प्रमो 'रसो वे स'इति श्रुत्या एकवचनाविरुद्धसामान्यरसञ्जदप्रयोगे-णानेकविधरसह्तपावशिष्टैकरसह्तपत्वं सिध्यति । अत्र प्रसुरनेकरसविशिष्टोपि प्राधान्यतः की-दशरसरूप इति जिज्ञासायां शृङ्गाररसरूप एवेत्यायाति। यतः श्रुतिभिः परमकाष्ठापन्नानन्द-स्रह्मपुरुरुरुपद्रीने प्रार्थिते भगवतोद्दीपनविभावसूपश्रीगोवर्धनश्रीयमुनादिविधिष्टे प्रकृत्य-तीताक्षरब्रह्मान्तर्गतब्रह्मानन्दमध्यव्यापिवैकुण्ठान्तर्गतश्रीमहृन्दावने 'नानारासरसोन्मत्तं यत्र गोपीकदम्वक'मित्यादीदबोऽनुमावरूपो यो रासस्तद्रसोन्मतः शृङ्गाररसालम्बनीमृतनायि-कारूपगोपीकदम्बकयुक्तमेव परमकाष्ठापन्नफरुरूपं खखरूपं ताम्यः प्रदर्शितमिति बृहद्वाम-नपुराणे श्रुयते । अन्यरसम्बद्धपत्वेनैव प्राधान्ये तद्विभावादिविशिष्टमेव स्वरूपं प्रदर्शितं स्यात्। न च तस्य खद्धपस्य परमकाष्ठापन्नत्वे प्रमाणामाव इति वाच्यम् । 'कल्पं सारखतं प्राप्य वर्जे गोप्यो भविष्यथ । पृथिव्यां भारते क्षेत्रे माधुरे मम मण्डले । वृन्दावने भवि-प्यामि प्रेयान्वो रासमण्डल' इति बृहद्वामनपुराणे सारस्वतकरेपे स्वावतार उक्तो भगवता श्र-तीनामनुप्रहार्थम् । तत्कत्पानुसार्येव श्रीमागवतं तत्त्वरूपदर्शनेनैव च निखिलवेदपुराण-धर्मेजिज्ञासाबद्धजिज्ञासादिभिरप्यजातचित्तप्रसादानां श्रीमतां व्यासचरणानां चित्तप्रसादी जातो, न त्वन्यखरूपदरीनेनेत्यधीपतिरूपप्रमाणेन तस्य स्वरूपसीव परमकाष्ठापन्नत्वे सिद्धे तत्स्वरूपस परमकाष्टापन्नत्वे प्रमाणामावामावात् । एवं च सिद्धे शृहाररसरूपत्व-सेव प्राधान्येन धर्मत्वेऽन्यरसखरूपाणां च तदङ्गत्वेन धर्मत्वे, शङ्गाररसस्य तु रति-रूपस्यायिमायात्मकत्वात् रतिरूपस्यायिभावस्य च भगवद्रपुरवेन बद्धत्वात् बद्धाणश्च व्या-पकत्वात् मगबद्विपयकरतेरिव च्यापकत्वे सिद्धं मर्वजीवेषु त रिस्पतत्वं सिद्धम् । तत्र रते-र्मधव्येनानन्तरूपत्याद्भगवद्विषयिणी श्रीमद्भजभक्तादिनिष्ठारितः शृहाररसरूपा भवति । अस्मदादिनिष्टा गगवद्विपविणी रतिर्मक्तिरसस्त्रपा भवति। सेवास्मदादिनिष्टा सपरिकरमग-यद्तिकृषायां साम्य प्वेरूपं निरोधाप्य शृह्णारत्मरूपतामपि अकटीकरोति। एवं च 'त्रेम्णस्तु प्रयमात्रस्या माय इत्यमिधीयते' । 'रिनर्देवादिनिषया भाव इत्यविधीयते।' 'माहात्म्यज्ञान-प्रेम्तु सुरदः गरीतोथिकः। स्रेहो मकिरिति त्रोक्तस्यया मुक्तिर्न चान्यथे'ति वावयेग्यः त्रेगत्र-थमात्रस्यारूपलात् प्रशुतिपवकत्वाच भावशस्त्रवाच्या सहस्त्रत्वेन मकिशस्त्रवाच्यापि

भवति। तत्र सा भक्तिर्द्धिविघा । मर्यादापुष्टिमार्गीया शुद्धपुष्टिमार्गीया च । तत्र 'यमेवे'ति श्रुतिसिद्धं मर्यादापुष्टिमार्गीयं वरणं शुद्धपुष्टिमार्गीयं च वरणमिति वरणेपि द्वैविध्यमिति सिद्धान्तात् मर्यादापुष्टिमार्गे मर्यादानुत्रहाम्यां मिलिताभ्यामेव कार्यसिद्धिः । शुद्धपुष्टिमार्गे तु विशुद्धानुग्रह्मात्रेणैव कार्यसिद्धिः। एवत्र मर्यादापुष्टिमार्गे मर्यादापुष्टिमार्गीयभगवद्ध-रणप्रेरिततादशजीवकृततादगाचार्यसंश्रयसञ्चाततादद्भामनिवदनमात्रेणैवातिमात्राच्छादकमा-यारूपावरणभङ्गे पूर्वोक्तरसापरपर्यायभावस्याविर्मावः। 'दानवततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः। श्रेयोमिर्विविधेश्चान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यत' इत्यादिवात्रयात्। शुद्धपुष्टिमार्गे तु शुद्धपु-ष्टिमार्गीयश्रीमद्भजभक्तकृपाविष्टभगवत्कृपाप्रेरिततादशजीवकृते शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयस-ञ्चाततन्मार्गीयनामनिवेदनमात्रेणैव । न चैतन्मार्गीयनामनिवेदनेपि न सूक्ष्मवीजरूपभावो दृश्यत इति वाच्यम्। तादृङ्गामनिवेदनादिभिः प्रतिवन्धकाविद्यापगमेपि सूक्ष्मतस्त-दैव तद्दर्शनाभावात् । समयविशेषसमुद्भतिकिव्विदशुपुरुकादिभिस्तद्वन्नयनाच रतिमात्रा-च्छादकमायारूपावरणभन्ने पूर्वोक्तभावस्याविभीवः । 'न रोधयती'त्यारभ्य 'यथाऽ-वरूचे सत्सङ्ग' इत्यादिवाक्यात् । एवं च मावस्याविभीवमात्रमेव, न तूत्पतिरिति नोत्पचित्रकार उक्तः । किन्तु वृद्धितत्प्रकार एवोक्त इति । न चात्रिभाव एव उत्पत्तिरिति वाच्यम् । 'अनित्ये जननं नित्ये परिच्छिन्ने समागमः । नित्यापरिच्छिन्नतनौ शक-स्यमिति सा त्रिधे'ति त्रिविधोत्पत्तौ घटादिवदनिसत्वामावान जननरूपोत्पत्तिः । जीवात्मवित्यपरिच्छिन्नत्वान समागमरूपोत्पत्तिः । नित्यापरिच्छिन्नत्वेपि धर्मरूपस भावस्य तनुत्वाभावान्त प्राकट्यरूपोत्पत्तिः । किन्तु वेदस्य यथा प्रलये सूक्ष्मरूपेणाव-स्थानमेवमेव भावस्थापि पूर्वसूक्ष्मरूपेणावस्थानं पश्चात्सरी वेदस्य विस्तर इव स्वका-रणैः प्रवृद्धिमात्रमित्याविमीवसा उत्पतिरूपत्वाभावात् । तस्माद्धकेः सूक्ष्मवीजरूप-भावरूपेण सर्वजीवेष्विप नित्यस्थितत्वात्तस्य च आचार्यकृपामात्रेणैव आविभीवस्थैव जातत्वात् साधनान्तरानपेक्षत्वाच तद्दृद्धिश्रकार एवोच्यते, न तु तदुत्यादनश्रकारः, त्रिवि-धोत्पत्तरप्यसम्भवात् । न च 'पानेन ते देव कथासुधायाः प्रवृद्धभक्तया विशदाशया य' इत्यादिना कथासुधापानस्य भक्तिवृद्धिहेतुत्वमप्युच्यत इति व्यर्थी भवत्रयास इति वाच्यम् । अत्रेव श्लोके 'वैराग्यसारं प्रतिलग्य योध' मिलाग्र उक्तत्वाद्स वृद्धिप्रकारस मर्याद्मार्गीयमक्तिविषयत्वात् । शुद्धपुष्टिमार्गीयभक्तेस्तु 'न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहे'ति वाक्याद्वेराग्यज्ञानानपेक्षत्वादिति जानीहि । वृद्धौ प्रकर्पस्तु फलानुभव-पर्यन्तसम्पादकस्वरूपः ।

नतु सा मिक्तप्रवृद्धिः कदा भवतीत्याकाङ्कायामाहुः चीजभावे दृढे तु स्या-स्यागाच्छ्रवणकीतिनादिति । तत्र त्यागात् भगवद्भजनप्रतियन्यकगृहादित्यागात् । अथ च अवणकीतिनाच प्रेमासिकव्यसनस्त्रपावस्थाविशेषविशेषाविभीवेन पूर्वोक्त- केचितु वीजं नाम 'यमेवे'ति श्रुतेनिक्पाधिकरूपणया पुष्टिमार्गीय भगवद्भरणम्, अन्यथा तत्र प्रवृत्तिरेव न स्यादित्याद्पिकारेण व्याचक्षते । तचिन्त्यम् । घटादिवृक्षस यद्यदिवीजमेव वीजम्, न तु पिप्पलादिवीजं बीजम् । एव च जीवस्य वृक्षसजातीयस्व-मुत्सर्गतः सर्ववादिसिद्धम्, अन्यथा पिप्पछादिबीजेभ्योपि वटाद्युत्पत्तिः स्यात् । तथात्रापि स्रोहरूपमक्तेरि स्रोहरूपमिकरूपमेव बीजं भिवतुं योग्यम्, सजातीयत्वात् । अत एवो-पसंहारे 'तस्यापि स्याइटा रति'रित्यनेनोपक्रमोक्तभावपर्यायरतिशब्देन भावस्थेत दार्ख्य-मुक्तम्, न तु पुरुपोत्तमवरणादीनाम् । एवं च यथा वर्षासमयो नववारिसेकेन क्षेत्रान्तः-खितं धीजं क्षेत्रनिष्ठं प्रतितन्धकरूप काठिन्य द्रीकृत्य खकार्योन्मुख करोति, तथा च निरुपाधिपुरुपोत्तमवरणादिकं द्युद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यानुग्रहद्वारा जीनान्तः श्वितं तत्परपर्यायं स्दमरूपत्यात् चीजरूपमावं मायातिरस्करिणीरूप प्रतिनन्धकं द्रीकृत्य सकार्योन्युसं करोतीत्समाथारणनिमित्तकारणरूपमेव, न तु भाववत्। तत्समवायि तु इदमेवेनि ज्ञापितु पीजपदमुक्तम् । अत्र जन्यया मूलकारणदाङ्गे स्यादित्याचेव स्रोकनियन्धः फूतः म्याच्ह्रीमदाचार्यचरणः । न च वटादियीजानामि वटादिवृक्षं प्रति निमितत्वमेव रष्टम्, न तु ममपायिकत्यम्, कार्यम्य वटादेम्नत्ममवेतत्वाभापात्, तथेव मावरूपवीजम्यावि निमित्तत्वमेनेति मिद्धे समनायिरनेकिविरुद्धेनि बाच्यम् । यथा बटादिषीनाना निमित्तनेषि कन्दरूपयीजानां समयायित्वदर्शनेन समनायित्वम्, एवमेय भावव्यपर्याजसापि प्रसालेन

'स हैतावानास' इति श्रुतेः, अय च समवायित्वेनानुभवाच समवायित्वोक्तिविरुद्धत्वामा-वात् । तस्मादुपक्रमोपसंहारपर्यालोचनया युक्तिपर्यालोचनयापि वीजक्तपो यो माव इत्येव व्याख्यातमस्मामिरित्यास्तां तावत् ॥ १॥

नतु वीजदार्ब्योपायं उच्यतामित्याकाङ्कायामाहुः बीजदार्क्यप्रकारस्तिवति । बीजदार्ब्यप्रकारस्तु ग्रहे स्थितवा स्वधर्मतः । अञ्याद्यतो भजेत्कृष्णं पूज्या श्रवणादिभिः ॥ २॥

अत्र पूर्वोक्तो भावो बीजम् , तस्य दार्ड्यप्रकारस्त्वयं यत् 'भार्यादिरतुकूलक्षेत् कारयेद्भगविकयाम्। उदासीने स्वयं कुर्यात् प्रतिकूछे गृहं त्यजे'दिति श्रीमागवततत्त्वदीप-निवन्धे मिद्धान्तितत्वात् । मर्गवद्भजनानुकूठे गृहे खित्वा खधर्मतः वर्णाश्रमधर्मतो भगव-द्भजनानुकूठठोकिकवेदिक्षम्तिश्च अध्यावृत्तः अनिवृत्तः सन् कृष्ण श्रीमद्रोपीजनविशिष्टं कृष्णपदार्थं फलरूप भजेत्, कृष्णविषयिकीं सेवां कुर्यादिलार्थः । अत्र यद्यपि स्वधर्मत इस्रत्र खपदस्यास्मात्मीयवाचकत्वात् स्वधर्मपदेनात्मधर्मरूपो दासधर्मीप्यायाति, तथापि न व्याख्याने संगृह्यते, किन्त्वात्मीयधर्मरूपवैदिकठौकिकधर्मा एव संगृह्यन्ते । यतो मजेत्पदा-र्थस सेवाकारणस सेवकधर्मत्वात् भजेत्पदेनैवातमधर्मरूपदासधर्मसंग्रहस जायमानत्वादिति बोध्यम्। कृष्णशन्दस्य श्रीमद्रोपीजनविशिष्टकृष्णपरत्वं तु मत्कृतप्रधमस्कन्धसुबोधि-नीटिप्पण्यां 'कर्ता ज्ञः सक्छसे'ति पद्यन्याख्याने मया सप्रपञ्चमक्तमिति तप्रैवावछोकनी-यम्। अत्र वर्णाश्रमधर्मत्यामेन भजने यद्यपि पापं न भवति, 'तस्मात्वमुद्धवोतस्ज्य नोदनां प्रतिनोदना'मिलादिवाक्येन विहितत्वात्, तथापि खूषम्लागेन मजने गृहस्थितानां पुत्र-कलत्रादीनां तादिग्वश्वासामावात् स्वस्मित्रसद्धद्धाः सेवौदासीन्येन विहर्भुखजनितमार्ग-निन्दया खचितक्षोभेन च सेवाया अनिर्वाहः स्थात्। न च तर्हि पुत्रकलत्रादीनां निन्दया स्वित्तक्षोमजनकानां वहिर्गुखानां सङ्गलागस कर्तुं शतयत्वे 'प्रतिकृष्ठे गृहं खने'दित्युक्तलात् सेवाप्रतिकूलतायामेन पुनकलनादीनां खागख विद्धान्तलेनीदासीन्ये गृहे सित्वा स्वयं कर्तव्यस्य वोधितत्वात् । न च स्वयमेव सर्व कियतामिति वाच्यम् । स्वयमेव सेवासामग्रीसम्पादनस्य कर्तुमश्रक्यत्वात् । स्वयर्भत्यागेन तेषामौदासीन्याच सेवानाधः प्रसज्येतेति । अध च स एवोत्तमः सेवको यः स्वामिन आयास न सहते । एवंश्चित गृहसे सेवकेन वैदिकलैकिकपर्मित्यागेन भजने कियमाणे ते रष्ट्रान्धेरिप तदनुयायिभिसायैव भजने कृते स्मरपार्थकरैदिकठौकिरधर्मनासे जायमाने 'यदा यदा हि धमस क्लिनिमनि भारत । अम्युत्यानमधर्मस तदात्मानं सनाम्यह'मिति वानयात् धम-रक्षार्थं भगवतः प्रयस्करणे महायास उत्पचेत । स चायामः खदत्त एवेति ग्रहस्रासेनक-सानुत्तममेवकत्वं च प्रसञ्येतेत्यवेषि हेतोः स्वर्धमत थव्यावृत्तो मजेदिख्कामित्यवपेहि ।

ननु केवलमेव सेवनं कर्तव्यम्, अथवा किञ्चिद्-यदन्यदिष कर्तव्यमिलाकाङ्कायामाहुः पूज्ञा अवणादिभिः। अत्र विनापि सहयोगं नृतीयेत्युक्तत्वात्सहश्वव्दात्रयोगेषि
नृतीया। तथा पूज्या अवणादिभिः सहेत्यर्थः सम्पन्नः। अथाप्रधाननृतीयानिर्देशात्सेवाया एव प्राधान्यम्। पूजायाः अवणादेश्व गौणत्वमेव। अत्र पूजापि 'गृहस्थितानामनौदासीन्यसम्पादनार्थं बहिर्मुखजनितमार्गनिन्दया स्वचित्तक्षोभामावार्थमेवोक्ता। अन्यया
गुद्धपृष्टिमार्गीयसेवामात्रकरणे विध्युक्तत्वाभावज्ञाने तेषामौदासीन्यं स्थात्। तस्मात्
पूजासाधनैः शृद्धवण्टाद्यपचरिरपि सह सेवा कर्तव्यत्यक्तम्, परन्तु शुद्धपृष्टिमार्गीयसेवाविरोधिपूजासाधनैन कर्तव्यति। न च पृष्टिमार्गविरोधिपूजासाधनत्यामेषि तेषामौदासीन्ये का गतिरिति वाच्यम्। पञ्चोपचारपोडशोपचाराष्टादशोपचारचतुःपृष्ट्यपुरचरिः
पूजा विहितेति उपचाराणामनियतत्वेन कमिष पक्षं करोतीति तेपामोदासीन्याभावात्।
अत एव अप्रधाननृतीयया अवणादित्रयमिष सेवाविधेन कर्तव्यम्। मुख्यतया सेवां कृत्वा
सेवासमयातिरिक्तसमये अवणादिकं कर्तव्यमिति तस्यापि गौणत्विमिति।

यतु खधर्मतो दासधर्मतो मजेत्, अव्यावृत्तः लौकिकव्यावृत्तिरहितः सन् इति व्या-ख्यानं, तत्र गृहे स्थित्वा भजने ठौकिकव्यावृत्तिराहित्यं सर्वथा न भवतीति विचार्यम्। यद्वा। कृष्णं फलात्मकं पूज्या पूजासाधनैभेजेत् । सेवां कुर्यात्, न तु पूज्येत् । तथा च सेव्यसेवकमावेनैव कृति कुर्यात्। न तु 'देवो मूला देवं यजेदि'ति वाक्यात् खस्मिन् देवलं भावयेत् । किन्तु दासत्वमेव । न च भजेदित्येतावतैवायमर्थ आयात्येव, तथा च पूजयेदिति यचनं ध्यर्थमिति वाच्यम् । भजेदित्येतावत्युक्ते कया सामग्या भजेदित्याकाह्वायां पूज्या प्जासाधैनरेव मजेदिति बोधनेन तस्य सार्थक्यात् । एवमेव श्रवणादिभिरपि भजेत् श्रवणादिकमपि सेव्यसेवकमावेनैव कुर्यात्, न तु सेवकत्वमात्रवुद्या । तत्र प्रथमव्या-ख्याने तु सेवानुकृतसाङ्गपुजासाधनैः सह भजनम्, न तु गृहस्थितानामौदासीन्याभा-वाय विद्युष्पञ्जनितिचित्तक्षोमाभावाय मार्गनिन्दाभावाय चेति ज्ञेयम् । द्वितीयव्याख्याने तु प्रायशो यैरेव स्तुतिभिः पूजा भवति, तैरेव स्तुतिभिः सेवा भवति । परन्तु पूजा-विहितत्वेन समर्पणम्, न तु दास्योपयोग्युचितानुचितत्वविचारेण । सेवायां तु दासी-पयोगिशुद्धपृष्टिमार्गीयाचार्यस्त्रेहसदशमायनया समर्पणं स्वस्य स्तेहाभावेपीति विशेषः । न च सहामावे कथं फरुं मविष्यतीति वाच्यम् । खेहवच्छुद्भुष्टिमागीयाचार्यमागीयत्वपक्ष-पातात् । इदं यथा तथा 'खयं समुत्तीर्य सुदुस्तर'मिति दशमस्कन्धीयग्रद्धासुतिपद्यव्या-एयाने मिक्तिइमे प्रपितनसम्बन्भिरिति तर्त्रेयावलोकनीयम् । अतः एवोक्तं मजेदिखेव, न तु पूजपेदिति । अत्र यथा पूजासाधनानां शुद्धपुष्टिमार्गीयेण समर्पणम्, स प्रका-रस्तु मत्कृतशुरुपुष्टिमेवासरणी द्रष्ट्यः, रहस्यवादत्र नोक्त इति झेयम्।

नतु रोवा दि सेव्यसन्तोषजनकियया मिध्यति । सा च किया पादमंत्रादनादिः

रूपा । श्रवणादौ तु क्रियात्वाभावात्कथं तेन सेवा सिध्यतीति चेत् । अत्र ब्र्मः । सेट्यसन्तोषजनकधर्ममात्रणैव सेवा सिध्यति लोके, न तु कियामात्रेण, तथैवानुभवात् । तथा च श्रवणादेरिप तादशधर्मत्वात्तेनापि सेवासिद्धिर्भवत्येवेति जानीहि । यद्वा। श्रवणा-दिभिः सेवानुकूलभावभगवत्स्वरूपसेवाप्रकारादीनां ज्ञानस्य कृतिपर्यवसायित्वमेवेति कियात्वमेव ज्ञेयम् । न च सिद्धान्तमुक्तावल्यां तु 'तिसिद्ध्ये तनुवित्तजे'सत्र तनुवि-त्तजसेवैवोक्ता, न तु अवणादिजा सेवापीति वाच्यम् । तनुजसेवायामेव अवणादिजसे-वाया अन्तर्भावात्। तथा हि । तत्र ततुजावित्तजा सेवा द्विविधा मुख्या गौणी च । तत्र त्रभुसुखमात्रोदेशेनैव कृता प्रसङ्गात् खर्धमपर्यवसायिनी मुख्या । स्वर्धस्यमात्रोदेशे-नैव फ़ुता प्रसङ्गात् प्रभुसुखपर्यवसायिनी गौणी । तत्रेन्द्रियदेहप्राणान्तः करणसङ्घात-रूपतनौ ज्ञानेन्द्रियकमेन्द्रियसत्त्वात् ज्ञानेन्द्रियेर्घाणरसनचक्षुःश्रोत्रत्वन्त्रनोभिर्भगव-रसेवोपयोगिषु स्वविषयेषु सदसद्विचनजा सेवा, अध च कर्मेन्द्रियेर्वाक्पाणिपादै-र्भगवरसेवोपयोगिवचनकथनार्थगमनचरणसंवाहनवस्त्वानयनादिकसेवा, अथ च कर्मे-न्द्रियाम्यां पायूपश्याभ्यां सेवाप्रतिवन्धकमलकामनिवृत्तिद्वारा खन्छसङ्घातजा सेवा, अय च श्रीरावयवेन मूर्शो त्वयातिसमीचीना भगवद्गोग्यसामग्री सम्पादनीया सम्पा-दितेति स्नीपुत्रादीनामपि वन्दनजा सेवा च ख़क़तालङ्कारादिष्वपि खस्मिन् दासत्वेन तत्त-त्सामग्रीसम्पादकत्वात् स्वान्तःस्थितित्रयियतमाभ्यामेव परस्परकृतत्वबुद्धा अतिसीन्द-यीवलोकनजनितानन्देन शियस्य शियायाश्च वा चन्दनजा सेवा, अय च क्षुधातृपादीनां प्राणधर्मत्वात् चानुभावेन तत्तत्समयानतिक्रमेण सपरिकरे प्रमी भोजनजलादिसमर्पणेन प्राणवा सेवा, अथ च दास्यसंखित्वाम्यामात्मनिष्ठाम्यां वहिरङ्गान्तरङ्गसमयेष्वपि सर्वदा प्राणियासहितप्रभुसन्निधौ निःशङ्कगमनसम्पादिता तत्तद्वस्तुसम्पादनजा सेवा, अथ च सद्वातविशिष्टोहम् मत्सम्वंधिनः सर्वे प्रभुमात्रभोग्याः, नान्यभोग्या इत्यात्मसमर्प-णजा सर्वविधा सेवा च भगवत्सुखोद्देशेनैव कृतत्वादियं तनुजा मुख्यसेवा । खधर्म-त्वमात्रीदेशेन कृता चेदशी सेवा गौणीतनुजा सेवा झेया। एवमेव श्रवणकीर्तनस्मर-णजा सेवापि द्विविधा, मुख्या गौणी च । तत्र मद्दिद्शः सपरिकरः प्रभुः स्विप्रयतमम-क्तविशिष्टलीठाश्रवणेनानन्दातिश्यमनुभवतामिति प्रतिद्युच्य श्रवणजा सेवा मुख्या । खेतरभक्तहृदिस्यो मत्रमुस्तादश्लीलाकीर्तनेनानन्दातिशयमनुभवतामिति प्रतिबुध्य तत्त-हीलागोपनाय तादशलीलाविशिष्टप्रभुस्मरणजा सेवा मुख्या। भगवरमुखमात्रोदेशेनैव कृतत्वात् । स्वधर्ममात्रोदेशेन कृता तु श्रवणकीर्तनस्मरणजा गीणीत्युच्यते अत्राद्या सर्वविधापि सेवा शुद्धपुष्टिमार्गीयाणाम्, द्वितीया तु मर्यादापुष्टिमार्गीयाणा-मिनि ज्ञेयम्। एवं च श्रवणादिजाया अपि सेवायाः श्रोत्रवागिन्द्रियान्तः करणसाध्य-खात्तनुजसेवायामन्तर्भाव इति श्रवणादिजमेवादिकमेवेति । न त्वदुत्तपवकाश इति दिक् । एवं चित्तजापि द्वितिधा । मुख्या गौणी च । तत्र खार्जितसर्वविधसर्ववित्तेन परि-करिविशिष्टप्रभूषयोगिवस्तुसम्पादनजा मुख्या । वित्तजा सेवा खार्जितद्रव्यस्य शास्त्रोक्ति-विभागं कृत्वा विभागागतमगवद्रव्येण तादशप्रभूषयोगिवस्तुसम्पादनजा गौणी वित्तजा सेवा । अत्राप्यांचा शुद्धपृष्टिमार्गीयाणाम्, द्वितीया मर्यादापुष्टिमार्गीयाणां ज्ञेया ।

स्यादेतत्। 'सर्वस्य वशी सर्वस्येशान' इति श्रुत्या गगवत ईदशंत्वेन जीवानां सहज-दासत्वेन दास्येन सेवा कर्तुं शक्या । सल्यात्मसमर्पणयोस्तु भगवदङ्गीकारसाध्य-रवात् सख्यारमसमर्पणाभ्यां निःशङ्कतया जीवेन स्वयं सेवा कर्तुमशक्येति चेत् । अत्र वदामः । 'स नो चन्धुर्जनिता संविधाते'ति 'पति विश्वस्यात्मेश्वरं शाश्वतं शिवमन्यु-त'मिति तैत्तरीयोपनिष्कुंतिस्याम् 'भर्ता संभियमाणो विभर्ति' 'एको देवी बहुधा निविष्ट'इति श्रुतिभ्यां 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाये' ति मुण्डकोपनिपच्छ्रत्या च 'पिताहमस जगतो माता धाता पितामहः। गतिर्भर्ता प्रभुः साक्षी निवासः शरणं सुहृत्।उपद्रष्टानुमन्ता च मर्ता भोक्ता महेश्वर' इत्यादिभगवद्गीतावाक्येभ्यः । 'येपामहं त्रिय आत्मा सुतश्च सखा गुरुः सहदो दैवमिष्टमि'ति नृतीयस्कन्धीयवाक्येन । 'सुहृत्त्रेष्टतमो नाथ आत्मा चार्य शरीरिणाम् । तं विकीयात्मनैवाहं रेमें उनेन यथा रमा । सन्तं समीपे रमणं रतिप्रदं वित्त-श्रदं नित्यमिमं विद्दाये'त्याद्येकादशस्कन्धीयपिङ्गलावाक्यैश्च । 'मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्मुणं निरपेक्षकम् । सुहृदं प्रियमात्मानं साम्यासङ्गादयो गुणाः' इत्यादि तत्रत्यभगव द्वाक्यैध सर्वविधवन्धुत्वसिवत्वपतित्वप्रभुत्वभर्तृत्वदेवत्वमातृत्विपत्तत्विपतामहत्वधातृत्व-विधातत्वगतित्वसाक्षित्वनिवासत्वशरणत्वसुहृत्त्वोपदेष्टृत्वानुमन्तृत्वभोकतृत्विशयत्वात्मत्व-सतत्वगुरुत्वेष्टत्वप्रेष्ठतमत्वरमणत्ववित्तरतिदातृत्वादिधर्मा भगवति प्रतिपाद्यन्ते। ते च धर्मी • मगवद्धर्मत्वात् नित्याः । नित्यधर्मवत्वं च तदैव घटते, यदि तस्प्रतियोगिनी धर्माः सर्ववि-धवन्धुत्वसित्वदासत्वसेवकत्वपोप्यत्वाराधकत्वपुत्रत्वपौत्रादिकत्वाघेयत्वविधेयत्वप्राप्तियो-ग्यत्वद्वितीयत्ववास्तव्यत्वदीनत्वसुहृस्वोपदेश्यत्वमन्तृत्वमोग्यत्वासक्तत्वितृत्वशिष्यत्वेष्ट-खपरमासक्तत्वस्ताकाङ्कितत्वार्थित्वस्ताविष्टादयो जीवेषु नित्या भवन्ति । . एवं च प्रवेक्तिनिसंसिद्धभीणां भगवति सत्त्वाजीवेप्येते धर्मा नित्या निरुद्धा इति मगनति सिपल्यभोत्त्वयोः सत्वाजीवेष्यपि सिलल्यमोन्यत्वयोरपि नामनिवेदनाम्यामानिर्मावितत्वाद्भगवदङ्गीकारस्यापि सत्त्वान्निःश्रञ्जतया संख्यात्मसर्पणसे-वासिडिरिति युव्यस । तथा च यतः सर्वविधोपि सम्यन्धो जीवानां भगवता सद्द वर्तते, अनुप्त 'ये यथा मां अपदान्ते तांम्त्येय मजाम्यद्दमि'ति भगवता गीतायां येन केनापि अकारेण प्रपन्नमापि फलदानमुक्तम् । न चैवं भगवतो जीवैः सह सर्वनिधे सम्बन्धे सति गगनान् यी अहं पुरुष इति सानेनापि भजनं प्रमज्येतेति बाच्यम् । 'पतिपुत्रसुद्धज्ञातृपु-वयन्त्रियप्रदिश् । ये गजन्ति महोद्यक्ताम्नेग्योशीह नमोनमः । नाश वा गुरुगो

वापि मर्तृमावेन केशवम् । हृदिः कृत्वा गतिं यान्ति श्रुतीनां नात्र संशयः । येषामहं प्रियतम आतमा सुतश्च सखा गुरुः सुहदो दैविमष्टम् । पिताहमस्य जगतो धाता माता पितामहः । गतिर्भेती प्रमुः साक्षी निवासः शरणं सुहृत् । उपद्रष्टानुमन्ता च मर्ता मोक्ता महेश्वर' इत्यादि नारायणव्यूहस्तवीयवृहद्वामनपुराणीयश्रीमागवतीयश्री-मगवदीतादिस्वचननिचयेषु त्यदुन्नीतमावेन भजनस्यानुक्तत्वात्। 'यावद्वचनं हि वाचनि-क'मिति न्यायात्। एतादशमाववद्भक्तस्याश्चतत्वाचा। एवं सति स्वयमेवैतादशभावेन भजने 'योऽन्यया सन्तमात्मानमन्यथा त्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणा-रमापहारिणे'ति वचनेन दोष आपद्यते । एवं च 'ये यथा मामि'ति स्रोकस्यापि येजीवाः शास्त्रोक्तभजनप्रकारेषु 'यथा येन प्रकारेण प्रपद्यन्ते तांस्त्रेनैव उक्तप्रकारानुकू-लप्रकारेणाहं भजामी'त्यर्थों, योघ्यः । न तु येनकेनचित्र्यकारेणेति । किञ्च । श्रीभागव-तेषि 'कोटिकन्दर्पेलावण्यः साक्षान्मन्मथमन्मयः पुरुषोत्तम' इत्येव नामोक्तं प्रमुख रूपेण, न तु कोटिरतिठावण्यः रुयुत्तम इत्यादि । तथा च तादङ्गमतादक्खरूपयोः श्रवणे दर्शन च सर्वेषां खस्मिन् स्त्रीमानोदय ,एव भवति, न तु खस्मिन्पुरुपभानोदय इति । अत एवोक्तं श्रीमदस्मद्मभुभिः त्रिभङ्गलिलस्तवे 'एतस्य दर्शने तु साध्यमदाभाव एव ही'ति । अत्र दर्शनपदं अवणादीनामप्युपलक्षकम् । इयदवधि एतच्छ्रोतृणामपि साक्षात्कर्नृणामिव प्रमदामाबोदयसैव दश्यमानत्वात् । यद्वा । दर्शनपदं चाक्षपादिज्ञान-मात्रपरं बोध्यम् । यदि च मगवता सचिदानन्दरूपात्युत्तमश्चीरूपेणाविर्भूय कस्यापि पुरुपमाव उत्पादितः स्यात् तदा रुयुत्तम इति कोटिरतिलावण्य इति नामापि युक्तं स्यात् । मोहिनीन्हणं तु 'इत्युपामधितो दैत्यैर्मीयायोपिद्वपुर्हिरे' रिति । 'यन्मे स्त्रीरूपया स्तरं मोहितोसङ मायये'त्यादिश्रीमागवतीयवान्यैर्भगवन्मायारूप एव, न तु सचिदानन्द-रूपम् । स्रावेशमात्रं तु भगवत इत्यवतारमध्ये गणना । जीवानां नारदादीनामिव । न वा तद्रपमि केनचित्खस्मिन्युरुपमावेन मोहिन्यां च स्त्रीमावेनोपासितमिति । तस्मान्छिष्टा-चारामावादप्यस्मदुक्तमेव साधु । यत्युनः 'स वै न रेमे, तस्मादेकाकी न रमते, स द्विती-यमैन्छत्, स ह एतावानास । स पतिः पत्नी चामवतामि'ति श्रुतौ यत्पत्नीरूपं भगवतः श्रुयते, तत्तु सपन्नीत्वेनैव प्रकटितमिति तस प्रभुपन्नीरूपत्वेन भजनं त्विष्टमेव। पूर्वोक्त-विरुद्धमावेन भजनं तु मजनमावप्रकारेषु शास्त्रेनुक्तमिति न कर्तव्यमेव । अन्यया द्वेपमया-दिनिरुद्धभावेन फलवदनेनाप्युक्त स्थात् । एवं जीनैः सह भगवतः सर्वसम्बन्धसम्बन्धे नित्यमिद्धे स्थिते मगवतो यत्मस्यन्धपुरस्कारेण जीत्रेषु रिरंसा म सम्बन्ध एवानिकद्वान्यमाय-सम्बन्धाविमीविविधिष्ट बाविर्मवित, न तु विखद्धमम्बन्धाविमीविधिष्टः, साक्षाद्वीग्यत्वस-म्यन्धे मर्तृत्वादिसम्बन्ध इवेति कृतं प्रसक्तानुष्रमक्तविचारण । अनेदं ज्ञेयम् । पूर्वोका सर्विनि-थापि सेवा प्रेम्णा कियमाणफलस्या । केवलं शुद्धपुष्टिमाणीयाचार्यपरम्परीपदेशमानेणैव ८ মতি.

Į

विना प्रेम कृता नित्यसिद्धभिक्तवृद्धचाविभीवसायनरूपा ज्ञेया। तथापि साधनत्ववृद्धचा न कर्तव्या। साधनत्ववृद्ध्या करणे तु 'यादशी भावना यस सिद्धभेवति, तादशी'ति वाक्यात् 'ये यथा मां प्रपद्धन्ते तांस्तथैव भजान्यह'मिति खप्रतिज्ञातश्च प्रेमाद्धत्पाद्य 'भक्तया मामिनजानाति यावान्यश्चास्मि तत्त्वतः। ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विश्चते तद्दनन्तर'मिति पुरुपोक्तमज्ञानमुत्पाद्य स्वप्रवेशरूपमुक्तिरूपफरुमेव मर्याद्दाभक्तिमार्गीयं भगवान् दद्यात्। न तु सर्वदा साक्षात्त्वसम्बन्धरूपं शुद्धपृष्टिमार्गीयं फरुम्, साधनवुद्ध्या कृतनविधमक्तेः प्रेमोत्याद्वत्वारा प्रवेशपर्यवसायित्वात्। फरुरूपत्ववुद्ध्या करणे तु प्रेमासक्तिव्यसनान्युत्याद्य स्वेशविधमेवि 'सार्थिसामीप्ये'त्यादि 'सेवानुरक्तमनसामभवोपि फरुगु'रित्यादिवाक्यैः सेवान्याः सर्वोत्तमफरुत्वं प्रसिद्धमेव। इद्भेव ज्ञापयितुं फरुर्गिक्तमानेक्तम्। वस्तुतस्त्वाचार्यः मार्गीयस्थाचार्यपक्षपातेन प्रवेशरूपं फरुं साधनवुद्ध्या करणेपि न मविष्यति, तथापि भगवत एतिसिन्वपये सद्धोचो मविष्यतिति फरुर्गिकनामोक्तम्। फरुत्वबुद्धवेव सेवा कर्तव्य-स्युपिद्धं श्रीमदाचार्यचरणेरिति वोध्यमिति दिस् । नतु भगवानेकदैव प्रेमादिवश्यमा-णावस्थाविभावं कृतो न करोति, वा कर्मण करोतीति चेत् । क्रमणाविभावे रसाधिक्यानुभवार्थमेवेति चहाणेति सर्व निष्प्रत्युद्धम्। प्रकृतमनुसरामः। मवस्यानुमवसिद्धत्वाद्रसाधिक्यानुमवार्थमेवेति चहाणेति सर्व निष्प्रत्युद्धम्। प्रकृतमनुसरामः।

ननु'सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं ब्रज । अहं त्वां सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा श्रुचः' । 'तावत् कर्माण कुर्वीत न निर्विद्येत यावता । मत्कथाश्रवणादौ वा श्रद्धा यावत्र आयते । तस्मात्त्वमुद्धवोत्स् ज्य नोदनां प्रतिनोदनाम् । प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च श्रोतव्यं श्रुतमेव च' 'याहि सर्वात्मभावेन मया स्या हाकुतोमय' इत्यादिश्रीगीताश्रीभागवतीयभगवद्वानयेभ्यो छोकिकवैदिकत्यागपूर्वककेवछदासभावेन चेद्धजेत्तदा कथं भजेदित्याकाङ्कायां
सार्थश्रोकेनाहः च्यावृत्तोपीति ।

च्यावृत्तोषि हरौ चित्तं श्रवणादौ न्यसेत्सदा । ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत् ॥ ३ ॥ यीजं तदुच्यते ज्ञास्त्रे दृढं यद्गापि नद्यति ।

पूर्वीक्तमगबद्वचनवरेन पुत्रक्रजाद्यौदामीन्यं चिह्नमुंराजनितिनदां चाविगणया राफिकवेदिकएरम्यवर्मतो व्यावृत्तोषि निवृत्तोषि 'उदामीने स्वयं कुर्या'दिनि सिद्धान्तारसन् यमेय दामधर्मन्य धधाशिक सेयां विधाय सदा हरो सक्तरदुः सहतिरि चित्तं न्यमेत् । तन्त्रमरणं कुर्यात्, अय च अपणादी अवणकीर्तनयोरिष वित्तं न्यमेत् स्थापयेत । त त्वेते-ग्योषि निवृत्तो मयदिनि भावः । अत्र चित्तपदं देहरीदीषन्यायेनोमयत्र सम्बध्यते । यद्वा द्राविनि विषये समगी। हरिविषयकं चित्तं अवणादी अवणकीर्तनस्मरणेषु न्यसेत् । यद्वा ।

हराविति निमित्ते सप्तमी। चर्मणि द्वीपिनं हन्तीत्यत्रेव। तथां च हरिनिमित्तं श्रवणादौ श्रवण-कीर्तनेषु चित्तं न्यसेत्।अत्रेदं ज्ञेयम् । पूर्वश्लोके श्रवणादिमिरिस्यत्राप्रधाननृतीयाव्याख्यान-पक्षे तृतीयया, श्रवणादीनां सेवासमयातिरिक्तसमये कर्तव्यत्वादशायान्यं यथा वोधिनं तथा तस्मिन् छोके श्रवणादीनां सदापदेन सर्वदा कर्तव्यत्वस्य वोधितत्वेन पूर्वश्लोकानुवर्तमाना-याः गृहे स्थित्वा सेवायाः किञ्चित्समय एव कर्तव्यत्वस्य आगतत्वात्, अध च पुत्रकठत्रा-दीनां स्वधर्मत्यागजनितौदासीन्येनासहायत्वात्पूर्णसेवानिवीहाभावाच स\* प्राधान्यं वोध्यत इति। अयं तु गौणपक्षः। सौकिकवैदिकगृहस्थव्यावृतिं विनानुत्तमसेवकत्वसंपास्या(१)दिति वोध्यम्। अस्मिन्यक्षे पूर्णफलप्राप्तिस्तु गुणश्रवणादिसन्तुष्टान्तरङ्गभक्तकृपया ज्ञेया। अत्र यतेत। यतेत् इति पाठस्तु लेखकप्रमादम्लक एव। न ,चाध्याहारः। चित्तपदोत्तरं ,विधायेति (कयाः वान् क --- नघ्याहारेणार्थकरणे चित्तपदस्य वैयथ्यापाताचेति सुधीनिरेवाकलनीयम्। एतत्साः ठस्य ब्याख्यानं यथा श्रीमद्समद्वरुभिन्यां ख्यातं तथेव, ब्याख्यानं मन्मतेषि बोध्यम् । अस्मिन् पृथेऽनुदातेत्वलक्षणमात्मनेपदमनिलं चिक्षिङो डिल्करणाज्ज्ञापकादिति यतेदिलान परसी; पदं साधनीयम्। नन्येवं ,मक्तिवृद्धिमाधने कियमाणेपि मक्तिवृद्धिरेवैकपदेन स्यादथवा कि-ब्रिन्मध्येन्यद्पि सादित्याकाङ्कायामाहुः लतः प्रेमेति। तत इति पत्रमी। ततस्तस्मादेतुमू-ताद्भजनात् प्रेम। यस पूर्वावस्थाभावस्तस्य भावस्य तत्तत्तरमञस्यातिभीनः। तथा तेन सप्रेमभज-नरूपप्रकारेण तसीव भावस्थासितरूपावस्थाविमीवात् भवेत्। च पुनर्व्यसनम्। दिहिकान् सकलान् भावान् निजां त्रीडां च दैहिकीम् । पित्यज्य हिप्तािपियदेन स्यात्तदेव तत्राहित श्रीभागवततत्त्वदीपीयभागवतरूपप्रकरणस्यदशमस्कन्धे सकलदैहिकं भाव देहिकलजात्याग-पूर्वकं हरित्रास्य सर्वत्रतादिकमासक्यै कियते तदेव तद्भासनिमत्युक्तत्वात्तादशं व्यसनम् । अय च तदनन्तरमपि प्रमुसम्बन्धाभावे प्रतिकायरूपं च न्यसनं यदा भनेदाविर्भवेत् । अन् यदेति पदं व्यसनानिर्मावस्य कालनियमाभान ज्ञापयति । तया च यदा भगवदिच्छा-या व्यसनमाविर्भवेत् तदा दृढं वीजमुच्यत इत्यग्रिमछोकेन सम्बन्यः । व्यमनपद्खाप्रति-कार्यदुःसपरत्वेन च व्याख्यानं तु 'व्यसनं खमवोचते ति दशमस्कन्धप्रधमाध्यायसुनोधिन्यां श्रीमदाचार्यः कृतं त्रेनानलोकनीयम्। नतु तदा कि मवेदित्याकाङ्गायामाहः पीज-मिति । तदा तदानावस्यानिशेषरूप व्यसनं शास्त्रे मितिगासे दृढं वीजमित्युच्यते । यद्दं बीजमिष पुनः न नश्यति तिरोभानं न प्राप्नोतीत्यभः। एतेन प्रेमामत्त्रयोभगवदनुक्छे यहे तदनुष्ठत्वे तत्यागेन तत्रेरम्बद्धिः सद्द खिला च फदाचिद्रम्यव्यामङ्गे तत्क्षणे निरोमानो मंबद्दि पीजम्य । व्यसने जाने तु सर्वेपामेन लागात् व्यामद्भानतरोत्पत्तेः सम्भाननामाव एवेति तस इडनीजलं निरन्तरं निखिटानम्यात्रिमीनेन फलपापकन्यमिति ज्ञेयम् । ननु त्रेमासकिव्यसनानां परमावस्थाविशेषरोनान्तरथर्भत्याद्वाद्येन्द्रियात्रसंद्र्यात् पर-

<sup>•</sup> मुदिलमस्तिः

निष्ठस्य मनसा ज्ञातुमशक्यत्वात् केन लिङ्गेनेदं प्रेमेयमासक्तिरिदं व्यसनिमिति ज्ञायतामिखा-शंक्य तत्तकार्यमेव तत्तिङ्गिमिति सार्थश्चोकेनाहुः स्नेहाद्रागविनाशः स्यादित्यादि ।

> सेहाद्रागविनादाः स्यादासक्त्या स्याद्वहारुचिः॥४॥ गृहस्थानां वाघकत्वमनात्मत्वं च भासते। यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव हि ॥५॥

श्लोहाद्धेतोः आसत्त्या स्वादृहारुचिरिति गृहारुचेरमे वक्ष्यमाणस्वात् सेवोपयोगि-खगृहस्वपुत्रतादशान्यव्यतिरिक्तेषु रागस, 'रागोऽनुरक्ती मात्सर्ये क्रेशादी लोहितादिषु । गान्धारादौ नृपे राग' इति विश्वात् प्रेम्णो भगवद्विषयकविशेषेण नाशः तिरोभावः स्थात् । स्बद्धीस्वपुत्रतदन्येषु सेवोपयोगिषु तु तिष्ठत्येव । अत्र नाशे विशेषक्यनात्रेमाविभीवात्पूर्व कृतभजने इतरत्र कदाचिद्रागो भवति । त्रेमाविर्माबोत्तरं तु न भवत्येवेति द्वेयम्। तथा च मगवत्सम्यन्ध्यतिरिक्ते तु रागाभावः प्रेमलिङ्गभिति ज्ञेयम् । अथ गृहारुचिः । स्तरहेषि स्तरहस्यपुत्रादिपदार्थेषु सर्वेष्वप्यरुचिः तत्सम्बन्धानिच्छा स्यात् । तेषां भगव-दनुकूछत्वात्सेवोपयोगित्वेपि प्रेमासत्त्यभावात्सेवासमयातिरिक्तसमये गृहव्यासङ्गजनक-त्वात् । यदि गृहन्यासङ्गं न जनयेयुस्तदा त्वरुचिर्न भवत्येवेति भावः । तथा च स्वगृहन स्थानां गृहव्यासङ्गजनकरव एव गृहारुचिरासक्तिछिङ्गम् । तेपां गृहव्यासङ्गजनकरवे तु पूर्वदशाभ्यधिकसेवाश्रवणादिरुचिरेवासिकिलिङ्गं श्रेयम् । अथ व्यासङ्गलिङ्गमाहुः मृहस्यानामिति । अत्र प्रेमासक्तेः सेवानुकूलाः स्वगृहस्थाः पुत्रमार्याद्यो यदि लौकिक-व्यासङ्गं न जनयेयुक्तदा प्राप्तासक्तिना खगृहस्य भगवति निवेदितत्वेन हरिष्ठानत्वात्स्व-गृहस्थानां सर्वदा मगवरसेवाकथानिष्ठत्वेन तत्परं भगवदीयत्वात् छोकिकव्यासङ्गाजनकत्वेन खप्रतिवन्धकत्वाभावाच खग्रह्थितौ वाधकत्वाभावात्खग्रहमध्य एवास्मत्रभुवदृढवीजसि-द्धर्थं स्थेयम् । यदि तु तादशस्त्रगृहस्या लौकिकव्यासङ्गं जनयेयुस्तदा तेषां वाधकत्वा-स्त्यरहं त्यक्त्वा तत्परमगवदीयैः सह रहवीजसिद्धवर्थं सेवाकयाश्रवणादिविषयकयत्रं कुर्वतान्यहरिस्याने स्येयमिति पक्षद्रयम् । तत्र यस्मिन् पक्षे त्वासत्तसुरात्त्यनन्तरं वाधका-मायात्स्वयद्दिस्तितसेव व्यसनं जातं, तिसम्यक्षे स्वयद्दशानां तत्यरमगवदीयत्वातिर्पुण-गाने कियमाणे तच्छवणेन प्राप्तव्यसनस्य स्वास्य्ये जाते तापक्षेशामाबाद्धगवद्यादुर्भा-याचापक्षेत्रजनितपूर्वमगवत्राकट्यसापि गतत्वाचान्तःप्रकटमगवत्सम्यन्धानन्दविधातक-त्यादेते मम मगबत्सम्यन्धानन्द्विशेपिपातका इति स्वगृहस्थेषु तादशान्यगृहस्थेषु च पापकलमानं मपति । दितीयपक्षे त्वासच्युत्पत्यनन्तरं स्वगृहम्यास्तु त्यका एव छीकि-कव्यासराजनकत्यात्, सितं च इत्स्थाने तत्ररभगवदीयैः सद्, तेषामपि भगवहणगानपर-स्वात्, पूर्वीक्तप्रकारेण प्राप्तव्यसनम्य तेष्वपि पाचकल्यमानं मनति, अतो गृहस्थानामिति

पदं सर्वगृहस्यपरम् । न तु स्वगृहस्यमात्रपरमिति वोघ्यम् । तथा च गृहे तिष्ठन्ति ते गृहस्थास्तेषां वाधकत्वं तत्सम्बन्धिविरहानुमवान्तर्गतमगवदनुभववाधकत्वं पूर्वोक्तप्र-कारेण प्राप्तव्यसनस्य मासते स्फुरतीत्वर्थः । न च स्वगृहरूपहरिस्थानस्थान्यहरिस्थानस्थ-गृहस्थानां भगवदीयत्वेन भगवद्धणगाने क्रियमाणे प्राप्तव्यसनस स्वास्थ्ये जाते तापक्षेशा-भावाद्वगवदाविमीवाभावे पूर्वसञ्जातमगवस्त्राकट्यतिरोमावे भवद्विभगवद्वणा न गेया इति प्राप्तव्यसनेनोक्ते यस्माङ्गजनप्रतिवन्धकः इति प्राप्तव्यसनसम्बन्धिवाधकत्वं भासते । स्पुर-तीति चार्थः । इदमर्थद्वयम्प्यत्रामित्रेतं श्रीमदाचार्याणाम्, परस्य न वाधकज्ञानेन दृढ-तरपरित्यागाय गृहस्थपदं भगवदीयानां ब्रह्मचारिवानप्रस्थसंन्यासिनामप्युपलक्षकम्। एतत्कृ-तगुणगानश्रवणजस्वास्थ्यजनितमगवदाविभीवाभावपूर्वकं प्रकटमगवतिरोभावाभ्यां पूर्वव्या-ख्याने महाचर्यादिसम्यन्धिवाधकत्वमानं प्राप्तव्यसनस्य, द्वितीयव्याख्याने प्राप्तसम्यन्धिया-धकत्वमानं ब्रह्मचर्यादीनामपि जायत इति मगवदीयब्रह्मचर्यादयोपि सङ्ग्राह्मा एवेति । अतएव श्रीमदाचार्यकृतव्यसनोत्तरपरित्यांगे खपरगृह्खाद्यारम्य अन्नजछादिपर्यन्तमपि त्यागो दृष्टः। अत एव विरहातुभवार्थस्त्यागः परितस्त्यागरूप इति संन्यासनिर्णये परित्यागशन्देनैवोक्तः । अत एव तादशवायकत्वज्ञानोत्तरमेव 'विरहानुमवार्थं तु परित्यागः प्रशस्यत' इति संन्या-सनिर्णयोक्तः परित्यागः स भविष्यति । यदि प्राप्तव्यसनस्य सर्वप्रकारकपूर्वोक्तमगवदीयगृ-इस्यादिपु भगवदीयगृहस्यादीनां प्राप्तव्यसने सर्वया वायकत्वभानं न भवेत्, ,तदा सर्व-परित्यागोपि दुःशकः कयं मवेदेवेति ज्ञेयम् । नतु पूर्वोक्तगृहस्येषु प्राप्तव्यसनस्यः प्राप्तव्य-सने च तेपां वाधकत्वज्ञानेपि प्राप्तव्यसनस्य मगवत्यासक्ती जातायां मगवति यथात्मात्मीय-त्वं भातं तथा भगवत्सम्बन्धेन मगबदीयेष्वपि पूर्वोक्तेषु पूर्वोक्तभगवदीयानां च प्राप्तव्यसने मासत एव । एवं च परस्परं दृढतरात्मत्वात्मीयत्वाध्यासस्य विद्यमानत्वात् महारोगाद्यपह-तदेहादिषु यथा होकिकाहोकिकार्यवाधकत्वज्ञानेपि तैर्देहतराध्यासाचत्यागः कर्तुं न शक्यते, तथा पूर्वोक्तसर्वमगवदीयत्यागोपि शाष्ठव्यसनेन प्राष्ठव्यसनस्य च त्यागस्तैः कर्नु न शहयते इलाशंक्याहुः अनात्मत्वं च भासत इति । आलशन्दस देहात्मनोर्वाचकत्वात् तेषु प्राप्तव्यसनस्य प्राप्तव्यसने च तेपामनात्मत्वमात्मात्मीयमिग्नत्वं खहितकारित्वामाव इति यावत् । तय भासते । यद्येते मद्धितकारिणो भवेयुम्तदा यथान्तः प्रकटीम्यात्मात्मीय इति गगवान् स्वदर्शनदानादिना हितं करोति, तथैतेषि कुर्युः, नतु मगवदर्शनादिनाश्चम् । अतो नेते ममात्मात्मीया इति प्राप्तव्यसनस्य पूर्वोक्तेषु यययमस्मिद्धितकारी स्याचदासम्द्रजनप्र-निवन्धं न कुर्यात्, अतो नायमसमदात्मात्मीय इति प्राप्तव्यसनपूर्वोक्तगृहस्यादीनां च थापकत्वमानात् मुखेन परित्यागः सेत्सतीनि भावः । तथा च परसरविपयकं पापकत्वज्ञानं अनात्मकत्वज्ञानं च परितागे कारणं घोद्धव्यम् । ननु ताद्यं पापकत्व-मनात्मतं च कदा मासत इलाकांक्षापामाडुः यदा स्याद्व यसनं कृष्ण इति । यदा क-

दीचिद्गगबिद्ग्जा कृष्णे कृष्णिनिमतं कृष्णिविषये वा भागवततत्त्वदीपीयदशमस्त्रन्थोक्तव्य सनोत्तराप्रतिकार्य दुःखं तदा पूर्वोक्तं भासन इति ज्ञेयम् । तदैवान्नतिकार्यदुःखं जाते एव भन्तः कृनार्थः प्राप्तकः स्थात् । हि युक्तोयमर्थः । अन्नतिकार्यदुःखं जाते परमक्षेही भग्नान् साक्षारखन्नमन्त्रे कथं विज्ञमं कुर्यदिनि जानीहि । अन्नतायज्ञ्जेयम् । येपामलीकिकं शरीरं तेपां तु रासमण्डलमण्डनानामित्र व्यसनेन जाते तेनैव देहेन फल्नाप्तिः । येपां स्वन्त-र्गतानामित्र लीकिकं शरीरं तेपां तु व्यसनेन देहपातः । तदनन्तरं अलीकिकदेहनाम्या फल्लापिति दिक्। तथा च गृहस्थिवययकं प्राप्तव्यसनस्य गृहस्थानां वा प्राप्तव्यसनविषयकम् भयोर्वीभयविषयकत्वं वायकत्वज्ञानं अनात्मकत्वज्ञानं च व्यसनिक्षः ज्ञेयम् । एतैर्लिङेः न्रेमासिक्तव्यसनानि ज्ञातव्यानीति भावः ।

क्य जातच्यसमस्य गृहस्यपदार्थिविपयकवायकत्वानात्मज्ञानयोरवश्यमावित्वेन संन्यासनिर्णयोक्तः परित्यागः स्वयमेव मिविष्यतोति नोपदेशो योग्यः, अप्राप्तव्यसमस्य प्राप्तासक्ते भक्तस्य
तु गृहाक्त्वेर्वातत्वेषि तेषां मगवत्सेचोपयोगित्वेन भगवत्सम्यन्थित्वात् त्यागो मत्सम्बन्धिन
एतस्मे न रोचत इति मगवन्यनस्यागते ममापराधः स्यादिति भिया तत्त्यागं न कुर्यात्, तदा
तेषां पोष्यत्वादात्मपोपणार्थं सेवासमयानिरिक्तसम्ये व्यासङ्गान्तरमुत्पाद्य एतैरिति तत्त्याग
उपदिश्यते । न च तेषां मगवदीयत्वात् तत्त्यागे अपराधः प्रसज्यतेति वाच्यम् । एते
लेकिके मां योजयन्तीति लोकिकधर्मपुरस्कारेण दोपारोपपूर्वकत्यागेपराधप्रसक्तरमावात् ।
भगवदीया एते मया त्याच्या इति मगवत्सम्यन्धपुरस्कारेणैव तेषु दोषारोपेण त्यागापरान्
धप्रसक्तेरिति त्वत्पूर्वपक्षामावादिति मनसिङ्गस्य प्राप्तासक्तेर्यहत्यागमुपदिशन्तः सुददसर्वन्
तोधिकपरममक्तिलामं च सार्घक्षोकेनाहुः तादृद्यस्थापीति ।

तादशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशकम्। त्यागं कृत्वा पतेचस्तु तद्यीर्थेकमानसः॥६॥ रुभते सुदृढां भक्तिं सर्वतोभ्यधिकां पराम्।

सततं सर्वदा ताद्यसापि प्राप्तासिकत्वात् यद्दामिक युक्तसापि आभासोक मगवदपरायिषया यद्दमलजतो गेहे स्थानमयस्थानं विनाशकं मध्ये मध्ये स्वैक्तिक व्यामङ्गजनकरवेन
मगवद्रजनिषयक यवनाशक म्, अतस्वादशानां मध्ये यद्दादिमात्रसागं कृतवा यः भाग्यवांस्वद्यार्थिक मानसः। स चामा मगवानेवार्यो वस्तु रूपोर्थः प्रयोजनं यस्तेद्दाः सन् यतेत्,
मगवस्यास्ययं यत्रं सुर्यान्, म मुददां मिक्तं स्वते इत्युत्तरेणान्ययः। नन्यस्मिन्यदेषं
स्वागो व्यमनोत्तरमामिक मन्यामिन श्रीयोक्तत्यान स्वैन युन्ते नोच्यत इति चेत्। अत्र वदामः।
अत्रतिकार्यद्वागस्य प्रयमनोत्तरस्यागस्य स्थमेव वायमानस्य अपदेशानधीरसम् । किम,
यत्र व्यमनोत्तरस्यागे ध्यमने जाने तस्त्रिकारो भगवदितिरक्तिन न कर्तु शरयत इत्येवोच्यते।

तदा 'यदा स्मद्धाम्नं कृष्ण' इत्यन्यविहतपूर्व व्यसनमुक्तिमित ईद्यासापि सततं गेहस्यानं विनाशकिम्लान प्रत्यक्षपदार्थवाचिद्दमः प्रयोग एव कृतः स्मात्, न तु परोक्षपदार्थवाचितादशस्यापीति तच्छन्दप्रयोग इति । अपर्व्य, 'व्यसन यदा मवेत्' 'धीजं तदुच्यते शास्त्रे दढं यन्नापि नद्यती' त्यनेन व्यसने जाते भागात्मकनीजस्य नाशाभाव एवोक्तः। अत्र तु 'ताद्दश्यापि सतत गेहस्थान विनाशक'मित्यनेन नाश उच्यते । तस्मादपि नायं त्यागशद्दः संन्यासिन्णयोक्तत्यागपरः, किन्तु प्राप्तासिक्तमानस्येव लोकिककार्यव्यासद्भाजनकत्वेन प्रत्रकल्वादित्यागपर एवेति सुपु प्रतिमाति । अत एवात्रे त्यागोत्तां 'अतः स्थेय हरिस्थाने तदीवैः सह तत्यरे'रिनि तत्यरतदीयसङ्ग उपदिष्टः । यद्यव्यतेपि तदीयास्त्रयापि तेषां स्वेन पोष्य-तासम्यन्यमुक्तत्वात् स्रपोपार्यं लोकिकन्यासङ्गजनकत्वाभाव इति, तत्सहमावेन स्थितिक्पदिव्यत इति । अत एव संन्यासिन्णये 'विरहातुभवार्यं तु परित्यागः प्रशस्तत', इति विरहातुभवार्यं स्थापे भगवदीयामगवदीयसक्तल्यागवाचकः परित्यागः प्रशस्तः, अत्र तु लेकिकन्यासङ्गजनकपदार्थत्यागोऽलोकिकन्यासङ्गजनकपदार्थत्याग्योक्त , इति परित्यागः त्यामावादपि न संन्यासिनिर्णयोक्तोयं लाग उपदिष्ट इति भगवदीयैः सहदयैः परिभावनीः, यमिति दिक्त ।

नन्वेव प्राप्तासक्तिर्गृहत्यागं कृत्वा हरिशाने शितस्तदीयसहतया चेत् भगवद्विपयकं -यतं क्यीत् तदा को लागः सार् इसकांक्षायामाहुः। लभत इति । सः मक्तः सुद्धां केनापि नाशियतुमशक्यां मिक्तं स्नेहरूपां व्यसनविशिष्टत्वेन सुदृढां धीजखरूपां उभते प्राप्तोतीत्वर्धः । नन्वेतादशी भक्तिरन्यदेवविषयिण्यपि भन्ती याश्वन्य आहुः सर्वतीभ्य-धिकाम् विभूतिरूपभक्तिन्योप्यधिकां पुरुषोत्तमित्रपयत्वादिति भावः। अय च सर्व-विधमक्तिम्यः परां चरमावधिन्तां पुरुषोत्तनमाक्षात्मक्षकारणम्तामिनि यावत् । यद्वा । परां परमकाष्ट्रापन्नाम् । एतेनान्ये सप्रदायनयभक्तिमार्गास्तद्वक्तमिकप्रकारास्तद्वपास्यस्य-पाणि तदाचार्याश्च न परमकाष्टापन्नाः । 'ते प्राश्चयन्ति मामेने'ति बाक्यात् । 'तद्दत्वां-गतयोन्तत' इति वाज्याच शुद्धपृष्टिमार्गः, तदुक्ता मिक्तः, तदुपास्यसम्प, तदाचार्याश्र परमकाष्टापन्ना इति ज्ञेयम् । तथा चैतनमागैनद्धत्तमक्यैतन्मार्गीपाम्यन्यन्तप एतनमार्गी-चार्यप्राप्ती सत्यां सर्वे शासं किमीर नावशिष्यते प्रावन्यमिन्येनेपा सर्वेषा फलस्यलन् । यतो वेदविभागाष्टादशपुराणधर्मत्रविज्ञासानहाभारतादिकरणेनापि श्रीतन्नागपणावतार-रूपाणां श्रीमतां व्यासचरणाना वितप्रवादेऽत्राते नारशेरशेन वेतात्मकपमाधा-वासुकृते चित्तप्रमादे जाते तत्रानु ग्रापृगं रुक्षोत्तनारिषदार्थप्रियनमगधिमापान्तपश्रीमाग-वतकरणम्, अतो ज्ञायते श्रोनागनताक्त म्यस्पम्, वरणाविका मक्तिः, तदाचार्याः, श्रीमद्भाभताद्य , तद्रनुगना विष्णुम्बाम्यादिशीमद्रलभाचार्यान्ताश्च, तत्प्रकटिती भक्ति-मार्गश्चेतत्सर्वे परमकाष्टापसत्वारप्तकस्तपमिति भावः ।

अथैतादशत्यागकर्त्रा त्यागं कृत्वैकान्ते गन्तव्यमेवाथवा किञ्चिदनयद्पि कर्तव्य-मित्याकांक्षायां गृहमात्रमेव त्यकत्वा हरिष्याने तदीयैः सह खेय'मिति सार्घश्चोकेनोप-दिशन्ति त्यागे वाधकभूयस्त्वमिति ।

> त्यागे वाघकभूयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः॥ ७॥ अतः स्येयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अदूरे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति॥ ८॥

लागे वाधकानां भ्यस्त्वं बाहुल्यं वर्तते । नतु कस्माद्धेतोर्दुर्वाधकबाहुल्यमिलाकां-क्षायाहुः दुःसंसर्गात्तथान्नत इति । देहाद्यध्याससानिवृत्तत्वाद्यत्र कुत्रापि स्थितौ सङ्गे त्राप्ते दुष्टसङ्गो वहिर्मुखसङ्गोपि मवति । तथा देहपोपार्थ दुष्टात्रमक्षणं च प्रसञ्जते । तदा दुःसङ्गाहुष्टान्नतश्च बाह्याभ्यन्तरदोषोत्पत्तेभजनादिष्वारुखे सम्पन्ने कृतोपि गृहत्यागो व्यर्थः सात्। तर्हि तेन किं कर्तव्यमिलाकांक्षायामाहुः अतः स्थेयं हरेः स्थाने तदीयैः साह् तत्परैरिति । अतः कारणाद्धेरः सर्वविधदोषहर्तुः स्थाने अद्भपुष्टिस्थाने वृन्दावनादौ तत्परैः रात्रिंदिनं भगवत्सेवादिपरैः सह तदीयैः शुद्धपुष्टिमार्गीयदासधर्मवद्भिः सह खेयम् । तथा च तत्सङ्गेन दुःसङ्गामावात्तत्समर्पितभगवत्त्रसादान्नमक्षणात्तदत्तस्वसमर्पिता-न्नभक्षणाच वाह्याभ्यन्तरदोपाभावाद्भजनसिद्धिर्निष्प्रत्यृहा मवति । प्राप्तासक्तेरिति भावः । एतेनाप्ययं त्यागो न व्यसनोत्तरसामयिकः संन्यासनिर्णयोक्तस्त्यागः । यतो व्यसनोत्तर-त्यागे भगवदीयेष्विप बाधकत्वज्ञानादनात्मत्वज्ञानाच सर्वत्यागादन्नादित्यागोपीति क दुःसंसर्गान्नादिजनितदोपप्राप्तिसंभावनापीति सुधीमिराकस्नीयम् । अत एव श्रीमदस्मदा-चार्यचरणकृतव्यसनोत्तरत्यागेनशनकाशीगमनादिकमपि दष्टम् । अन्यथा तैर्हरिस्थाने वजादावेव गतं स्थात् । भगवदीयाञ्चादिकमपि गृहीतं स्थात् । ततु न कृतमिति संन्यासिन-र्णयोक्तस्यागो न साधनदशात्यागो येन हरिष्टाने गमनं स्यात्, तदन्नमक्षणं च प्रसंजेत्, किन्तु फलदशाजनितस्त्यागः फलजनित एव । अत एव संन्यासनिर्णये 'विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यत' इति विरहानुभवार्थपरित्यागस्य प्रशस्तत्वमेवानूदितम् । नतु 'विर-दानुमवार्थं तु लागः कर्तव्य एव ही'ति तसावश्यकर्तव्यत्वमुक्तम् । जीवकृत्यसाध्यत्वात् । तस्माद्रसदुक्त एवासक्तिद्शात्यागोयमिति श्रेयम् । नतु हरिस्थानस्यतत्परतदीयानामपि स्वासिकसमानासमानासकेः सत्त्वे तु दोपामावः सिध्यत्येव, खसमानासक्तेरमावे तु तेपामपि सेवाव्यतिरिक्तमभये कदाचिलोकिकयासङ्गजनकत्वे का गतिरित्याशंक्याहः अदृरे वित्रकर्षे घेति । यदि तेषां स्वसमानासमानासिकस्तदा तद्यात्रमेकान्ते भक्षयित्वा तेषामद्रे निकटे सेयम्। अद्रुमिति पाठे अद्रुं यथा मवति तथा सेयम्। यदि पूर्वोक्तं न तदा तेम्यः प्राप्तं मगयत्रसादान्नं तदत्तससमपितानं च मक्षयित्वा वित्रकरें दूरे स्थेयम् । यया येन प्रकारेण चित्तं न दूषयति तथेलर्थः ॥ ८॥

निवदमत्यश्रक्यं, यतोस्मिन् कठिकाठे हरिश्वानानामपि दुष्टाकान्तत्वात् प्रतिष्ठा-दिकामुकत्वेन तत्परमगवदीयानामपि दुर्ठमत्वाच प्राप्तासक्तेः का गतिरित्वाशंक्याहुः सेचायां वा कथायां वेति ।

# सेवायां वा कथायां वा यस्यासक्तिर्देढा भवेत्। यावज्ञीवं तस्य नाशो न कापीनि मनिर्मम ॥ ९॥

यस मक्तस पूर्वोक्तसेवायां कथायां कथाश्रवणकीर्तनयोवी आसिक्दिंडा वद्धम्ला भवेत्, तस्य यावजीवं यावदेहिस्थिति व्यसनं यदा कदापि मवतु, परंतु दुःसङ्ग-दुष्टात्रमक्षणजिनतो नाशो मगवत्सेवाकथाद्यासिक्तप्रच्युतत्वं कापि देशे कापि काले च कापि जन्मन्यपि च न मवतीति मे मम मित्र्युद्धिरित्थर्थः । तथा च यदि मगवद्धमित्रप-सेवाकथासक्तस्य न नाश इत्यत्र किं वक्तव्यमिति केमृतिकन्यायः स्चितः । यदा । नाशः दुःसङ्गदुष्टाज्ञजनितदोपसम्बन्धरूपः न कापि संमवतीत्थर्थः । तथा च दुष्टाकान्ते हरिस्थाने दुष्टाकान्तहरिस्थानातिरिक्ते स्थाने वा तिष्ठन् तत्थरमगवदीयेभ्यस्तदितरजनेभ्यश्च भिक्षया जीवनमात्रसंपादकमन्त्रं संपाद्य स्वयं पाकं कृत्वा प्रमवे समर्प्य मक्षयन् न दोपमाङ्ग मवतीति भावः ॥ ९॥

नतु यदि हरिखानातिरिक्ते हरिखाने वा दुष्टाकान्ते दुष्टैर्मजनवाधः, अथ च तत्रात्रादेरप्यलामेन वा मजनवाधः प्रसञ्येत, तदा किं कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहुः याधसंभावनायां त्विति ।

> वाषसंभावनायां तु नैकान्ते वास इच्यते। इस्तितु सर्वतो रक्षां करिप्यति न संशयः॥ १०॥

यदि सेवायाः क्याश्रवणादीनां वा वापः संमाध्येत ज्ञायेत, तदा एकान्ते गृहं स्यच्या सीयाज्ञाते स्थले वासो नेष्यते, किन्तु गृहं एव वास इष्यते । नतु तदा गृहस्थानां पुत्रकलत्रादीनां लौकिकध्यासङ्गान्तरजनकत्तं सिद्धमेवेति दोपप्रसक्तिरिति किं कर्तव्यमित्याग्रंक्याहुः हरिस्तुं सर्वत इति । तु पुनः हरिः सर्वदुःखहर्ता सर्वतः सर्वेम्यो दोपेम्यः स्थपं रक्षां करिष्यति । गृहस्यपुत्रकलत्रादिजनितलीकिकध्यासङ्गान्तरदोपो न पाधिष्यत्येवेतिमानः । अत एव 'मद्धार्तायातपामानां न पन्धाय गृहा मना' इति श्रीमागवते मगवतोकम् । नतु को यद, हरिः प्रमुः करोति चेत्, तस्य किं कर्तव्यमित्या- ग्रंक्याहुः न संशाय इति । न सन्देह इत्ययः । यदि त्योपरक्षां न कुर्याचदा हरिलमेव गन्छेदिनि मानः ॥ १० ॥

एवं मिक्काद्विप्रकारमुपपाय अन्योपसंहारमेतलाठफर्छ चाहुः । इत्ययं भगवच्छास्त्रं ग्रन्तर्यं निरूपिनम् । य एनत्समधीपीन तस्यापि स्थाय् दहा रितः॥ ११॥ ९ मोनः इति ग्रन्यसमाती । एवं अनेन प्रकारेण च भगवच्छास्नं उत्तरपद्छोपिसमासात् मगवद्यापकं शास्तं मगवत्त्रापकोपदेशग्रन्थः । गूढतत्त्वं गूढं गुप्तम् , इतरमागीयेभ्यस्तत्त्व-सिद्धान्तो यस तादशं निरूपितं कथितम् । मयेति शेषः । अनैतदुक्तप्रकारेण सेवायाः कयाश्रवणकीर्तनादीनां च कर्तुः ग्रेमाद्याविर्मायो भवेदिति किमाश्चर्यम्, यनैतच्छास्ना-ध्ययनकर्तुरिष प्रेमाद्याविभवेदित्याहुः च एतिदिति, योधिकारी कोपि एतत् समधी-यीत, सम्यक् श्रद्धापूर्वकमन्तसन्धानपूर्वकं वाध्ययनं कुर्यात् तस्यापि दृढा केनापि तिरो-धापितुमशक्या रितर्वीजरूपमावरूपा स्यादाविभवेत्, किं पुनरेतदुक्तप्रकारकम्बन-कर्तुरिति दिक् ।

श्रीमद्रलभिविहलभगवचरणाञ्जरेणुकणकृपया ।
कृतवान् जयगोपालष्टीकां श्रीभिक्तविधिन्याः ॥ १ ॥
मृश्येखिलं नन् विधाय निधाय सूयो सूयः कृपालुपु महत्सु निवेदयामि ।
यत्कित्रिदत्र मयका लिखितं भवद्भिस्तत्पुष्टिमार्गपिषकैः परिशोधनीयम् ॥ २ ॥
इति श्रीमद्रलभाचार्यचरणैकतानमानसश्रीमन्महाप्रग्रश्रीविहलेश्वरकृपान्
कटाक्षोद्धद्वयुद्धिना श्रीमिचन्तामणिदीक्षितात्मजेन जगगोन
पालेन विरचिता मिक्तविधिनी द्रीका ॥

श्रीगिरिधारी तनोतु मङ्गलानि ।

### भक्तिवर्धिनी।

#### दीक्षितलाऌभट्टकृतविवृतिसमेता।

नमामि श्रीमदाचार्यान् विद्वलेशांश्र मस्त्रमृत् । यस्क्रपातो मवेद्याप्तिः (श्री)गोवर्धनगिरीशितुः ॥ १ ॥

अय श्रीवलभाचार्यचरणाः पुष्टिमक्तानां नित्यतीलाप्रवेशाष्ट्यसमार्गीयफलप्राप्यर्थे तत्कारणमृतां भीजभागत्मिकां तापात्मकस्क्ष्मस्रेहरूपां भक्तिं वर्धयितुं तत्प्रकारनिरूपणं प्रविज्ञानने यथा भक्तिरित्यदिना ।

> यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तथोपायो निरूप्यते । यीजभावे हरे तु स्यात्त्यागाच्छ्रयणकीर्तनात् ॥ १॥

यथा येन प्रकारिण मिकियीं जमात्ररूपा प्रकर्षेण गृद्धा सर्वातम्यापाया स्थारा-भोषायः स्थागान्यागितेषदेन अत्रणादिरूपः प्जादिरूपश विरूप्यते इत्यर्थः । इह मक्तिंद्ध्युपायकयनप्रतिज्ञ्या मिक्सत्ता स्चिता । अतो वीजरूपा पृष्टिमिक्तः पूर्व पृष्टि-जीवेषु स्क्ष्मरूपेण वर्तत एवेति वोध्यम्। अन्यथायया मिक्स्तित्रा स्वादिति प्रतिज्ञायेत । उत्पन्नाया एव वृद्ध्यादिमावाईत्वात् । अतः पूर्वं पुष्टिमक्तेः स्क्ष्मरूपेण सत्ता ज्ञापिता । सैव पुष्टिमिक्तियींजभावश्वदेनोच्यते । इयमेतद्वन्योदितप्रकारेण वृद्धा सती सर्वात्मावा-वस्यां प्राप्य नित्यठीठाप्रवेशरूपं फठं साधिवध्यतीति सिद्धान्तिन्ध्कर्षः । बोज्यभावे इति । बीजरूपे भावे स्क्ष्मभक्त्यात्मके दृढे सति स्यात्, मिक्तः प्रवृद्धा स्यादित्यर्थः । वीजभावदाद्ध्यं कथं स्यादित्याकांक्षायामाद्धः त्यागात् अवणक्तित्नादिति । यहादि-त्यागपूर्वकं भगवत्कयाश्रवणाद्दीजदाद्ध्यं भवतीत्वर्थः । गृहादेविपयासिक्तसम्पादकतया भजनप्रतिवन्धकत्वेन गृहादित्यागो मजने मुख्यमङ्गम् । 'हित्वात्मपातं गृहमन्धकृपं वनं गतो यद्धिमाश्रयेत' इति प्रहादवाक्यात् । अत एव निवन्धे मगवदुक्तश्चोक्तयोरेवं दृश्यते 'गृहं सर्वात्मना त्याज्य'मिति ।

एवं मुख्यतया पूर्व त्यागपक्षमुत्तवा तादशजितेन्द्रियत्वादिगुणरहितस्य त्यागे दोपा-धिक्याद् वीजदार्क्षे प्रकारान्तरमाहुः वीजदार्क्यप्रकारस्तु गृहे स्थितवा स्वधमितः इसनेन ।

षीजदार्क्षप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अन्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजवा अवणादिभिः॥ २॥

गृहे वीजदाब्रीप्रकारिस्त्रसन्तयः । गृहे वीजदाब्रीप्रकारमाहुः स्थित्वा स्वध-भेत इत्यादिना । गृहे इति सप्तम्यन्तं देहलीदीपन्यायेनोभयत्र सम्यप्यते । स्वधमेत इति । वेदोक्तवणीश्रमधमेत इत्यधः । तथा च विहितप्रकारेण गृहस्याश्रमे स्थित्वा भिक्त-मार्गप्रकारेण कृष्णं भवेत् । यद्यपि 'अन्तिस्रलोज्यास्त्वपरो गृहमेपोऽन्दृह्द्वत' इति दिती-मार्गप्रकारेण कृष्णं भवेत् । यद्यपि 'अन्तिस्रलोज्यास्त्वपरो गृहमेपोऽन्दृह्द्वत' इति दिती-यस्कन्यवान्यात् गृहाश्रमस्य फलप्रतियन्यकत्वम्, तथापि भगवद्वजमं कुर्याणस्य न गृह-स्थाश्रमः प्रतियन्यकः । 'गृहेप्वाविश्वतां चापि पुंसां कुरालकर्मणाम् । मदार्तायात्या-मानां न यन्थाय गृहा मताः' इति भगवद्वाक्यात् । अस्मिन्वाक्ये 'कुरालकर्मणा'मित्यनेन मानां न यन्थाय गृहा मताः' इति भगवद्वाक्यात् । अस्मिन्वाक्ये 'कुरालकर्मणा'मित्यनेन मिपद्वानां निवृत्वः स्विता । कुरालकर्मणामित्यस्य व्याख्याक्त्यं स्वधमेत इति पदमाचा-विग्याक्तम् । अत एव भगवता द्वितीयोऽत्यागात्मापि पक्षः सफलो निक्तपितः 'गृहं सर्वात्मान त्याच्यं तचेत्यक्तं न शुन्यते । कृष्णार्थं तत्यपुद्यीत कृष्णः संसारमोचकः ।' सर्वात्मान त्याच्यं तचेत्यक्तं न शुन्यते । कृष्णार्थं तत्यपुद्याति विश्वासेन धनायर्जनामि-गृहस्थाश्रमनिर्वाहकं धनादिपद्यधं स्वत एव सम्पादिप्यतीति विश्वासेन धनायर्जनामि-गृहस्थाश्रमनिर्वाहकं धनादिपद्यधं स्वत एव सम्पादिष्यतीति विश्वासेन धनायर्जनामि-श्रवणादिक्तिति । पूजपेति । मन्दिरमार्जनादिरूपया परिचर्ययेत्वर्थः । श्रवणा-श्रवणादिक्तिति । पूजपेति । मन्दिरमार्जनादिरूपया परिचर्ययेत्वर्थः । श्रवणा-दिक्तिति । श्रीमद्रागवतोकदशियहोत्रस्तस्य गगवतः श्रवणादिनिरित्यर्थः । 'तम्मा- द्वारत सेवीत्मा भगवान् हिरिशिषरः । श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्य स्मर्तव्यश्रेच्छताभयंभिति शुक्रवाक्यान् । 'दशक्षिथछीछायुक्तस्य श्रवणादि कार्यंभिति सुवोधिन्यां निर्णातद्यात् । दशक्षिथछीछायुक्तस्य श्रवणादि कार्यंभिति सुवोधिन्यां निर्णातद्यात् । एवं सित सेवां विचाय तदनवसरे मागवतश्रवणादि कार्यभिति विभागोवगन्तव्यः। एवं वर्तमानस्य ग्रहेपि संसारावेशामावान् वीजदाद्यं मवति । ततो भक्तिर्विध्यते हित भावः । नतु यस्य भक्तिः स्क्ष्मावस्थाद्धपस्य वीजभावस्य सर्वात्मभावान्तावस्या भवतीत्युक्तम्, कोसौ वीजभावः ? कदा कृत उत्पद्यते हित चेत् । ग्रणु । सप्टयादौ 'यथायेः सुद्रा विस्फुलिक्षा व्युव्यस्नी'ति श्रुतेरक्षरत्रस्याः सकाशाहुरपत्रानां चिदंशानां मगवदिच्छया तिरोहितानन्दत्वेन प्राप्तजीवभावानां मगवदिच्छयेवा-विद्यासादिस्वरूपविस्मरणान्तानि पत्रपर्वाणि सम्पद्यन्ते । तत्र देवजीवेषु यान् प्रष्टिमार्यायान् कर्तुभिच्छित, तेषु स्वविपयकां स्क्ष्मस्त्यां रितं स्थापयित । सा चीजमावश्रव्यन्यां । 'रितर्देवादिविषया नाव इत्यमिधीयत' इति वाक्यात् कारणत्वेनः वीजस्वात् । सा रितः प्रेमासिक्यसनसर्वात्मभावानां वीजस्त्रित वीजमावश्रव्यन् व्यवहिषयते । एवमसागपक्षे व्यावृतिराहित्येन भगवद्भनं मुख्यः पक्षः ॥ २ ॥

तदसम्भवे गौर्ण पक्षमाहुः व्यावृत्तोपीति ।

व्यावृत्तोपि हरौ चित्तं अवणादौ न्यसेत्सदा। ततः प्रेम तथासिक्यिसनं च यदा भवेत्॥ ३॥ वीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नइयति।

मगनसंनाननसरे व्यावृत्ति कुर्नाणोपीसर्थः । श्रवणाद्विति । 'श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्चे'स्य उक्ता ये श्रवणाद्यस्तेर्भजेदिसर्यः । व्यावृत्त्यवसरे पूजाया असंमनात् श्रवणादिमात्रमत्रोक्तम् । अव्यावृत्तस्य तुमयं संभवतीति पूज्या श्रवणादिभिरिस्यनेनोभयः मुक्तम् । ततः प्रेमेसादि । एवं गगवन्तं मजतः प्रेमासिकव्यसनानि क्रमेण भवन्ति । स्क्षमिक्षिंजभावस्त्रपा पूजाश्रवणादिभिः श्रवृद्धा प्रेमासिकव्यसनावस्यां श्राप्तोतीसर्थः । स्क्षमिक्तव्यसनावस्यां श्राप्तोतीसर्थः । पीजं तत्रुव्यत इति। व्यसनावस्थायां सिद्धायां वीजभावस्य दाव्यं संपन्नमिति वोध्यम् । नापि नद्यतीति । न तिरोमयतीसर्थः । सद्यतियोगिनोऽभावस्य तिरोमावानितरेकात् । समानस्यस्यन्यते तिरोमावातिरिका न भवन्तीति सुवोधिन्यां निर्णातस्यात् ॥

मेहाद्रागविनाद्याः स्वादासकत्या स्वाह्यहारुचिः ॥ ४ ॥ गृहस्यानां पाधकत्वमनात्मत्वं च भासते । गदा स्यात् रूपमनं कृष्णे कृतार्थः स्वादादैव हि ॥ ५ ॥

प्रेमावस्थायाः कार्यलक्षणमाहुः स्तेहाद्रागविनादाः स्यादिति । आसक्तेः कार्येटक्षणमाहुः आसत्तया स्यादृहारुचिरिति । गृहपदं गृह्शानामुपटक्षणम् । अरुचिरिति । नात्रारुचिशब्देन रुच्यमावः । तस्य स्नेहाद्रागविनाशः स्यादिसनेन पूर्व स्नेहकार्यत्वेनोक्तत्वात् । अतोताकचिशब्देन कचिविकद्वो भावः । विरोधार्थे नञः स्मरणात् । 'तत्सादश्यममावश्य तदन्यत्वं तदल्पता । अप्राशस्त्यं विरोधश्य नञर्याः पद प्रकीर्तिता' इति वाक्यात् । स च चापकत्वस्कृतिरूप इति खयमेव च्याचक्षते ग्रह-स्थानां याधकत्वमिति । तथा च भगवदितरिविषयकयाधकत्वस्फूर्तिसंपादको भाव आसक्तिरिति कार्यछक्षणमासक्तेः । आसक्तेर्रुक्षणान्तरमाहुः अनात्मत्वं च भासत इति । देहसेति शेषः । तथा च देहारमभावनिवर्तको भगवद्भाव आसक्तिरिति रुक्षणा-न्तरमासक्तः । यदा स्याद्धसनमित्यादि । व्यसनमिति । विशेषेण अस्यते क्षिप्यते द्रीकियते अन्यसम्बन्धो येन तद्यसनं भगवत्यात्मभाव इति यावत् । एवं भगवत्यात्म-भावो निरुपाधिकसेहो व्यसनमिति फलितम् । अत एव 'त्रेष्ठो भवांस्तनुमृतां किल वन्धु-रात्मे'ति व्यसनभाववतीमिभगवत्यात्मत्वमभाणि । 'आत्मनस्तु कामाय सर्वं त्रियं भवती'ति श्रुतेरात्मसम्बन्धादेवान्यस प्रियत्वं ठोके, एवं व्रजसुन्दरीणां मगवत्सम्बन्धादेव स्वदेहादौ प्रीतिविषयत्वम् । अत एव 'त्विय घृतासवस्त्वां विचिन्यत' इत्युक्तं ताभिः । 'त्वदर्थ प्राणधारण'मिलाशयो विवृतः श्रीमदाचार्यवर्थः । अतस्तादशो निरुपधिमावो व्यसनश-न्दार्थः । अत एतादशे न्यसनारमके भावे सिद्धे युक्तैव कृतार्थतेति बोधियतुं यदा स्था-द्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्पात्तदैव हीति हिशब्द उक्तः। कृतार्थ इति । गग-वन्तं साक्षात्करोतीत्यर्थः। भगवन्मृति परिचरतो जातन्यसनाख्यभावस्य मगवत्साक्षात्कारौ भवेत्, तदानेकप्रकारकं भगवदाज्ञादिजन्यं सुखिवशेषमतुभवेद् , अतः कृतार्थता सिध्य-तीति वोध्यम् ।

एवं भगवदाविभीवेन ठीठावठोकनादिरूपं भगवत्सम्यन्धिसंयोगसुखमनुमवतोषि भगवद्विरहजन्यविरुक्षणसुखानुभवराहित्यात्र पूर्णफठप्राप्तिः, अतो द्वितीयद्ठानुमयार्थं साधनमाहुस्ताद्वशस्यापीत्यारम्य त्यागं कृत्वा यतेचास्तु तद्धीर्धेकमानस इत्यन्तेन ।

तादृशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाधकम्। त्यागं कृत्वा यतेषस्तु तद्यीर्थकमानमः॥ ६॥

तादशस्येति । प्राप्तव्यसनमात्रस्थेत्यर्थः । गेह्स्यानं विनाशकिति । गेहे स्थितो हि भगवत्सेयया मगवदानिर्मानेन संयोगानुभनिद्धौ न नियोगानुभनो भनेत्, अतः फलपूर्णतायां गृहस्थितेः प्रतिनन्धकत्यादिनाशक्तोक्ता । अतो 'निरहानुभनाप भनेत्, अतः फलपूर्णतायां गृहस्थितेः प्रतिनन्धकत्यादिनाशकतोक्ता । अतो 'निरहानुभनाप मनेत्, अतः प्रत्यप्तित्या गृहस्थितेः प्रतिनन्धकत्यादिनाशकतोक्ता । अतो 'निरहानुभनाप मनेत् प्रतिसागः प्रशस्तत' इति संन्यामनिर्णयमन्योक्तं त्यागमुपदिशन्ति त्यागं कृत्या नु परिसागः प्रशस्तत' इति संन्यामनिर्णयमन्योक्तं त्यागमुपदिशन्ति त्यागं कृत्या

यतेदिति । यतोयं विरुक्षणस्यागीत एव तद्यीर्थेकमानस इति विशेषणमुक्तम् । स चासी अर्थः तद्येः 'पुरुषायेद्धपो मगवान्' तद्ये तत्प्रयोजनकमेव मानस यस्येति विग्रहः । पुष्टिमागे हि मगवानेव पुरुषार्थः । 'त्वं वे समस्तपुरुषार्थमयः फठाले'ति दशमस्तन्थे श्रीरुक्तिणीवास्यात् । 'तावांस्तेह चतुर्विध' इत्येकादशस्त्रन्थे श्रीमदुद्धव प्रति मगवद्याच्याच । तथा च मगवदर्थमयं त्यागो विरहे सर्वदा अन्तर्भगवत्स्पुरणार्थः । न तु 'एह सर्वातमा त्याच्य'मित्यनेनोक्तोय त्यागः । तत्र तु 'हित्वात्मपातं गृहमन्य-कृप'मिति वास्पात्पातहेनुत्वं गृहित्यां, अतो गृहत्याग उक्तः । स त्यागस्तु 'त्यागान्यूव-णकीर्तना'दित्यनेन पूर्वमुक्तः । अयं त्यागस्तु 'गृहे श्रित्वा स्वर्धमतं' इत्यत्रोक्तप्रकारेण वर्णात्रमधर्मतः श्रितस्य पूजाश्रवणादिना व्यसनभावोत्पत्त्यनन्तरं विहितः । अतोस्मिन् त्यागे प्राप्तव्यसनभावोधिकारी । 'तादशस्यापि सत्तत'मित्यत्र तादशसन्देन 'यदा स्याह्यसनं कृष्णे' इत्यनेन पूर्वमुक्तस्य व्यसनभाववतः परामर्शात् । अतोयं त्यागो विरहानुमवार्थं एविति निर्धारः ।

एतादक्रसागकर्तुः फलगाहुः स्वभते सुदृढां भक्तिमिति । स्वभते सुदृढां भक्तिं सर्वतोष्पधिकां पराम् । स्यागे वाघकभ्यस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः ॥ ७॥

सर्वतोष्यधिकामिति । सर्वतः मेमासक्तिव्यसनतोधिकामित्यर्थः । परां सर्वातममावरूपामित्यर्थः । वियोगे हि सर्वातममावो भवतीति तृतीयाच्यायमाप्ये निरूपितम् । तद्रप्रापि व्यसनमावोत्पत्यनन्तरं कृतलागस्य भगविद्वरहानुमवक्केग्रजन्य-भगवत्सम्पन्यात्यी सर्वप्र मगवानेव स्फुरतीति सर्वातमभावसिद्धौ न किञ्चित् कर्तव्यम-विश्वप्रत इति वोध्यम् । एवं गृहस्थितिपक्षे भिक्तगृद्ध्युपायं निरूप्य 'सागाच्छ्रवण-कीर्तना'दिति पूर्वमुपदिष्टे त्यागे वाधकाभाव साधियतु वाधकस्वरूपनिरूपणपूर्वकं त्याग-प्रकारमाहुः त्यागे इति । त्यागे वाधकभूयस्त्विमत्यादिना कामादिषदकजन्यानां वाधकानां मूयस्त्वित्यर्थः । दुःसंसगादिति । 'प्रसद्गमजर पाशमात्मनः कवयो विद्व'रिति वाक्यात् । जीपे हि कामादिदोषाः सदेच तिष्ठन्ति । 'मयं प्रमत्तस्य वनेष्विप साधतः म आस्ते मह पदसपत्र' इति वाप्यात् । तथा च दुःसङ्गदुरद्धाभ्यां तस्य कामादिपदकम्योदोधे तत्रत्यानां याधकानां वाहत्यं स्यादित्यर्थः ॥ १॥

अत पर पाधक हेतुकामादयो येन निवर्तन्ते त उपायमाहुः अतः स्थेयमिति ।

अतः स्पेषं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अदूरे विभक्षं या यथा चित्तं न दृष्यति॥ ८॥

हरिस्थाने गोवर्धनादी, तत्रापि तदीयैः तत्परैः मह म्येयम् । 'स एव साधुपु कृतो मोश्रद्वारमपार्नि पात्रयान् । एव गृहिष्यितिगृहत्यागपर्शं सत्रकारं निरूप्य अन्यसर-

साधनायस्थापत्रस्य पक्षद्वये अनुगतं मुख्यसाधनमाहुः अदूरे विप्रकर्षे देति । भगवत इति शेषः । गृहस्थितिपक्षे श्रीविग्रहस्य अदूरे निकटे, स्थागपक्षे श्रीमूर्तेविंपकर्षे दूरे स्थिताविष चित्तदोषो यथा न भवेत्तया स्थेयमित्युपदेशः । चितः खत्यस्य बन्धाय मुक्तये चातमनो मतम् । गुणेषु सक्तं बन्धाय रतं वा पुंसि मुक्तये' इति नृतीयस्कन्ये किषठवा-क्यान्, भन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयो'रिति वाक्यान्तराच चित्तस्थैव सर्वत्र मुख्या कारणतेति तस्मिन्दोपोत्पत्तौ सर्वनाश इति चित्तस्य निर्दोपताये द्वःसङ्गवर्जनपूर्वकं सत्सङ्गादि सम्पाद्य सावधानतया स्थेयमिति मावः ॥ ८ ॥

कथं चित्तं निर्दुष्टं सादित्याकांक्षायां पूर्वोक्तसुपायं स्मारयन्ति सेवायां वा कथायां वेति।

> सेवायां वा कथायां वा यत्यासिक्तर्रहा भवेत्। यावज्ञीवं तस्य नाशो न कापीति मतिर्मम ॥ ९॥

गृहिश्वितिपक्षे सेवायाम्, त्यागपक्षे कथायाम्, यस्यासिक्तर्भिक्तिदेदा मवेत्, तस्य यावजीवं कापि दुर्देशे दुष्टकालेपि नाशो छुद्धिप्रंशरूपो न भवेत्। अन्यथा चित्तदोपे विषयध्यानात् 'ध्यायतो विषयान् पुंसः' इत्यारम्य 'छुद्धिनाशात्प्रणश्यती'त्यन्तेन निरूपितो नाशः सादिति भावः॥ ९॥

नतु कृतलागस भगवदीयसङ्गादप्येकान्ते स्थितिरेव समीचीना, भजनप्रतिवन्ध-दुःसङ्गसंमावनाया अप्यभावादिलाकांक्षायामाहुः वाधसंभावनायां त्विति ।

> वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इप्यते। हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिप्यति न संशयः॥ १०॥

यद्ययेकान्ते दुःसङ्गादिदोषो नास्ति, तथापि व्यामादिभयरूपवाधसंभावना यत्रास्ति, तत्र वासी न इप्यते, न इष्टप्रापको, मनसधायस्यापादकस्वेन मगवद्वजनप्रति-वन्धकस्वादिस्तर्थः । नतु सर्वाक्षको भगवान् व्यामादिभ्यो भक्तान् कयं न रक्षतीस्थाकां-क्षायामाहुः हरिस्त्विति। 'कद्वा गुद्धाः किमजितोऽयित नोपसत्ता'निनि वाक्यात् सर्वथेव मगवान् रक्षति, तथापि ताहग्विधासामावेन मनधायस्यं स्पादेव, ततो मजने प्रतिवन्धो मवेत् । बतस्त्यागपद्दे दृरिस्ताने श्रीगोपर्धनादौ भगवदीयेः सद्द स्वितिरेव श्रेयस्कारिणी । 'संस्रोरिसन्द्वणार्थोपि सस्सद्धः श्रेवधिर्तृणा'मिनि भागवतवास्यादिनि मानः । अपि च एकान्ते स्वितौ दि रक्षणार्थं मगवित मानो देयः । स च क्षेद्दविकदः । दृरिस्याने भगव-दीयेः सद्द महे तु मोपि दोषो नास्तीति स्यागपदे भगवरस्थाने भगवदीयेः सद्द स्थित्या मगवद्भावः । तनो मगवद्भावः । तनो मगवद्भावः । तनो मगवद्भावः । तनो

'शुद्धाश्च सुखिनश्चेव ब्रह्मविद्याविशारदाः। भगवत्सेवने योग्या नान्य' इति वाक्यात् साक्षात् भगवत्सेवने अधिकारसिद्धार्थं प्रथमत एव अवणं, कीर्तनं स्मरणमित्युक्त्वा अप्रे पादसेवनमुच्यते । अत्र तु भगवदाज्ञ्या श्रीमदाचार्यरादावेव सर्वसमर्पणेन ब्रह्मसंबन्यकर-णात् तेनैव सर्वदोपनिवृत्तिपूर्वकसेवाधिकारो जात इति स कमो न विवक्षित इति ज्ञेयम्। तदुक्तं 'ब्रह्मसंबन्धकरणात् सर्वेषां देहजीवयोः । सर्वदोषनिवृत्तिहिं'इति सिद्धान्तरहसे साधनफळे एकीकृत्य सर्वसमाधानमाहुरिति । नवरत्ने चेयमेवाशङ्का समाहिता । तथा च अरुणोदयात् प्रागुत्थाय स्वयं स्नानादिकं विधाय भगवन्मन्दिरे गत्वा मन्दिरपात्रादिसंशोन धनं, सिंहासनसंस्कारः, वालमोगसजीकरणं, ततः प्रबोधस्तवैः मगवद्वोधनं, शीतादि-समयोचितत्रुलकञ्चकप्रावरणादि परिधाप्य, सिंहासने उपवेच्य, बालभोगं समर्प्य, शीता-धिक्ये हसन्तीमुपनिधाय, स्नानसामग्री सुगन्धतैलतप्तोदकादि अङ्गवस्त्रशृङ्गारवेशोचितवस्त्रा-रुद्धारादि सर्वमुपश्याप्य, समये जाते, बारुभोगमपनीय, आचमनं मुखबस्नताम्बूरे सम<sup>र्प</sup>, द्पेणं प्रदृश्ये,तरसामियकशोभागवलोकयन् मङ्गलनीराजनां कुर्यात् । एवं सानशृहारमारम्य श्रीमदाचार्यनिर्दिष्टप्रकारेण शृङ्कारभोगगोपीवछभगोपालराजभोगोरथापनसन्ध्याशयनपर्यन्तं यथायथं परिचरणमेव पादसेवनित्यर्थः । अर्चनं च पूजनम् । तद्धिः पूज्ये उत्कर्षस्यापकम्, सर्वेत्कृष्ट एव पूज्यो भवतीति । प्रकृते च पूज्यो भगवान् पुरुषोत्तमः, तत्रापि श्रीयशो-दोत्सङ्गठाठितः, तत्रापि कोटिकन्दर्पठावण्यः श्रीगोपीजनवछुमः, तत्रापि श्रीवछभाचार्य-हृदयसर्वस्वरूपः, तत्र च श्रीमदाचार्यचरणानुग्रहपक्षपातेन स्वरचितशृङ्गारादिपरिष्कार-प्रकाशमानं शोमातिश्यविशेषमङ्गीकारसूचकमवधार्यं परमोत्साहभरेण विवशतया सूर्ये दीपदानिमव धूपदीपनैवेद्यताम्बूलागुक्सारादिसुगन्यपुष्पमालादिभिरभ्यर्च्य एतादृशे स्वसर्व-स्तरूपे कसापि दृष्टिदोषसंक्रमो मामृदिति परमप्रेम्णा नीराजनां सर्वदोपनिवृत्त्या 'निःशे-पेण राजयती'ति व्युत्पत्त्या अपूर्वशोमाप्रकाशिकां नीराजनां कुर्यादित्सर्चनम् । तत्रश्र परिक्रमणेन स्वात्मानमपि प्रभोरुपरि निर्मञ्छय परमाणुना मया किं कर्तुं शक्यिमिति परमदेन्येन दण्डवत्साष्टाङ्गं प्रणमेदिति वन्दनम् । ततो दासं शय्यादिरचना । तत्र चाधिशयाने प्रमी व्यजनचरणसंवाहनादि च । ततो मुकुलितनयने प्रमावनवसरं विधाय श्रीमस्त्रसुत्रसादीकृतपुष्पमालादिभिद्यचितः परमाह्यादपूर्णी भगवन्मन्दिराद्वहिरूपेत्य 'उच्छि ष्टमोजिनो दासाः' इति चाक्यात् साक्षाद्घरामृतकरम्यितं वाह्याभ्यन्तरशोधकं परम-सीमाग्यसंपादकं महाप्रसादं सेवकादिग्यो विमञ्य सेवेत । ततथ क्षणं विश्रम्योत्याय यस्राभरणादिसेवया तद्रभावे ताहरीः कृतात्मनिवेदिभिः समानशीख्यसनैर्भगवदीयैः शक्तितासयीयपारणपूर्वकं श्रीभागवतसुयोधिन्यादिश्रवणम् । तथैव कीर्तवम् । तस्ति। टाजोमादीनां स्मरणं च कुर्याणो यावदुर्यापनं दिनं वेशुगीतोक्तत्रकारेण नवेत्। तत-भोरपापने जाते फन्दम्छफडादि तत्त्वदार्तवं समर्पयेत् । अत्र च पुटिन्दीसीमाग्यं

संभावयेत् । ततो भगवदुत्यापनशङ्खध्वनिवेणुनादोत्यनिजनिजाह्वानाभिधानश्रवणोत्साह-समुद्धतलाङ्ग्लसहर्षहुङ्कारोलसितमुखीर्धेनूः पुरस्कृत्य, साक्षिभिर्गोपवृन्दैरनुगीयमानचरितं 'तं गोरजञ्छिरिते'लादि वर्ण्यमानखरूपं मावोद्वारिणीभिद्दष्टिभिः श्रीमद्रजसीमन्तिनीपरितापं परिहरन्तं गोपीदगुत्सवदृशं बजे प्रविशन्तं परिभाव्य, धेनूस्तत्तद्देष्ठि निवेश्य, निजमन्दि-रमलंकुर्वाणं प्रमुं वन्यपुष्पादिभिरलंकृतं पयोमोदकादिभिर्ययालच्यैभीगोपचारैरम्यच्ये. सान्ध्यनीराजनां विधाय, ऋमेण प्रेम्णा शृह्मारं बहुस्कृत्य उन्मजनसायन्तनवस्नालङ्कारादि-भिरलंकुल, दुग्धफेन समर्प्य, यथालाभमिति सर्वत्र ज्ञेयम् । 'यथालब्धोपचारकै'रिति वाक्यात् । 'खाद्वन्नमुपलालित'मिति प्रकारकं शयनभोगमुपनीय, ताम्बूलमाल्यादिभिरलंकृत्य, शयननीराजनां कुर्यात् । ततम्य शय्यामधिशयिते प्रभौ नमस्कृत्य, अनवसरं विधाय, यहिनिःसरेत् । इदमेवोक्तं तत्त्वार्थदीपे 'एककालं दिकालं वा त्रिकालं वापि पूज्ये'दिति । ततो यथोचितं प्रसादादि संसेव्य ताहरीः श्रवणकीर्तनादि कुर्वन् परमानन्दमनुभवन् विश्रमेदिति दास्यं दिड्मात्रं प्रदर्शितम्। यद्यपि सख्यात्मनिवेदने हि भगवदङ्गी-कारेणैव संपद्येते, तथापि 'तथा निवेदने चिन्ता त्याज्या श्रीपुरुषोत्तमे' इत्यत्र निवेद-नाङ्गीकारचिन्ताऽभावनिरूपणेनैव सल्यसिद्धिरपि निरूपिता । तथापि साधनदशायां निरोधलक्षणोक्तमावनावत् तद्नुकूलान्तरङ्गसेवा मावनीया । निवेदनं च महसंबन्ध-समये समर्पितानां पदार्थानां यथाययं तत्रैव विनियोगः ॥ २ ॥

सर्वधा व्यावृत्तिराहित्यामावेषि प्रकारमाहुः व्यावृत्तोषीति ।

ब्यावृत्तोपि हरी चित्तं श्रवणादी न्यसेत्सदा । ततः प्रेम तथासक्तिव्धसनं च यदा भवेत् ॥ ३॥ वीजं तदुव्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नश्यति ।

हरी सर्वदु:खहर्तिर चित्तं निधायित व्यावृत्तिसमयेपि 'पानीयहारिणी यद्द'दितिवत् हरावेव चित्तं निधाय व्यावृत्ति कुर्योदित्यर्थः । अनन्तरं च अवणादो सदा यतेत् । इसवेवामित्रेत्योक्तं निवन्धे 'सर्वधा वृत्तिहीनश्चेदेकं यामं हरी नये'दिति । एवं सर्वदा इदमेवामित्रेत्योक्तं निवन्धे 'सर्वधा वृत्तिहीनश्चेदेकं यामं हरी नये'दिति । एवं सर्वदा भजतः फलमाहुः तत्त इति । एवं भजतः प्रथमं मगवति स्रेहः सात्, पूर्वोक्तो वीजमाभजतः फलमाहुः तत्त इति । एवं भजतः प्रथमं मगवत्त्वरूपे चसुरागो भवेत् । वोऽद्वरितः स्मादित्यर्थः । ततः क्रमेणासिक्तभवेद्, भगवत्त्वरूपे चसुरागो भवेत् । वोऽद्वरितः स्मादित्यर्थः । ततः क्रमेणा व्यसनम् । विशेषेण असन्ते तदितरे तदाद्वरो द्विपत्रितो जात इति ज्ञेषम् । ततश्च क्रमेण व्यसनम् । विशेषण असन्ते तदितरे तदाद्वरो द्विपत्रा वेन, तं विना स्मातुमशक्तिरिति यावत्, तद्वरेत् । ततश्च सङ्कल्पा उत्तरोत्तरं सर्वे विषया येन, तं विना स्मातुमशक्तिरिति यावत्, तद्वरेत् । ततश्च सङ्कल्पा उत्तरोत्तरं पत्त्वस्मानीया मिष्टियन्ति । एवं व्यसने जाते तद्दीनं मिक्तशासे दृशमुन्यते । यवस्मान्यञ्चरित्राविष यज्ञ नदयिते ॥ वेदं ॥

तत्र हेनुमूतं तस साधारंपं कार्यमाहुः स्नेहादिति ।

स्तेहाद्रागविनादाः स्यादासक्त्या स्याद्वहारुचिः॥ ४॥ गृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते। यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदेव हि ॥ ५॥ ताहदास्यापि सततं गेहस्थानं विनादाकम्।

भगवित खेहे जाते गृहादौ तदित्तरत्र सर्वत्रैव रागो निवर्तते, क्षेह्पदार्थसैव तथात्वात् । तत्रासक्तौ जातायां गृहादावरुचिर्भवित, तत्प्रीतिजनकं न भवतीत्वर्थः । न केवलमरुचिमात्रम्, किन्तु एते मम वाधका अनात्मीया इति बुद्धिजीयत इत्याहुः गृह-स्थानामिति । सम्बन्धमात्रे पष्टी । गृहस्थितेषु स्वीपुत्रादिषु ममताविषयेषु स्पष्टम् । तदेवमासक्तया सेवतः यदा कृष्णे फलरूपे व्यसनं तदितरसर्वविषयिनवृत्तिपूर्वकं तं विना स्थातुमशक्तिभवेत्, तदा कृतः सम्पादितः अर्थः यदर्थं ततुविक्तजायां प्रवृत्तः वीजदार्द्धम्तः पुरुपार्थो येन तादशः स्थात् । अत एव वीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढिमिति पूर्वमुक्तम् । एवकारेण अन्यथा तदमावः । तस्मत्त्वेन तत्सिद्धिनिश्चयोपि हिश्चद्देन स्वितः । एवं वीजमावे दृढे जाते यथा द्वितीयाधिकारिणस्त्यागः श्रवणकीर्तनञ्च साधन-मक्तम्, तदेवास्यापि वक्तं हेतुमाहुः ताह्यस्थ्यापिति । गृहादावरुचिमतोपि वाधक-त्वस्तृतिमतोपि भगवदेकव्यसनवतोपि निरन्तरं गृहस्थितिविशेषेण भावनाशिका ।

अत्रायं भावः । 'सेहाद्रागिवनाशः स्वा'दिस्यादिना विरागस्योक्तत्वाद् 'यद्रहरेव विराजेत् तद्दरेव प्रव्रजे'दिति श्रुतेरवसरस प्राप्तत्वात् साग उपदिश्यत इति नानुसन्धे- यम् । तस्य ज्ञानमागीयत्वात् । प्रकृते च पृष्टिमागीय बीजमावे दृढे व्यसनात्मके जाते तस्य च तं विना स्थानुमग्रिकस्पत्वात् विप्रयोग एवानुमावक इति सत्तं गृहस्थितौ स्वरूपासक्तस्य आसक्त्या, स्वरूपसेवां कुर्वतः, सेवारसायेशेन परमानन्दानुभवेऽस्वास्थ्या- भावात् पूर्वोक्तो भावः प्रवृद्धो न स्थात्, 'भगवता सह संखाप' इत्यादि संकल्या निद्रा- च्छेदादयश्च दशा न मवेयुः, क फलस्त्यमानसीसेवासंभावनिति विमृत्य 'त्यागं कृत्वे'त्युक्तं श्रीमदाचार्यतिति ताद्यास्थिप सत्तिभित्यादि पदसमिभव्याहाराद्वगम्यते । अन्यथा सत्तपद्वेयर्थ्यं च । अत एव स्थमार्गीयत्यागस्वरूपमुक्तं सच्यासिर्वणये 'विरहानुभवार्य हि पित्यागः प्रगस्ते । स्वीयवन्धनिपृत्त्यर्थं चेशः सोत्र न चान्यये'ति । त्यागे स्वीयानां वन्यकत्वाभावे स वेशोपि न कार्य इत्याशयेन । अतो नायं वैधस्त्याग इति हृदयम् । तिस्मन् वेगस्यापि अहत्यात् । एतद्यया तथा संन्यासिर्वणये विशेषण भावनीयम् । सन एव अन्याधिकारिणः साधननिरूपणे 'त्यागाच्छ्यणकीर्तना'दित्याधिक एव स्थाग उक्तः ॥ ५३ ॥

प्रथमम्यापि व्यसने जाते बीजमा रदत्वात् तथाधिकारो जात इति तदेव साधन-मादुः स्यामं ऋलोति ।

### लागं कृत्वा यतेचस्तु तदर्थार्थेकमानसः॥६॥ रुभते सुदृढां भक्ति सर्वतोभ्यधिकां पराम्।

वाधकत्वाहृहादि सर्व त्यक्त्वा स एव फल्रूपमानसीसेवारूपो योर्थः पुरुपार्थः स एवार्थः प्रयोजनं तस्मिन्नेवैकं मुख्यमेकाग्नं वा मानसं मनो यस्य एताद्दशः सन् श्रवणकीतेने यो यतेत् स सर्वतोधिकां मुक्तेरप्यधिकां परां फल्रूपां सुद्धां प्रभुणाप्यनपनोद्यां मिक्तं लगते । स्वमार्गियः सजातीयैरेव श्रवणादिकम्, न तु विजातीयैरन्यमार्गीयैवेति धात्वर्थेन ज्ञापितम् ॥ ६ है ॥

सागे वाधान्तरमाश्क्षय परिहरन्ति त्याग इति।
त्यागे वाधकभूयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः॥ ७॥
अतः स्थेपं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः।
अद्रे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुण्यति॥ ८॥
सेवायां वा कथायां वा यस्यासिकिर्देढा भवेत्।
यावज्ञीवं तस्य नाशो न कापीति मतिर्मम॥ ९॥
वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते।
हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

सागानन्तरं स्वमागीयसागस्त्ररूपाञ्चानात् सजावीयसुद्धाः अन्यमागीयैः त्यागिन्तित्य सङ्घो मनेत्, स च दुःसंसगं एव, भाववेजात्यात् । तदुक्तसाधनप्रवृत्तौ मार्गाच्युतो भिरेव सङ्घो मनेत्, स च दुःसंसगं एव, भाववेजात्यात् । तदुक्तसाधनप्रवृत्तौ मार्गाच्युतिः । तथात्वतोषि वाधः । तैः सह सर्वत्र भिक्षया असमितिमक्षणेन याहि-मिक्यमेव प्रतिदिनमुप्चीयेत, दूरतरा भाववृद्धिः । अतस्त्यागं कृत्वा हरिस्याने श्रीगोवर्ध-मादौ यत्र पूजाप्रवाहः सादित्यावृद्धम् । तदीयभगवत्यंगिन्यभिस्तत्यौः सर्वत्यागपूर्वक-मादौ यत्र पूजाप्रवाहः सादित्यावृद्धम् । तदीयभगवत्यंगिन्यस्त्रत्योषे निवास्ताथ्यव्यापतिन्यस्त्रत्याचे इति । वस्त्रप्रकात्यादिभि'रिति वात्रयाद्यथासंभवं सेवापि स्यिता । तिः । हरिस्थान इति । वस्त्रप्रकात्वादिभि'रिति वात्रयाद्यथासंभवं सेवापि 'अति-प्रसाद्वाभादत्वद्वो'ति न्यायेन वापमाग्रद्धा परिहरित्त अदूरे विवक्षपे वेति । स्पष्टम् । परिचयादवद्वो'ति न्यायेन वापमाग्रद्धा परिहरित्त अदूरे विवक्षपे वेति । स्पष्टम् । परिचयादवद्वो'ति न्यायेन वापमाग्रद्धा परिहरित्त अदूरे विवक्षपे वेति । स्पष्टम् । परिचयादवद्वो'ति न्यायेन वापमाग्रद्धा वा, यसासिक्तिः । यस्तुतस्तु सेवायामिति, निगतिः । सम्पत्रत्ये अन्यत्र वा, सजातीयेषु इतरेषु वा, निष्ठतेषि नाशो न भवेदिनि मे मितः । मग्वतस्यते अन्यत्र वा, सजातीयेषु इतरेषु वा, निष्ठतेषि नाशो न भवेदिनि मे मितः । सम्पतस्यते अन्यत्र वा, सजातीयेषु इतरेषु वा, वस्तुतस्तु 'इतिस्तु सर्वतो रक्षां करिप्यति संभावनायां तु नैकान्ते वाम इत्यत् दिनि । वस्तुतस्तु 'इतिस्तु सर्वतो रक्षां करिप्यति संभावनायां तु नैकान्ते वाम इत्यतः इति । वस्तुतस्तु 'इतिस्तु सर्वतो रक्षां करिप्यति संभावनायां तु नैकान्ते वाम इत्यतः इति । वस्तुतस्तु 'इतिस्तु सर्वतो रक्षां करिप्यति संभावनायां तु नैकान्ते सर्वदःसहर्ता हरिः, अन्यया त्यात्वमेन न सान् । अत्र एर्

ł

भजने प्रवृत्तस्य सर्वतो रक्षामेव करिष्यति । अत्र संशयो न विधेयः । अत्र विशेषः संन्यासनिर्णये द्रष्टव्यः ॥ १०॥ ,

उपसंहरन्ति ।

इत्येवं भगवच्छास्त्रं गृहतत्त्वं निरूपितम्। य एतत्समधीयीत तस्यापि स्यादृढा रतिः॥ ११॥

स्पष्टम् । अथाधुनिकेम्यः कुटुम्बव्यावृत्तिविवशेम्यः खकीयेम्यो महाकारुणिका वरदानिमव प्रयच्छन्त आहुः य एतदिति । सेवाश्रवणाद्यसंभवे य एतद्वितिवधिनीस्तोत्रं सम्यगर्थावथारणपूर्वकं समयीयीत तस्यापि वीजमावस्त्रण स्थायिभावात्मिका रतिर्देहा स्यादित्याशीर्दानम् ॥ ११ ॥

श्रीमदाचार्यकृपया तद्वाचामर्थसङ्गतिः । प्रादुरासीन्मम स्वान्ते तन्मयेत्यं निरूपितम् ॥१॥ न प्रौट्या साक्षिणस्तन त एव प्रमवो यदि । जीवत्वादन्यया प्रोक्तं क्षमन्तां करुणार्णवाः २

इति श्रीमञ्जिक्तविधनीतिष्ठतिः संपूर्णा ॥

श्रीकृष्णाय नमः।

## मक्तिवर्धिनी।

### श्रीवछभात्मजश्रीवालकृष्णकृतटीकासमेता ।

नत्वा साचार्यचरणो कृपापातं यतो हरेः।
स्मृत्वा गोपीशचरणो व्यार्त्यासे मक्तिवर्धिनीम् ॥ १ ॥
व्याख्यानरीतिरपरेर्धहुधा निभिन्ना सिद्धान्तरीतिमतिरेव च नान्यथा सा।
तन्नापि वोधविशदाशपतानुषङ्गादर्थं निशेषमभिधानुमना भवामि ॥ २ ॥
अस्याः कृतेर्पम निनोदहृदा विचारे केचित्यरे प्रतिपधीनतया निशन्तु ।
ये तु प्रमेषगिनमेव निमानयन्ति ते मानयन्तु सदयाहृदयाः प्रवीणाः ॥ ३ ॥

इद तातत् श्रीनत्वमाचार्याः स्वत्रकदितपृष्टिमार्गे साधारणकारणस्वाद्रद्यसम्यन्थम्य तत्करणपूर्वमनुगृदीतानां जीतानां स्वमार्गीयाठीकिकसाधनातिशयक्रमेण ध्यसनाताविद्वारा साक्षाद्रगत्रसासिरेकेष सर्वेपामिति ज्ञापिततुं मिक्तिवर्धिनीनामानं प्रमन्धं
स्थाचल्युर्थथा भिक्तः प्रशृद्धा स्यादिति ।

यथा मस्तिः प्रवृद्धा स्यानाधोपायो निम्प्यते । यीजभावे दृदे तु स्यान्यागाच्य्रयणकीननात् ॥ १॥

यथा येन प्रकारेण भक्तिः पुष्टिमार्गीया स्थात् प्रवृद्धा स्वावस्थात्रयापन्नां च स्था-त्तथा उपायः साधनं निरूप्यते । विशिष्टविधानमेतत् । अयमर्थः। साधनानि तु प्रमा-णचतुष्टये प्रतिपादितानि, परं न तेषां यावत्स्वसाध्यविजातीयार्थहेतुतावधार्यते, तावत्प्र-कृतोपयोगीनि भवन्ति । अतस्तद्धेतुप्रकारक उपाय उच्यत इति । यद्वा । उक्तं च साधनजातं विजातीयार्थेषु तत्राकरणिकमिति वाक्येनेष्टार्थे विनियुज्यते । न चात्र त्रमाणामावो न वार्यविरोधः । इतरथा अप्रामाणिकत्वापत्तेः । न चैवं विषयव्यवस्था सादिति वाच्यम् । तत्वतो विषयद्वैविघ्यादेरप्यनंगीकारादिति । श्रीभागवतादौ उक्तान्यपि साधनान्यसंभावनाविपरीतभावनाभ्यां नार्थहेतवो भवन्तीति ते निवार्याधिकारिविशेषवि-पयतया तदुपयोगः कथ्यत इति भावः । अत एव तृतीये कपिछेन 'भक्तियोगो चहुविध' इत्यदिना स्वभावगुणतारतम्येन भक्तितारतम्यं न्याख्याय 'अनिमित्ता भागवती'त्यादिना निर्गुणमिक्तरेव स्तूयते । यतु कश्चित्ममाणचतुष्टये पुष्टिमक्तेस्तरसाधनानां चामावाद्वि-जातीयसाधनव्याख्याप्रतिज्ञेत्याह । तन्न । तथा सति पुष्टिभक्तेरप्रामाणिकत्वापर्चः । प्रकृतप्रन्यसाधनविरोधात् । 'कश्चिदेव हि भक्तो हि यो मद्गक्त इतीरणात् । सर्वत्रोत्कर्ष-कयनात् पुष्टिरस्तीति निश्चय' इति प्रभुवाक्यविरोधात् । 'गीतायां स्फुटमतः पुष्टिः प्रतिपाद्यत' इति तब्याख्यानं च विरुघ्यत इति दिक् । ननु केयं भक्तिनीम । न ताव-दाराध्यत्वेन ज्ञानम् । तथा सति ज्ञानियशेषत्वेनाभेदप्रसङ्गात् । न चेष्टापतिः । तस्मा-न्मद्रितस्य' 'ज्ञानिनामपि सर्वेपा'मित्यादिषु मेदेनाम्नानात् । न च श्रवणादितत्समु-दायाद्यन्यतमत्वम् । तस्य 'मक्त्या सञ्चातया भक्तये'त्यनेन कारणत्वोक्तेः । नापि वा एतेन सेवापि मक्तिः। न च श्रद्धाविशेषः । तस्याः सङ्गल्पात्मकतया निश्चयात्मकतया वा तिक्रित्रमक्तेर्मेदात् । अत एव गुरवः 'श्रद्धातः साधनप्रवृत्तिस्ततः फलं मिक्ते'रिलाहः । एतमेव श्रद्धामत्त्रयोभेदमादाय 'श्रद्धावन्तो न भक्तास्ते ये स्वयमेवहिर्मुखाः । सेवाः खपमें कुर्वाणा भक्तगोष्ठीविरोचका' इति वदन्ति । यसु केचित् श्रद्धासिहतसेवाकृति-र्मिकिरिति प्राहुः । तन्न । सेवाकृतेर्भिकिसाधकल्यम्, न तु मिकित्वमिति सिद्धान्तात्। एतेन शमादिपक्षाः प्रत्युक्ता वेदितच्याः । अत्रोच्यते । भगवति निरुपाधि प्रेम मक्ति-रिति । न चाप्रसिद्धिः । आत्मनि प्रसिद्धेः । न च माहारम्यज्ञानपूर्वकत्वस्य प्रधानवा-क्यगतत्वादुपाधित्वं शङ्काम् । तस्य तत्कारणे सेवायामुपक्षीणत्वात् । अत एव माहारम्य-ज्ञानं सेवायामपराधामावायोपयुज्यते, न तु मितहेतुत्वेनेति श्रीमहोकुलनायचरणाः। नन्वेवं व्रजस्थानां कामाद्युपाधिसत्प्रेमेति चेत्र । तत्र कामामावात् । तामां जात्यतुरूप-मगबहुणवर्णनस तत्रव विशदत्वात् । मकोचितस्वरूपनिष्ठतया वा तादशगुणकयनस्या-वस्यकत्विमत्यस्य मुक्चत्वाच । अत एव मकाः स्वरूपनिष्ठा एत भवन्ति । न हि तेपां मगवत्स्वरूपातिरिक्तं किञ्चिद्वणंनीयमन्ति । तदाहुर्गुरुचरणाः 'तदेव हि प्रमिद्धं मग-

١

वदङ्गीकारो नाम वस्तु यत्कायवाद्यानसां भगवत्परत्व'मिति । यद्यपि कामानुरूपा किया दृश्यते, परं न कामः । आहुश्राचार्याः 'किया सर्वापि सैवात्र परं कामो न विद्यते' इति । यदिष 'कामाद्रोप्यः,' 'कामं कोध'मिलादिकथनं तदिष ठोकप्रतीतिसापेक्षं चित्तासङ्गस्तव-नम्, न तु साधनतायोधकमिति दिक्। तस्मानिस्पाधिकं प्रेम भक्तिरिति । सा च द्विधा । आत्ममनोधर्मभेदात् । न चाद्यायां मानाभावः । खरूपेण मगवलीलाप्रवेशे सङ्घाता-भावेन तदसम्भवापत्तेः । अलोकिकसङ्घातस्वीकारे जीवे निराकारताप्रसङ्गात् । अतो-न्यथानुपपत्तिरेव मानम् । न वा किश्चिद्धाधकं पश्यामः। यतः अंशत्वादिवदैश्वर्यादिसमाना-विकरणो धर्मविशेषो भक्तिरिति युक्तमुत्पस्यामः । मनोधर्मरूपा तु श्रवणादिसाद्वण्योप-कृतिमपेक्षते । यावत्तद्वृत्तिमती । तया पुनः सामिव्यक्ता नेशते परोपकारं स्वात्मनि विना-भावविशेषावस्थायां दृष्टान्तीकृतानां भावानुरूपं करणम् । किया हि परतन्ना प्रयताभि-छापतो भवति यथा, साप्येवं यतः । अस्ति च नायं प्राणप्रदो धर्मी, विभिद्यन्ते यती नानाविधा गतयः । गतिसामान्यमपि साक्षादेवेति न नियमः, किन्तु पारंपर्यतयापि, तदविरोघात् । अतो द्विधा भक्तिः । तत्राद्या विधेयताहीना वृद्धिप्रकारमपेक्षते, अत-स्तदुच्यते । ननु वक्ष्यमाणसाधनैः सर्वेषां भगवति क्रुतो न भक्तिर्वर्धत इति व्यभि-चारिशङ्कायामाहुः 'वीजभावे दढे तु स्थात्यागाच्छ्वणकीर्तनादि'ति । परमादिस्रष्टी भगवतो रमणेच्छातो विस्फुलिङ्गन्यायेन निर्गता जीवाः । तेषां विविधगतितस्साधनानामानु-पूर्वीविशिष्टानां सत्त्वासत्त्वे भगवतैव विचारिते । तत्र ये खन्नातियोग्यतया इच्छाविषयी-कृतास्तेषु यत्तादशेच्छाविषयत्वं स एव वीजभावो नाम । तत्राप्ययं जीवः कतिचिद्दिनानि साक्षान्मत्राप्तिसाधनकृद्धत्वा ततो निवर्त्यान्यगतिसाधनकृत्स्यादिति चेद्भगवता विचारितं, तदा स वीजमानो रहो न मवति । रहे तु वीजमाने खादुक्तसापनैः प्रवृद्धा खादित्वर्थः । अद्दे तु तस्मिन्न मवेदिति । तदुक्तं गुरुचरणैः 'न हि पदार्थगुणदोपौ वर्णयतोपि पुरुषस्य बद्यादेर्भवन्ति विथेयाः प्रवृत्तिनिवृत्त्योः केचिदपि न यावद्विश्विष्टेच्छाविषयताशाः छित्वं धर्मसेति । अतो दढे तु चीजमावे तथा स्यात् । तत्र साधनमाहुः त्यागादिति । ऐहिकपारलैकिकयाबद्वस्तुनस्त्यागो भगवति खमार्गीयप्रकारेण सात्मनः समर्पणं । तस्मात् मगवद्याधीच्छुना प्रथमतो मार्गानुसारेण समर्पणं कर्तव्यम् । सुरुयमिदं साधनं भक्तिवृद्धौ । अत एवेकादरो मगपतोद्धवं शत्युक्तम् । 'दारान्सुतान्गृहान्त्राणान्यत्यस्मे निवेदनम् । एवं धर्भमेतुष्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम् । मयि सञ्चायते मक्तिः कोन्योयोस्यावशिष्यत' इति । अन्यत्र च । 'ये दारागारपुत्राष्ठत्राणान्त्रिचमिमं परम् । दित्या मां शरणं याताः कथं तान् त्यक्तमुत्महे ।' 'मामुद्दिय हित्ते'नि तमास्यानम् । तस्मारसर्गापणं भगपति कर्तत्यम् । तदुत्तरं सापनमाहुः अयणकीर्तनादिति । समाहारे नपुंमकलम् । भाग्नसम्पंपानन्तरं नियन्भोक्तरभपत्रकारकं गुरुमाश्रितः यत्रात्मसमपं**णं कृतं तस** 

भगवतः खरूपज्ञानार्थं खखरूपज्ञानार्थं भगवति खसम्बन्धज्ञानार्थं च भगवच्छास्रं श्रोतव्यम् । तेन सकलस्ययनिवृत्तौ भगवति भक्तिद्दा भवति । तदुत्तर श्रुतस्यार्थस्य संरक्षणार्थं सितं श्रोतिरं कीर्तन कर्तव्यम् । अत्र श्रवणकीर्तनयोः समुचित्य हेतुत्वम्, न तु पार्थक्येन । न च यत्र श्रवणमेव साक्षात्कारक तत्र व्यभिचारः । तत्र कीर्तनस्म-रणजितार्थस्य जन्मान्तरीयतया सिद्धे । भगवदनुग्रहो वा तत्र कारणम् । श्रवणादीनां हि दृष्टद्वारकत्वम् । तच दृष्ट फल कचित्सग्ययनिवृत्त्यादि यथायथमवगन्तव्यम् । सश्य-निवृत्तौ, (सितं सम्भवे) स्मरण विधेयम् । सितं सम्भवे सेवा कार्या । श्रवण तु लीलात्वेन कर्तव्यम्, तथा कीर्तन च । तदुक्त गुरुचरणे. 'निरन्तर भगवतः स्मरणमेव मुख्यमस्मा-कर्तव्यम्, तथा कीर्तन च । तदुक्त गुरुचरणे. 'निरन्तर भगवतः स्मरणमेव मुख्यमस्मा-कर्तव्यम्, तथा कीर्तन च । तदुक्त गुरुचरणे. 'निरन्तर भगवतः स्मरणमेव मुख्यमस्मा-कर्तव्यम्, श्रवणादिक तु तदुपकारि, न तु खतन्नपुरुपार्थः । भक्तयुरुपत्तौ लीलात्वेन श्रवण तु तनुजा सेवा यया स्वतन्नपुरुपार्थः 'इति । सेवा च चेतस्तरश्रवणमेव, तनुजादिक च तद्देतुरिति तत्त्वम् ॥ १ ॥

ननु अनिधकारिणि कथं भागवताथीं देय ,तद्धिकारित्वं च दृढवीजमाववत्वमेव, स च कथं ज्ञातन्य इत्याकाङ्कायामाद्ध सार्धेन वीजदाट्येति ।

बीजदार्ख्यप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा खधर्मतः। अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूज्या अवणादिभिः॥ २॥

उक्तबीजभावदार्ढ्यस प्रकारस्तु किया तु । यस्मिन् बीजभावी दृढसातिकया तु इयम्। यत् गृहे स्थित्वा अनुकूले गृहे स्थित्वा स्वयमीत आत्मधर्मीयमिति ज्ञात्वा अव्यावृत्तः सन् यथालाभसन्तुष्टः सन् कृष्ण सदानन्द भजेत् । अनुदितमुख्यभक्तेन साधनदशापन्नेन गृहस्थाश्रमे स्थातव्यम् । तत्र स्थित्वा सन्देहमकृत्वा दढविश्वासेन कृष्ण यथारुक्षोपचौर्भजेत् सेवेत, भज सेवायामित्यर्थकत्वात् । नतु गृहस्थाश्रमः सन्निपातरूपः कथ भगवद्भक्तिं साधयेदिति चेत्, भैवम् । 'भय प्रमत्तस्य वनेष्यपि स्यात्' 'नैकात्मता मे स्पृहयन्ति किञ्चित्' 'प्राप्य पुण्यकृतालोका'नित्यादिवाक्यैर्मगवदर्थिनो गृहाश्रमेपि सद्धिसिद्धेः । तस्माद्रप्राप्तवस्यमाण्यक्षणभक्तिना गृहस्थाश्रमे तदुपायः कर्तव्यः । तत्राप्यय विशेषः । गृहाश्रमायस्थान सिद्धग्रहाश्रमस्यैन, न तु सिद्धप्रणष्ट-तत्कसासिद्धतत्कस वा । तद्पि मजन स्वधर्मत्वेन कर्तव्यं न तु धर्मत्वेन । तथा सति अन्यशेपत्वेनाभक्तित्व सात् । अत एव गुरवः कर्गांइरनेन कियमाणसारणादेः कर्माङ्गत्वमेव, अर्थात्कर्मत्वमेव, न मक्तित्व'मिति । अत्र गृहस्थानविधानेन खगृहाधि-ष्ठितस्वरूपमजनपरित्यागेनान्यत्र तत्करणे मक्तिन मवतीति स्चित मवति । तन्नापि मजने फलगुलमहमुपदिशन्ति अञ्याष्ट्रत्त इति । सर्वव्यावृत्ति परिलज्य कृष्णः सेव्यः । आष्टायामिक कालो मगवद्भत्तयैव नेयः । सेवासमये सेवा कर्तव्या, अवशिष्ट-काले श्रवणादिक यथासम्मव कर्तव्यम् । न तु व्यावृत्या कालक्षेपः क्षणमपि कर्तव्यः ।

'निद्रया हियते नक्त'मिलर्थः । यदा । व्यावृत्तिः सर्ववस्तुविषयकः सोद्यमो मनोरथः, सर्वया तद्रहितोऽच्यावृत्तो मनेत् । सर्वेन्छां परिलज्य निश्चितचेतसा स्वधर्मत्वेन कृष्णः सेव्यः, न तु पूज्यः । पारिभाषिकश्चायं भेदो द्रष्टव्यः । यदि अव्यावृत्तो न भवेत् , तदा भगवत्सेवन केवलं खमाहातम्येन यथासम्भव पापादि निवर्तयेत्, न तु उक्तं फल साधवे-दिसर्थः । नद्यन्यचेतसा कृतं कृतमिसमिमन्तव्यम् । अतो मगवदर्थिना निकाठ-भगवत्सेवासमये तु अवश्यमव्यावृत्तेन भवितव्यम् । तत्र कामचारः । नतु सेवा कर्तव्या, न तु पूजा । सा च कथ कथ कर्तव्या । किं स्वशारीरधर्मतत्समानधर्मत्वेनोपचर्यया, आहोसिवयेच्छमागमादिरीत्मा वेति सन्देहे प्राहुः पूजयेति । अत्र तद्भणसंविज्ञानव-हुवीह्याश्रयणादनुक्तसिद्धोपादानत्वेषि पूजायाः पृथगुपादानमुक्तमेदतन्त्रम् । तेन सेवानः प्राधान्येन अवणादिनवक विधेयमित्युक्तम् । अयमर्थः । इतिकर्तव्यताकाङ्कायां तु तात्रिकोपचारा उपयुक्ताः, तत्रापि यत्रेमविरोधि तन्न कर्तव्यम्, यथा नित्यं शीतोदकस्ना-नादि । प्रमाणवठावठापेक्षया प्रमेयवठावठस्याधिकत्वेन स्थापितत्वात् । यथासम्भव चतुःषष्टि उपचाराः प्रत्यह कर्तव्याः । अपरच । त एवोपचारा भक्तिमार्गे तदीयत्वेन कर्तव्याः, न तु स्त्रीयत्वेन, धर्मवत् । तथा सति न मक्तित्व स्यात् । भगवन्मन्राद्युपयो-गश्चाश्रयविशेषावधारणेन कर्तव्यत्वेन व्याख्यातः । यत्तु कश्चित् पञ्चरात्रादिभगवच्छा-स्रतत्वानभिज्ञः पूजामार्गीया उपचारास्तत्साधनानि मन्नादीनीति न तानि पुष्टिमार्गे उपयुज्यन्ते, कथित्रदिप तदुपयोगे मिन्नमार्गीयत्व स्यात्, अन्यथा पूजापूजामिकमार्ग-योरिवशेषापत्तेरित्याह । तन्मतिमान्दादेव । भावविशेषात्पारिभाषिकभेदादेव तत्सिद्धेः। इतिकर्तव्यताकाङ्काया अनुपरमात् । अत्रामाणिकत्वापत्तेः । 'भगवच्छास्त्रं गीता भागवत पवरात चे'ति सिद्धान्तग्रन्थविरोधात् । भेदस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वाचेति दिक् । यद्वा । पूज्या श्रवणादिमिर्वेति गृहस्थविधुरादिभेदेन पदार्थद्वयोपदेशः । 'अधिकारिभेदेनो-पदेशा भिद्यन्त' इति सिद्धान्तात् ॥ २३ ॥

नतु यदि व्यावृत्तः साद्वत्यादिहानितश्चेत्यतः प्राहुः व्यावृत्तोपीति । व्यावृत्तोषि हरी चित्तं श्रवणादी यतेत्सदा । ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत् ॥ ३ ॥ यीजं तदुच्यते द्वास्त्रे दृढं यज्ञापि नद्यति ।

नीचाश्रयणादिनिन्दितपृतिस्तु नादरणीया । अतिरिक्तपृत्त्या जीवेत । सा च दुःमाध्या यहिं, तदा अवदयं व्यापृत्तो भवति, तदा हरी भगवद्धं श्रवणादी चित्तं निधाय यतेत् । सर्वधा याममात्र कालो भगवति निनियोज्यः । श्रवणादिषु निषु पाल्यमानमे-कगोदेहातसानं रप्टार्थम् । अतन्तेषु यतेत् । तथापि 'अन्ये त्वेवमजानन्तः श्रुत्वान्येग्य उपासते । तेपि चानितरन्त्येव मृत्यु श्रुतिपरायणां इति वात्याते भगवन्त श्राप्सन्त्येव । अत एव तत्त्वरीपे भगवदाचार्येक्कं 'सर्वथा यृत्तिहीनश्चेदेकं यामं हरी नये'दिति । एवं समर्थासमर्थभेदेन गृहस्थविधुरादिमेदेन च दृढवीजभावत इतिकर्तव्यता व्याख्याता । इदानीमवसरप्राप्तं उक्तत्यागिदसाधनफलं निरूपयन्ति ततः प्रेमेति । ततस्त्यागिद्दाधनानां यथाभावप्रकारानुष्ठानानन्तरं प्रेम भवति, निरूपायिकः स्नेहो भवति, यया स्वहेयोपादेयवस्तूनि भगवित तथा विनियुज्यन्ते । स्वात्मवद्भगवद्भपचारकारको मावविश्चेपः । तत्र जातं सर्वश्चीदासीन्यं स्यात् । तदुत्तरं ताद्शमाववता तथैव सेवायां कियमाणायामासिक्तभवित । अत्र ताद्शानुपूर्वीविशिष्टैवासिक्तिविधीयते । न तु स्कूपतो भेदः । अन्यथा 'आसक्तिः प्रेमपूर्वेव, प्रेमापि हरिणा कृत'मिति विरूप्येत । आसक्ती मेदः । अन्यथा 'आसक्तिः प्रेमपूर्वेव, प्रेमापि हरिणा कृत'मिति विरूप्येत । आसक्ती हि सर्वेषु अरुचिभविति । यथा 'चित्तं सुस्तेन मवते'ति । ततो यदा पुनरासिक्तरेवा- वस्ताने व्यस्तनम्पि भवेत्, तदा कृतार्थः स्यात् । परा काष्टा भक्तेः सेव यद्यसनम्, यथा 'तन्मनस्कास्तदालापा' इत्यादि । अवस्थाविशेष यावद्यावः कृतो न मध्ये कालादिभि- रुपहन्यत इत्यत आहुः बीजिमिति । भक्तिशास्त्रे चीजं वीजमावः एवोच्यते, तदिष स्वत्रापि नैव नश्यित, देशकालादिभिनं तस्य नाशः । अनेकजन्मिनरिपि न तस्य नाशः, किं पुनरन्थैरितर्थः ॥ ३,३३ ॥

इदानी प्रेमासक्तिकार्य तदनुमापकमाहुः स्तेहादिति ।

सोहाद्रागविनाद्यः स्यादासक्ला स्याद्वहारुचिः॥४॥
गृहस्यानां बाधकत्वमनात्मत्वं च भासते।
यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदेव हि ॥५॥

यदि मगवति सेहस्तदा पुत्रदारधनदेहादिषु योगुरागिश्चित्तव्यासङ्गः स नश्यति ।

मनः सर्वाशेन भगवदुपयुक्तं नान्यत्र सजते इत्यर्थः । आसत्त्रया पुनर्धहे अरुचिः, कदा

पुनरिदं गच्छेद्येनाहं विमुक्तः स्थाम् । गृहे इति यानदात्मीयोपलक्षणम् । सर्व न रोचत

इत्यर्थः । प्रेमासत्त्रयोः फल्रद्धयं प्रत्येकमाहुः गृहस्थानािमति । अत्र निर्धारणे पृष्ठी, तत्र

इत्याधकत्वं गुणः । गृहस्थाः स्त्रीपुतादयस्तेषां चाधकत्वम्, एते सर्वया लैकिका उत्यत्र
हेतुवाधकत्वं गुणः । गृहस्थाः स्त्रीपुतादयस्तेषां चाधकत्वम्, एते सर्वया लैकिका उत्यत्र
मावनाशका इति भासते । यद्घा । सम्पन्धसामान्ये पृष्ठी । तथा च गृहस्थसम्यन्धि यद्घाय
मावनाशका इति भासते । यद्घा । सम्पन्धसामान्ये पृष्ठी । तथा च गृहस्थसम्यन्धि यद्घाय
कत्वं तत्तदैव भासते, नान्ययेत्यर्थः । गृहस्थपदं प्रवृत्तिमार्धनिष्ठमात्रोपलक्षकमजहलक्षण
कत्वं तत्तदैव भासते, नान्ययेत्यर्थः । गृहस्थपदं प्रवृत्तिमार्धनिष्ठमात्रोपलक्षकमजहलक्षण
कत्वं तत्तदैव भासते, नान्ययेत्यर्थः । गृहस्थपदं प्रवृत्तिमार्धनिष्ठमात्रोपलक्षकमजहलक्षण
कत्वं तत्तदैव भासते, नान्ययेत्यर्थः । गृहस्थपदं प्रवृत्तिमार्धनिष्ठमात्राधिविद्यान्ति । उत्पन्ने तु व्यसने

स्वायत्रमासत्त्रते । सम्पव् विद्यान् प्रतिक्षणं जायमानाद्वितियपरमानन्दसम्पर्काद्विगिलतयेद्यान्तर
च्छावश्चते देहादि विद्यन् प्रतिक्षणं जायमानाद्वितियपरमानन्दसम्पर्काद्विगिलतयेद्यान्तर
च्छावश्चते देहादि विद्यन् प्रतिक्षणं जायमानाद्वितियपरमानन्दसम्पर्काद्विगिलतयेद्यान्तर
चित्रानिक्षगुणहीनः कृतकृत्यः कर्भितपुटीनिहीनः परमारमन्येद रमते ॥ ४,५ ॥

नतु जातव्यसनावसेन गृहे स्रेयं न वेसाकाङ्कायामाहुः तादशस्यापीति । तादशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशकम् ।

एवं भक्तेः पराकाष्ठां विधुरग्रहस्थसायनाधिकारियोग्यतापुरःसरं निरूप्य विरक्तस गृहाश्रमेन्छारहितस्य ब्रह्मचारिणो भगवदर्थिनो यतेश्व साधनमाहुः त्यागं कृत्वेति ।

> त्यागं कृत्वा यतेद्यस्तु तद्यीर्थेकमानसः॥६॥ रुमते सुद्दढां भक्ति सर्वतोभ्यधिकां पराम्।

तुश्रन्दोधिकारिविशेषन्याद्यस्य । यद्दि दुर्लमधिकारः स्चितः । सर्वस ठौकिकस्य सागं कायवाद्यनसा कृत्वा यतेत् । यद्धश्र प्राप्तमञ्चरसारणकीर्तनाराधनभगविङ्गा-दिदर्शनादिपरायणतेव । सद्दृष्ठतिवन्धसाद्दृष्ठतिवन्धस्य चैतन्मार्गपक्षपातिना मगवतैव निवृत्तत्वास्यद्द्वां केनाप्यनपनोद्यां भक्तिं लभते । अत भगवद्धीनत्ववोधायानुवादो, न तु विधानम् । तत्रापि यदि अन्यशेषत्वेन लोकान्तरापेक्षया मुत्त्वाद्यपेक्षां कुर्यात्, तदा उक्तस्वरूपां तां न लभते इति अनवद्यताद्यातत्प्राप्तो अधिकारिविशेषणमाहुः तद्धिति । भगवद्रपो योथस्तद्धं एवैको मानसे यस्य स तथा । अत्र द्वितीयार्थपदेन तद्रप्रसेव पुरुपार्थत्वेन ज्ञानं तद्वेतुर्नान्यथेति स्चितम् । सापि भक्तिनं मनोधर्मरूपा, अपि तु आत्मधर्मरूपा, तां प्राप्तयादित्याद्दुः परामिति ॥ ६,६५ ॥

एवं विशिष्याधिकारं व्याख्याय साधनं अदृष्टकालादेर्भगवन्मार्गे प्रतिबन्धकत्वान भावात् दृष्ट प्रतिबन्धक प्रदर्श्य तिज्ञवृत्तिप्रकारपूर्वक गुणाधानमाहुः त्यागे वाधकेति ।

> त्यागे याधकभूयस्त्यं दुःसंसर्गात्तथाञ्चतः॥ ७॥ अतः स्प्रेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अद्रे विधकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति॥ ८॥

गृहत्यांगे कृते मक्तेर्वाधकानि म्यांसि संगवेयुः । दुःसंसर्गी भवति, तेन भिक्ति- विषयेऽसम्भावना विषरीतमावना वा उत्पद्यते, द्वय वा । तेन मिक्तमागियप्रकारका- चरणामावाद्वक्तिनीत्पद्यते । दुःसंसर्गी या एकािकनो विनतादिसद्वः, तेन विषयावेशे भक्तेरत्वद्ववः । उक्त च मगवता 'सङ्गात्सक्षायते काम' इत्यादि । अथवा, दुष्टानामवे- प्णपाना ससर्गाचे सर्वया मिक्तनाशो भवेत् । यथैन दुःसंसर्गः सर्वया वाधकः, तथा अविष्णवानामनीदशानामञ्चतः अन्नमक्षणतः, अविष्णवाना जरुपानेन मिक्तनीत्पद्यते । अत्यव्यवानामनीदशानामञ्चतः अन्नमक्षणतः, अविष्णवा यस्तु मोद्देन पचेदन्नमतुत्तमम् । अविष्णवाप्तिना देनि तन्न सुद्ये यथा विषम् । अन्यन च । 'वस्तु यद्वेष्णव किन्नद्यदि परयेदविष्णवः । न तन्मस्युपयुज्येत पुसि स्रीय रजस्यरा । तस्माद् दृष्टमेदेन प्रतिवन्ध स्यास्थाय तिन्नमृत्तानुपायमाद्वः अतः स्थेपिति । यत उक्तिता भक्तिप्रतिवन्धो

भवेत्, अतो हरिस्राने पुरुषोत्तमश्याने वर्जे वा श्रीरद्भधानपुरुषोत्तमक्षेत्रद्वारावतीव-दर्याश्रमवैद्धटादिषु वा श्रेयम् । तत्रापि विविधाना समागमनात्साधनदशापन्नत्वाच् स्वस्य न सर्वेः सह श्यातव्यम्, उक्तदोपापत्तेः, किन्तु तदीयैर्भगवदीयैर्ने तु कर्मिष्ठादि-सर्वे । तत्रापि दीक्षादिक परिगृद्ध केवल व्याख्यातारः प्रतिष्ठाप्रेक्षका लोकसङ्गहार्थम्, तैर्न श्यातव्यम्, किन्तु तत्यरेः कृष्णपरायणेः सेवाश्रवणकीर्तनादिना । अत्र सर्वात्मना मगवति चित्तव्यासङ्को मुख्य साध्यम्, तद्यया सिध्येत्, तथा विधेयम् । ताद्यास्थलेपि सत्रव न श्येयम्, किन्तु दूरे दूरिक्ते दूरसद्यो । अयाविष्रकर्षे वा । विवक्षित तात्पर्यमाहुः सत्रव न श्येयम्, किन्तु दूरे दूरिक्ते दूरसद्यो । अयाविष्रकर्षे वा । विवक्षित तात्पर्यमाहुः स्वात् न दृष्यतीति तथा विधेयम् । चित्ते दोषो बाहिर्गुख्यमभगवत्परत्विमिति पावत्, तद्यथा न स्वात्, तथा यतनीयम् ॥ ७,८ ॥

ननु भगवत्सेवाया अभावात्तस्याधमलमिति चेत्तत्राहुः सेवायां वेति।

सेवायां वा कथायां वा यस्यासिक हैं । भवेत्। यावजीवं तस्य नाशो न कापीति मतिमेम ॥ ९॥ बाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते। हरिस्तु सर्वतो रक्षा करिष्यति न संशयः॥ १०॥

न वय तनुजावित्तजाद्यन्यतमसेवायामेव फलल श्र्मो येन यतिप्रथमानामधमत्व सात्, किन्तु भगवत्प्राप्तिं तत्साधन च भक्तिनिरुपाधिकप्रेमात्मिकैनेति तस्यामेव फलनान्तरीयकत्वात् । किमायातमेतावता साधनकलापमनुष्ठादृणामुत्तमादिविभेदे उक्त-श्रद्धासाधनप्रवृत्तितारतम्यातिरिक्त हेतुत्वेन । अतः सेवाया द्विविधायामपि गृहस्यस्य, कथाया साम्प्रदायिकगुरुकुपाकटाक्षपूर्वकगृहीतसाम्प्रदायिकगतिना कृताया यतेर्वसचारिणो वा यस कसचिद्भगवद्रुगृहीतसासक्तिहृढा, केनापि अनपनोद्या हर्पविपादादिनाप्यनप-नोद्या भवेत् । नतु इदानीन्तनाना दृश्यते सेवाद्यासिक , कथ न भक्तिरुत्यते इत्या-श्रद्धायामाहुः यावज्ञीविमिति। भगवन्मार्गप्रेवशमारम्य यावदेहावसानमावर्तमानानामेव अवणादीना दृष्टार्थत्वम्, न तु सकुत्कृतानामिति मावः । य एतादशस्तस्य कापि देशे काले नाशो नाम खरूपप्रन्युतिर्न स्थात्, यत्र कापि निन्दिते देशादी तिष्ठेत्सर्वथा मुक्तो मवेत्, कि पुनरत्तमेनुकूले उक्तविधे देशादावित्याचार्याः खय वदन्ति मम मतिर्भत सिद्धान्तः । नाम सन्देहः कर्तव्य इति तत्त्वम् । ननु निप्रकर्षे सेयमित्युक्तम्, तत्र च दुष्टिरन्यैर्वा जन्तुमिः सर्वथा वाधः सम्माच्यते, तत्कथ विश्वकर्षे एकान्ते स्रेयमिल्पनाहुः बाधसम्मायनायां त्यिति । तेन वाधसम्भावन यन न स्रात्, ताद्य अल विमृत्य स्थेयमिति स्चितम् । वस्तुतस्तु अमायया मगवद्धमेकान्ते यसतः गापि वाषो न सम्भवतीलाहु हरिस्तु सर्वती रक्षां करिष्यति न संशयः। क्रोंन 'बीराणि कि पि न सन्ति' 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मा' 'मक्तापातिप्रपन्नाय' नतु जातव्यसनावस्थेन गृहे स्थेयं न वेलाकाङ्कायामाहुः तादृशस्यापीति । तादृशस्यापि सततं गेहस्यानं विनाशकम्।

एवं भक्तेः पराकाष्टां विधुरगृहस्थसायनाधिकारियोग्यतापुरःसरं निरूप्य विरक्तस्य गृहाश्रमेच्छारहितस्य बहाचारिणो भगवदर्थिनो यतेश्च साधनमाहुः त्यागं कृत्वेति ।

> खागं कृत्वा यतेचातु तद्धीर्थेकमानसः॥ ६॥ रुभते सुदृढां भक्ति सर्वतोभ्यधिकां पराम् ।

तुश्वदोधिकारिविशेषव्यागृत्यर्थः।यइति दुर्लभाधिकारः स्चितः। सर्वस लौकिकस्य सागं कायवाद्मनसा कृत्वा यतेत् । यलश्च प्राप्तमञ्चस्मरणकीर्तनाराधनमगविङ्गाः दिदर्शनादिपरायणतेव । सद्दप्ततिवन्धसाद्दष्टप्रतिवन्धसा चैतन्मार्गपक्षपातिना सगवतैव । निवृत्तत्वात्सुद्दद्दां केनाप्यनपनोद्यां भक्तिं लभते । अत भगवदधीनत्ववोधायानुवादो, न तु विधानम्। तत्रापि यदि अन्यशेपत्वेन लोकान्तरापेक्षया गुक्तयाद्यपेक्षां कुर्यात्, तदा उक्तस्वरूपां तां न लभते इति अनवद्यताद्यातस्प्राप्तौ अधिकारिविशेषणमाद्यः तद्यर्थिति । भगवद्रपो योर्थस्तदर्थ एवेको मानसे यस स तथा । अत्र दितीयार्थपदेन तद्रप्रस्थेव पुरुपार्थत्वेन ज्ञानं तद्धेतुर्नान्यथेति स्चितम्। सापि भक्तिनं मनोधर्मरूपा, अपि त आरमधर्मरूपा, तां प्राप्तयादित्याद्यः परामिति ॥ ६,६५ ॥

एवं विशिष्याधिकारं व्याख्याय साधनं अदृष्टकालोदर्भगवन्मार्गे प्रतिबन्धकत्वान् भावात् दृष्टं प्रतिबन्धक प्रदश्ये तिज्ञवृत्तिप्रकारपूर्वकं गुणाधानमाहुः त्यागे बाधकेति ।

> त्यागे वाधकभूयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः॥ ७॥ अतः स्पेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अतृरे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति॥ ८॥

गृहत्यांगे कृते भक्तेषांधकानि भूयांसि संभवेशः । द्वःसंसर्गी भवति, तेन भक्ति- "
रिषयेऽसम्भावना निपरीतभावना वा उत्पद्यते, द्वयं वा । तेन भक्तिमार्गांधप्रकारकाचरणामावाद्वक्तिनींत्पयते । दुःसंसर्गी वा एकाकिनो वनितादिसङ्गः, तेन विषयावेशे
भक्तेरनुद्भवः । उक्तं च भगवता 'सङ्गात्सद्यायते काम' इत्यादि । अथवा, दुष्टानामवैप्णपानां संसर्गात्तेः सर्वया भक्तिनाशो भवेत् । यथैव दुःसंसर्गः सर्वया वाधकः, तथा
अविष्णानामनीद्यानामग्रतः अन्नमक्षणतः, अविष्णवानां जलपानेन भक्तिनींत्पयते ।
अत एव प्रताराहरूपेण भगनता प्रधी प्रत्युक्तं 'विष्णवो यस्तु मोहेन पचेदग्रमनुत्तमम् ।
अविष्णवापिना देशि तथ्न भुद्ये यया निषमः । अन्यत्र च । 'यस्तु पद्रैष्णनं किथियदि
परयेदविष्णवः । न तन्मप्युपयुज्येत पुणि स्त्रीय रणखलाः । तस्माद् रष्टभेदेन प्रतियन्धः
प्रास्त्याय त्रिवृत्यानुप्रायमादुः अतः स्येचिमिति । यत उक्तित्या मिकप्रतियन्धो

मवेत्, अतो हिस्थिनि पुरुषोत्तमस्थाने वर्जे वा श्रीरह्मधामपुरुषोत्तमक्षेत्रद्वारावतीय-द्याश्रमवैद्ध्यादिषु वा स्थेयम् । तत्रापि विविधानां समागमनात्साधनदशापन्नत्वाच् स्था न सर्वेः सह स्थातव्यम्, उक्तदोपापत्तेः, किन्तु तदीयभगवदीयैर्न तु कर्मिष्ठादि-स्वस् न सर्वेः सह स्थातव्यम्, उक्तदोपापत्तेः, किन्तु तदीयभगवदीयैर्न तु कर्मिष्ठादि-सर्वा । तत्रापि दीक्षादिकं परिगृद्धा केवलं व्याख्यातारः प्रतिष्ठाप्रेक्षका लोकसङ्ग्रहार्थम्, तिर्वा शातव्यम्, किन्तु तत्त्रारेः कृष्णपरायणेः सेवाश्रवणकीर्तनादिना । अत्र सर्वात्मना मगवित चित्तव्यासङ्गो मुख्यं साध्यम्, तद्यथा सिध्येत्, तथा विधेयम् । तादशसलेपि तत्रव न स्थेयम्, किन्तु दूरे दूरिभन्ने दूरसद्यो । अयाविष्रकर्षे वा । विवक्षितं तात्पर्यमाहुः तत्रव न स्थेयम्, किन्तु दूरे दूरिभन्ने दूरसद्यो । वित्ते दोषो चाहिर्मुख्यमभगवत्परत्विनि पथा चित्तं न दुष्यतीति तथा विधेयम् । चित्ते दोषो चाहिर्मुख्यमभगवत्परत्विनि पथा चित्तं न द्राया न स्थात्, तथा यतनीयम् ॥ ७,८॥

ननु भगवत्सेवाया अभावात्तसाधमत्वभिति चेतत्राहुः सेवायां चेति।
सेवायां वा कथायां वा यस्यासिक्तिर्देढा भवेत्।
यावज्ञीषं तस्य नाशो न कापीति मित्रभम ॥ २॥
वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इष्यते।
हिरिन्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

न वयं तनुजावित्तजाद्यन्यतमसेवायामेव फललं क्सो येन यतिप्रयमानामधमलं स्वात्, किन्तु भगवलाप्तिं तस्यापनं च मिक्तिन्दिणाधिकप्रेमात्मिकेवित तस्यामेव स्वात्, किन्तु भगवलाप्तिं तस्यापनं च मिक्तिन्दिणाधिकप्रमात्मिकेवित तस्यामेव फलनान्तरीयकत्वात् । किमायातमेतावता साधनकलापमनुष्ठावृणामुत्तमादिविभेदे उक्त-फलनान्तरीयकत्वात् । किमायातमेतावता साधनकलापमनुष्ठावृणामुत्तमादिविभेदे उक्त-अद्धासाध्यमप्रवृत्तित्वात्त्वस्यातिर्तिः हेतुत्वेन । अतः सेवायां द्विविधायामि गृहस्यस्, अद्धासाध्यमप्रवृत्तित्वस्यात्वित्तात्वस्यायं किमायां साम्प्रदायिकग्रह्मप्रवृत्तिः केनापि अनपनोद्या द्विवधादादिनाप्यनपन्या यस्य कस्यविद्यानित्वानां द्वयते सेवायासिकः, कयं न मिक्तिक्तयवेत इत्यानीया मवेत् । नतु इदानीन्तनानां द्वयते सेवायासिकः, कयं न मिक्तिक्तयवेत इत्यानीया मवेत् । नतु इदानीन्तनानां द्वयते सेवायासिकः, कयं न मिक्तिक्तयवेतानानानेव अद्धायानित्वा । नतु इद्धाविति । भगवन्मार्गप्रवित्तानाम्य यावद्धात्यस्य कापि देशे अवणादीनां द्यावित्वम्, न तु सक्तुत्कृतोनामिति भावः । य एताद्यक्तस्य कापि देशे अवणादीनां द्यावित्वम् । तृत्ति क्षात्, यत्र कापि विन्दिते देशादी तिष्ठेत्सर्वया काले नाशो नाम स्वस्त्यमुत्तिने स्वति । स्वत्तिन्त्यम् । नतु निप्तकर्ये स्वयमित्यमुत्ति स्वति । सर्वति । तत्ति वाधसम्मावनं यत्र न सात्, ताद्यं स्वयमित्यत्राहुः याधसम्भावनायां त्विति । तेन वाधसम्भावनं यत्र न सात्, ताद्यं स्वयमित्यक्ताहुः याधसम्भावनायां त्विति । तत्ति वाधसम्भावनं यत्र न संद्याः । केनापि वाधो न सम्भवतीताहुः हिरस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संद्याः । केनापि वाधो न सम्भवतीताहुः हिरस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संद्याः । सितापि चीपाणि कि पि न सन्ति 'अनन्याधिन्तयन्तो मां' 'मक्तावित्रपन्नाय' पत्रित्व 'चीराणि कि पि न सन्ति' 'अनन्त्याधिन्तयन्तो मां' 'मक्तावानित्रपन्नाय' मान्ति 'चीराणि कि पि न सन्ति' 'अनन्त्याधिन्तयन्तो मां' 'मक्तावानित्रपन्नाय' पत्रित्व 'चीराणि कि पि न सन्ति' 'अनन्त्याधिन्तयन्तो मां' 'मक्तावानित्रपन्नाय' '

'तथा न ते माधव तावका' इत्यादिश्रमाणपुरःसरं सर्वथा निर्भयतया निश्चित्य खेयम्, विश्वस्य मगवद्यिनेति तत्त्वमुपदिष्टमिति ज्ञेयम् ॥ ९,१० ॥

एवं ग्रन्थमुपिदस्योपसंहरित इत्येवं भगवन्छास्त्रिमिति। इत्येवं भगवच्छास्त्रं गृढं तत्त्वं निरूपितम्। य एतत्समधीयीत तस्यापि स्याहृढा रतिः॥ ११॥

इति उक्त एवमनेन प्रकारेण मगवच्छाक्षे यद्गूढं तत्त्वं तिन्नरूपितम् । भगवच्छाक्षं गीता भागवतं पञ्चरात्रं चेति त्रिकम् । तिसद्धान्त एतावानेवेसर्थः । गृहतत्त्वमिति विशेषणप्यमेवार्थः । उपसंहृत्येतत्पाठकर्तुरर्थानुसन्धानपूर्वकं पठितुरिष फलमाहुः य एतत्समधीयीत तस्यापि स्याहृढा रितः । प्रन्थानुसन्धानात्त्रपृत्यादिकमेणोक्तं फलं सर्वथा सेत्स्यतीति मावः ॥ ११॥

जिज्ञासितव्यिमदमुत्तमभिकिचितैः सिद्धान्तरीतिमनुस्त्य मयातियत्नात् ।

कृतं निवन्धनमसौ विद्युधेषु याद्या दृष्यं वचो यदि तदा प्रथमं विभाव्यम् ॥ १ ॥

आरब्धमर्थिधयणैरनवद्यमेव व्याख्यासु कौशलकलानिपुणत्वमेव ।

तचेचिरं भवति तत्कृतकृत्यता स्याद्रोपालपादकमलद्वयसंनिविष्टम् ॥ २ ॥

संवत्सरे सप्तद्योतिरम्ये वर्षे शरश्रीपतिहस्तसंख्ये ।

दिने तथा श्रावणकृष्णपत्रद्वयीकृतेसौ विद्यतः प्रवन्धः ॥ ३ ॥

कार्द्र मन्दमतिः कार्य प्रवन्धस्तत्त्वसङ्गद्धः ।

शिश्चनां भासते रम्यं तथापि कलमापणम् ॥ ४ ॥

इति श्रीवल्लभात्मजश्रीवालकृष्णकृतमक्तिविधिनीदीका समाप्ता ।

श्रीकृष्णाय नमः।

## भक्तिवर्धिनी।

#### थीगिरिधरकृतविवृत्तिसमेता ।

थीविष्टउपदान्नत्या सर्वामीष्टत्रदान् खतः । यन्देः संक्षेपतीर्थस्तु व्याख्यासे मत्तिवर्धिनीम् ॥ १ ॥

अथ श्रीवसमाचार्यचरणाः परमकृपालयो भगवद्भक्तेः कल्पतरस्वभावत्वात् तत्त्वमेव बद्नतः स्वीपानां ग्रमाणीयभक्तिकल्पतरोथीजावापमारम्य फलपरिपाकपर्यन्तं प्रयु-द्रमायं प्रतित्रानते यथेति ।

### यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तथोपायो निरूप्यते । बीजभावे दृढे तु स्यात्त्यागाच्छ्वणकीर्तनात् ॥ १॥

येन प्रकारण भक्तिः प्रकर्षण वृद्धि प्राप्ता स्यात्, तद्यकारकोषायो निह्नस्यत इत्यर्थः । अत्रोपायत्वाविशेषात् जात्यभित्रायणिकवचनम् । तेन क्रमेणोत्तरोत्तरं दृढ-तरतमाक्षिप्रकारका उपायाः सन्तीति तानाहुः । तत्र प्रथमं वीजस्य दृढत्वे सत्येवाग्ने तरो-तरतमाक्षिप्रकारका उपायाः सन्तीति तानाहुः । तत्र प्रथमं वीजस्य दृढत्वे सत्येवाग्ने तरो-तर्याविनाशित्वं भवति, नो चेद्वातादिवशान्महानिष तर्क्तंश्यत्येव । अतस्तमुपायमाहुः स्पाविनाशित्वं भवति, नो चेद्वातादिवशान्महानिष तर्क्तंश्यत्येव । अतस्तमुपायमाहुः स्पाविति । वीजभावः श्रीमदाचार्यकृतभगवित्तवेदनानन्तरं तन्मार्गानुसारेण भगवत्सन्विक्ति। वीजभावः श्रीमदाचार्यकृतभगवित्तवेदनानन्तरं तन्मार्गानुसारेण भगवत्सन्तरं रूपनिष्ठारूपः, स यदा दृढो भवति, तदा भक्तिः प्रवृद्धा स्यादिति प्रथमः । तदनन्तरं त्यागात् गृहादिसर्ववस्तुनस्त्यागे कृते सा दृढतरा स्यादिति द्वितीयः । ततः श्रवणकीन्तात् मगवद्धणरूपलीलादीनां स्वदेहादिसर्वविस्मरणपूर्वकं तद्रसपरवश्वतया श्रवणकीर्तने सिद्धे सा दृढतमा स्यादिति तृतीयः ॥ १ ॥

ननु दृढवीजभावः को वा तस्य दाख्यें प्रकारम्य को वेत्याशंक्य पूर्व सोदेशं वीजदार्ख्यप्रकारं ततो वीजभावस्वरूपं चाहुः वीजदार्ख्यप्रकारस्तिवति ।

बीजदार्ख्यप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा खधर्मतः। अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया अवणादिभिः॥ २॥

त्वन्तत्वादेतत्प्रकारप्रवृद्धभावस्य विघातकोषि वह्यमाणपदार्थोस्तीतस्याप्रीढत्वमुक्तं मवति । तथाचायमप्येकः प्रकारो भवतिति तं पूर्वमुद्दिस्याग्रे प्रकारमाहुः गृहेति ।
मुक्तं मवति । तथाचायमप्येकः प्रकारो भवतिति तं पूर्वमुद्दिस्याग्रे प्रकारमाहुः गृहेति ।
स्वगृह एव स्थितः सन् स्वधर्मतः जीवस्य ये वैधा वर्णाश्रमधमीस्तेभ्योऽच्यावृत्तस्तुषु
स्वगृहितः सन् विशेषणावृत्तिः सततं तद्धमें व्ववासिक्तपूर्वकं वाक्षायमनसां परिप्रमणं
व्यावृत्तिः पुष्करपत्रवत् तत्र स्थितोऽपि तान् लोकसंग्रहार्थ यथाकयित्रत् कृत्वा कृष्णं सदानन्दं
सक्तः सन, पूज्या तनुवित्तजया सेवया श्रवणादिभिरष्टप्रकारिश्च कृत्वा कृष्णं सदानन्दं
पुरुपोत्तमं मजेत् सेवत । एतेन लोकिकधर्मव्यावृत्तिं विहाय पूजाश्रवणादिभगवद्धमेष्वेव
पुरुपोत्तमं मजेत् सेवत । एतेन लोकिकधर्मव्यावृत्तिं विहाय पूजाश्रवणादिभगवद्धमेष्वेव
पुरुपोत्तमं मर्यादामाणीयस्य कर्माचरणमर्यादामुक्त्वा, अग्रे व्यवस्थया भक्तिमाणीयस्यापि
सर्पेन मर्यादामाणीयस्य कर्माचरणमर्यादामुक्त्वा, अग्रे व्यवस्थया भक्तिमाणीयस्यापि
त्यावृत्तस्य लोकिकधर्माव्यावृत्तिर्युक्तेव । अथवा स्वधर्मतः अव्यावृत्तः अनिवृतः सन्।
व्यावृत्तस्य लोकिकधर्माव्यावृत्तिर्युक्तेव । अथवा स्वधर्मतः अव्यावृत्तः अनिवृतः सन्।
पूर्वदशायां चित्तशोधकत्वेन तेपाग्रपयोगात् । तदुक्तमेकादशे 'अस्मिक्षोके वर्तमानः स्वधपूर्वदशायां चित्तशोधकत्वेन तेपाग्रपयोगात् । तदुक्तमेकादशे 'विह्यस्वते । २ ॥
भैस्योऽनधः श्रुचिः । ज्ञानं विश्वद्धमान्नोति मद्भक्तिं वा यष्टच्छये'ति ॥ २ ॥

किश्च, न केवलं भगवद्धमंश्चितिमात्रेणाहं कृतार्थोस्मि, नातः परमधिकं किश्चिद-स्त्रौति मन्तव्यम्, किन्त्वप्रे धर्मिसम्बन्ध्यपि किश्चित् कर्तव्यमेवेसाहुः व्याष्ट्रस्तोपीति । व्यावृत्तोपि हरी चित्तं अवणादी यसेत्सदा। ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत्॥ ३॥ यीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नञ्चति।

अवणादौ च्याचृत्तोषि हरी सर्वदुः सहतीर चित्तं यसेत् प्रयतेत । तथा कुनन्निष प्रेमसेवामिष कुर्यादिल्यः । यहा । नतु 'यावजीवमिष्ठहोत्रं जुहुयां'दिति न्यायेन देहाध्यासवेवाधर्माः सहसा कथं त्यक्तं शक्यन्त इत्याशक्क्षाहुः च्याचृत्तोषिति । स्वभमेषु ध्यावृत्तोषि यथाविधि यावच्छक्यं तान् कुर्वन्निष अवणादिषु भगवद्धमेषु हरी मगवति धर्मिण च चित्तं यसेत् प्रयतेत । कायिकप्रवृत्त्यां तत्र व्यापृतायामिष याचिकमानस्यो ते मगवत्येव प्रयोक्तव्ये सर्वधेत्यः । तावताषि कार्य सिध्यतीत्यः । एवं चीजदाद्धंप्रकारमुक्त्वा कमेण वर्धमानं पूर्णं च चीजमावमाहुः ततः प्रेम इति । तत्तस्तदनन्तरम् । अथवा । एवं कियमाणेभ्यः अवणादिन्यः पूर्व मगवद्धिपयकं प्रेम उत्तयते, ततः क्रमेण मगवत्यासिक्तमंत्रति । तत्रोग्ने व्यसनं मवति । व्यसने जाते तदेव दृद्धं चीजमित्याच्यते । यहीजमुक्तप्रकारेण स्थितौ दृदं सत् कदापि न नश्यति ॥ ३ई ॥

ननु प्रेमाद्यवस्थास्तु मानस्यो मवन्ति, ताः कथं पृथक् पृथक् ज्ञायन्त इलाश्रद्ध्य तासां व्यावर्तकवर्मानाहुः स्तेहादिति ।

सेहाद्रागविनाद्यः स्यादासकत्या स्याद्वहारुचिः ॥ ४ ॥ गृहस्यानां वाघकत्वमनात्मत्वं च भासते । यदा स्याद् व्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यासदैव हि ॥ ५ ॥

मगवति सेहे उत्पन्ने तत्पूर्व स्वितस्वेतरिविषयकानुरागस्य विशेषेण नाशः स्वात् । ततो यदा मगवतासिक्तर्भयते, तदा गृहे गृह्वपदार्थेषु चाक्रचिमविते । तत्र स्वित-पंचुकठत्रादिषु किञ्चिद्विशेषमाहुः गृहस्थानामिति । गृहस्थिता ये वन्युकठत्रादयस्त्रेषां स्वस्मिन्सितमगवद्वाते वाषकत्वमत एवानात्मतः च स्वस्य मासते । अयमाश्यः । गृहे ये पन्युकठत्रादयस्त्रे सर्वे नैकजातीयमावाः, किन्तु विज्ञातीयमावाश्यान्योन्यम् । तत्र केचन ठीकिका देहिकधनेषराः, केचन विष्णवा व्यपि नानाविधमगवद्धमंपराश्य ममन्ति । तथा च मगमदासक्तिपूर्णानां मनसि तेषु सम्यक्तिनोपादेयत्वं न स्फुरित । पक्षेषु स्वमाविधातकत्वनैतत्यद्वः सर्वात्मना न कर्नत्य एवति मासते । अपरेषु विष्णवत्विति निज्ञानीयमानमस्त्रेन नैते मद्भावस्य पोषकाः, किन्तु विक्षेषका इति नात्मीया मवन्त्यतः समुप्तेस्या एवति मासत इति । अश्रिमावस्थामाहुः स्वद्ति । सदैव कृष्णे मदानन्दे व्यसनं तस्योत्पर्वते, तदेव कृतार्थः मापितः सम्यगर्थः मक्तिपदार्थे प्र ताराः स्वात् । स्यमनस्वरूपं तु 'क्षणं सुगश्रतमिन पासां येन विनाऽमवत्'

इत्यादि । व्यसनपदेन यथा यूतकामादिव्यसनिनः ऐहिकपारठौकिकेभ्यो छजामयादिकं सहसा परित्यज्य तत्तरपरतयैवेतरानुसन्धानरहिताः सन्तिस्तिष्ठन्ति, तथैतेपि सर्व परित्यज्य मगवदेकपराः सन्तिस्तिष्ठन्तीति ज्ञाप्यते । परमेतावान् विशेषः, तत्र वैषयिकत्वादसद्रष् मगवदेकपराः सन्तिस्तिष्ठन्तीति ज्ञाप्यते । परमेतावान् विशेषः, तत्र वैषयिकत्वादसद्रष् सर्वम्, अत्र तद्रहितत्वात्परमकाष्ठापन्नं सर्वमिति । अन्यथा 'विषयाक्तान्तदेहानां सर्वम्, अत्र तद्रहितत्वात्परमकाष्ठापन्नं सर्वमिति । अन्यथा 'विषयाक्तान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरे'रित्याचार्या न वदेयुः । तथा चैवं व्यसनावस्थायां जातायामेव नावेशः सर्वदा हरे'रित्याचार्या न वदेयुः । तथा चैवं व्यसनावस्थायां जातायामेव वीजमावस्य पूर्णं दढत्वं स्यादित्यर्थः । एवं पुष्टिभक्तिकल्पतरोः सर्वथाऽविनाशिद्दत्तम-वीजमावस्य पूर्णं दढत्वं स्यादित्यर्थः । एवं पुष्टिभक्तिकल्पतरोः सर्वथाऽविनाशिद्दत्तम-वीजमावे निक्तितः । ततोऽत्रे शाखापत्रादिस्थानीयमावानां वृद्धिरनुक्तिसद्दै-वित हृदयम् ॥ ४,५ ॥

नन्वतिदृढत्वाद्वीजभावस्य नाशो मास्तु, परन्तु तदुत्पन्नकोमठशाखापछवादीनां पक्षिमगादिकृतकृन्तनविद्दापि वीजोत्पन्नावान्तरभावनाशस्तु सम्भाव्यत एवेत्याशङ्क्य पूर्व नाशकपदार्थमुद्दिशन्ति तादृशस्यापीति ।

तादृशस्यापि सततं गृहस्थानं विनाशनम्। त्यागं कृत्वा यसेचस्तु तद्धीर्थेकमानसः॥६॥ लभते सुदृहां भक्ति सर्वतोष्यधिकां पराम्।

सञ्जातव्यसनस्यापि सततं गृहस्थानं गृहे स्थितिविनाशनं चीजोत्पन्नकोमलभावानां विधातकमित्यर्थः । एवमुद्दिस्यैतत्प्रतीकारमपि वदन्तः पूर्वोक्तमिक्तप्रवर्धकोपायेषु द्विती-यमुपायमाहुः त्यागमिति । गृहादिसकलबस्तुनस्त्यागं कृत्वा यसेत्, व्यसनदार्क्यप्रयतं कुर्यादिसर्थः । अयं त्यागस्तु संन्यासनिर्णयोक्तमक्तिमार्गीयतुरीयाश्रमग्रहणरूपः । तत्र त्यागेपि प्रकारविशेषेण स्थिति वदन्तस्तृतीयं भक्तिप्रवृद्ध्युपायमाहुः यस्तु तद्धीर्थेक-मानस इति । तु पुनः यः तदर्शियकमानसः स भगवानेवार्थः सकलपदार्थरूपो येपां ते तदर्थाः स्वतन्त्रभक्तास्तेपामप्यर्थः मुख्यः पदार्थस्तादशभक्तेः सद्द मियो गुणगा-नरूपान्तरसम्पाहिमका केवला वा वित्रयोगावस्था । तत्रैवेकं केवलं मुख्यं च मानसं यस तादशः सन् यसेत्, तत्रद्भावानुमवं कुर्यात्, सः सुद्दां कालादिभिरिप चाल-यितुमप्यश्चयां सर्वतः मुत्तयादिग्योपि अधिकां परां परमकाष्टापन्नां स्वतन्नकरूपां भक्ति लमते प्राप्तोति । एतेन पूर्वोक्तिश्चिमिर्मिक्तप्रवर्धकोपायैः क्रमेणोत्तरोत्तरमधिका सुद्रदा, सर्वतोऽधिका, परा चेति त्रिविधापि मक्तिप्रयुद्धिरुक्ता । ननु 'ज्ञानं सुणाध तस्यैवं वर्तमानस्य वाघका' इत्युक्तेः कथं गुणगानस्य परमफलत्वमुच्यत इति चेत्। भेवम् । ते तु मार्यादिका एव वाधकाः, नैतन्मार्गीयाः । अन्यधाः तप्रैवाग्रे 'गुणास्तु सहराहित्साञ्जीवनार्थं भवन्ति ही' त्याचार्या न वदेयुः । न'न्यधिकं तत्रानुप्रविष्टं न तु तदानि'रिति न्यायेन विरहे जीवनाशा तदर्थ यसथोभी सुतरां न युक्ततरातिति चेत्। न । जीवनमृते विरहजदुःसस्यातुभवासम्भवात् । अन्यथा घातपातादिनापि १२ मिक

जीवनमपहातुं शक्यत एवेति तथैवोक्तं स्थात् । अतो नेह तथा, यतो विरहस सम्यगनुभवार्थमेव परित्यागस्य बोधनमस्तीति दिक् । एवं फलपर्यन्तं भक्तिः सोपाया निरूपिता ॥ ६३ ॥

नतु सञ्जातव्यसनसापि यतस्यागमृते न फलसिद्धिस्ततोऽसंजातप्रेमाद्यवस्य एवं येनकेनापि हेतुना यथाकथिवत्संजातस्य हादिविराग एव कथं न सर्वत्यागं कुर्याद्य-तस्तदनन्तरं फलाऽवरयंभायो भवतैवोच्यत इत्याशङ्क्याद्यः त्याग इति ।

#### त्यागे बाधकभूयस्त्वं दुःसंसर्गात्तथान्नतः॥ ७॥

साधनदशायामेव त्यांगे कृते तत्र म्यांसो वाधकाः सम्भवन्तीत्यर्थः । नतः ते किंग्लमादाय सम्भवन्तीत्याशङ्कायामाद्वः दुःसंसम्भिदिति । दुष्टैः सह संसर्गेण दुष्टानां दुष्टे वा अत्रे भुक्ते वाधका उत्पद्यन्ते । अयमर्थः । सर्व त्यक्त्वा यत्र कुत्रचि-रिस्थतेनापि यतिना नैकाकिना नापि क्षुत्पिपासार्दितेन कथित्रित्थातुं शक्यते, अपकद-शापन्नत्वात्, तथा च तद्यं दुष्टैः सङ्गे दुष्टान्नभोजने च कृते सर्व कृतमप्यकृतप्रायं भव-तीति तथा । तदुक्तं श्रीमदाचार्यैः संन्यासनिर्णये 'गृहादेवीधकत्वेने'त्यारभ्य 'अती-त्र साधने भक्ती नैव त्यागः सुखावद्दं इत्यन्तेन । अतोस्मिन् गिक्तिमार्गे साधनदशायां परित्यागो न कर्तव्य इत्युक्तं भवति ॥ ७॥

नन्वेवं च सति साधनदशापन्नैः स्वभायीदिकृतसेवादिप्रातिकृत्यसम्भवे क्षत्र कथं च स्थेयमित्याकाङ्कायामाहुः अत इति ।

अतः स्वेयं हरिस्थाने तदीयैः सह तत्परैः। अदूरविपकर्षे वा यथा चित्तं न दुष्यति॥ ८॥

यतः साधनदशायां त्यागे कृते वाधकभूयस्त्वमत एव हरेभंगवतः स्थाने नियन्धिकेषु पुरुषोत्तमादिषु ब्रजादिषु वा स्थेयं स्थितिः कर्तव्येत्यर्थः । अत एव नियन्धिष स्थायादि प्रातिकृत्येन एहे स्थातुमशक्तस्य एहादित्यागप्रकारमुक्तवन्तः श्रीमदाचार्याः, भार्यादिरतुकृत्यक्षेत्कारयेक् गवत्तियाम् । उदासीने स्थयं कुर्यात्प्रतिकृते एहं त्यजे'दिति । अयं त्यागस्त न तुरीयाश्रमग्रहणस्त्यः, किन्तु एह्स्थेषु कलत्रादिषु मध्ये एकः ही पदवो या ये एव प्रातिकृत्यं सेवादी कुर्वन्ति, तानेव यावच्छक्यं त्यजेदित्येवंबोषकः। अत एव 'एहं त्यजे'दित्यस्य विवरणं 'एहं मार्यादिक'मित्युक्तम् । देवात्युनः सर्वप्रातिष्ठन्ये तु गेयाधनिर्वाहात् स्त्रस्य स्थातुमशक्तेर्या एह्मेव परित्यज्य सेवादिसामग्रीमिष स्वमार्थं एव नीरता पूर्वोक्तमग्वरस्थानेषु यत्र कुर्नापि स्थितः सन् तत्यस्तया सेवादिकं कुर्यादित्यागयः । एवं च मिन पूर्वोक्तत्यागनिषेषस्तु तुरीयाश्रमीणत्यागपर एव । यतम्तत्र सेवायवलम्यामम्भवेनापकृत्वेन च हःसङ्गद्वष्टान्तभोजनादिकं भत्रस्थित । तत्तु सर्वया पापकम् । 'पर्वे स्थाने निष्ठेन च हःसङ्गद्वष्टान्नभोजनादिकं भत्रस्था । तत्तु सर्वया पापकम् । 'पर्वे स्थाने स्थाने पापकस्य । भागं न कुर्यादमतां शिक्षोदर्यणां

कचित्। तस्यानुगस्तमसम्धे पतत्यन्धानुगान्धय'दित्यादिभिः। दुशन्यसः तु याधकत्यमुक्तं पद्मपुराणे । 'अवैष्णवानामन्नं च पतितानां तथैव च । अनिर्पतं च यद्विष्णीः श्वमांसस-दशं विदु'रित्यादिभिः । पकदशापन्नानां तु 'ता नाविदन्मध्यनुपद्गवद्वियः खमात्मान-मदस्तथेद'मिलादिना स्वरूपनिरूपणात्स्वात्मादिसर्वानुसन्धानापगमादेव याभावानां दुर्व।रगर्वग्रहत्वमिति दिक् । एवमेपां वासस्यलमुक्त्वा श्वितौ प्रकारमाहुः तदीयैरिति। भगवदेकपरा ये भगवदीयास्तैः सह मिलित्या तन्निकट एव अर्थात् तैः सहैव वसन् सेवाश्रवणकीर्तनादिपरतया स्थेयम् । एतेन दुःसङ्गदुष्टान्नप्रभवा दोपा निवा-रिताः। न'न्वतिपरिचयादवज्ञे'ति न्यायेन कथं सततं निकट एव स्थातुं शक्यत इत्या-शक्का प्रकारान्तरमप्याहुः अदूरेति । वा अथवा अदूरो दूरत्वाभावः तद्वान् यो विप्रकर्षो दूरदेशस्तत्र स्थेयमित्यर्थः । अर्थात् नातिदृरे नातिनिकटे परं ततः किर्यिदेशव्यवधानेन स्थेयम् । मिलनादिकं तु तैः सह नित्यं सर्वथा कर्तव्यमेव । अन्यथा तदैवासुरभाव-प्रवेशः स्यात् । अदूरमिति पाठेऽदूरमिति कियाविशेषणम् । अप्रे पूर्ववत् । नन्वेवं चेत् किमिति व्यवधानेन श्चितिवीध्यत इत्याशङ्कायामाहुः यथेति । यथा यत्प्रकारकश्चिती खस्यान्येषां च चित्तं कदापि न दुष्टं भवति तथा स्थेयमिसर्थः । अत्रायं सगुदायार्थः । भार्यादीनां सेवादावानुकृत्ये सति तैः सहैव सेवां कुर्वन् तैथ कारयन्खगृहे स्थेयम्। उदासीनेषु तेषु सत्स गृह एव स्वयमेव सेवादिकं कुर्यात्। तदमावे तु तेषु प्रातिकृत्यं परिस्रजेत् । सर्वप्रातिकृत्ये गृहमेव सकत्वा भगवरस्थाने स्थितः भगवदीयैमिछित्वा सेवा-कथादिपरतया तिष्ठेत् । अध तत्महवासे चेत्स्वगनिस तिद्विपयकं दोपादिकमाभाति, अथवा खादप्टवशात्तेषामेव मनिस खविषयकं तदायातीति मनिम सम्भाव्य तेम्यः किथि-दूरदेशे खित्या तत्रैय सेवादिकं कुर्यात्, तदनयसरे तत्र गत्या तः सद्ध श्रयणकीर्तनादि-परतया तिष्ठेदित्यर्थः सम्पन्नः । यद्वा । अद्रोति । भगनत्त्यानादेवाद्र्वित्रकर्पे स्रोयम् । तत्रैन स्थितो तु अतिपरिचयाद्भगवतो मगवदीयानां वा निपयका अपराधाः सम्मवन्ति, तेन तु खरा चित्तं दुप्यत्येवेत्यत आहुः यथेति । यथैव स्थिते चित्तं न दुप्यति तथैव खेयमित्यर्थः ॥ ८ ॥

नतु व्यसनानन्तरमपि फलदशायामेव चेहाधकसम्भावना, तदा मुतरामेन साध-नदशायां सेति कथं मुखेन सेवादिनिर्वाह इलाशद्वायामाहः संवायामिनि ।

सेवायां या कथायां वा यस्यासक्तिर्दटा भवेत्। यावज्ञीवं तस्य नाद्यो न कापीनि मतिर्मम ॥ ९॥

सेवायां तनुवित्तवायाम् । अत्र वादान्दः समरणन्यापि सङ्घाहरः । नेवाया अञ्चलान् बन्यसरे वा श्रोतृतकायभावे समग्रीपि या भवितत्यम्, नान्यपरनया स्थानत्यिनि बोधकः । अत एवोक्तं नवरत्नप्रकाशे 'अन्यथा तदवापुरमानप्रवेशः स्वा'दिनि । कथायां श्रीभागवतादिश्रवणकथनादौ । अत्रे वाशब्दः श्रवणकथनयोरन्यतरेणापि कार्यसिद्धिर्भवतेवेति सूचकः । परमुमयोरपि तत्र तत्र दढासिक्तरपेक्षिता । ततो यावजीवं तस्यां स्थितायां तस्य भक्तस्य नाशस्तद्भावात् च्युतिस्तस्य भावस्य वा च्युतिः कापि. इहास्मिन् जन्मित जन्मितः वाऽमुत्र च नास्त्येव इत्येव मे मितः सम्मतिनिध्ययारिमका युद्धिर्वा । तथा च सेवायां श्रवणकिर्तनयोवी यस्य दढासिक्तर्भवति, तस्य तावद्भावात् च्युतिः कदापि न भवति, परमग्रे भाववृद्धिस्तु स्वभाग्योत्ततिसमये भगवतस्तद्भक्तानां च कृपया भवित्र्यवेति परमार्थः ॥ ९ ॥

नन्त्रेवं सर्वं त्यक्ता श्वितस्य तत्रापि चेत् कश्चनोपद्रावकः पदार्थः सम्पर्धेतः, तदा तेन किं कार्यमित्याकाङ्कायामाहुः चाधेति ।

> षाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इप्यते । हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संशयः॥ १०॥

एकान्तेपि चेद्वाधकसम्मावना सातदा पृष्टिमार्गीयेम्रीहरुतया तत्रेव शिला भगवित भारो न देयः । अतस्तन तस्य वासो नेप्यते, इष्टसाधको न भवतीसर्थः । नतु पुनस्तन तत्रापि चेत्तसम्भवस्तदा 'त्वितो अष्टस्ततो अष्ट' इति न्यायेन कांदिशीकस्य तस्य का वा गतिरिसाशङ्कायामाहुः हरिस्त्विति । यतो हरिः सर्वदुःखहर्ता, अतः सर्वतः । तिसरुः सार्वविमिकिकत्वात्सर्वेषां स्वीयानां सर्वेभ्यः प्रतिवन्धकेम्यः सर्वेषु देशेषु सर्वेर्लोकिकालैकिकोपायेः सर्वप्रकारेश्च रक्षां निःसन्दिग्धं भगवान् करिप्यत्येवेति नान संश्वात्मिभिनितन्यिमस्यनवद्यं सर्वम् । अन्यथा 'अनन्या' इति 'न
मे मक्त' इति 'मां हि पार्थ' इति 'दि स्थापयती'त्यादीनि भगवद्वतानि विकदानि
च निफलीमवेदाः ॥ १० ॥

. एवं मक्तिसाधनदशायामपि श्वित्यादित्रकारमुक्त्वा उपसंहरन्त एतत्स्तोत्रपाठस्य फरुमप्याहुः इतीति ।

> इलेवं भगवच्छास्त्रं गृहनस्यं निरूपितम्। य एतत्समधीयीत तस्यापि स्याद् ददा रतिः॥ ११॥

इतीति परिममासी । एवं पूर्वीक्तप्रकारेण मगवच्छासं भगवद्धमशिक्षकं शासम्, अत एव गूढं तत्वं म्यरूपात्मकं यम्मिनिति तादशम् । म्यतत्वायितपृष्टिपृष्ठपोत्तमस् मत्वामेन साक्षान्यम्यम्पजनकम्बिनि यातत् । तनिक्रिपतं नितरामुक्तम् । एतन्मार्गीयो यः कोपि या एतच्छासं गम्यगर्यानुमन्धानपूर्वकं श्रीमदाचार्यचरणेषु श्रद्धानिश्वासा-दिप्रकं चार्थापान पाठ कुर्यान्, तम्यापि मगवित रिवर्द्धा म्यात् । दृद्धां तु क्रमे-णायिकम्पसनयोरनन्तसयं नियनपूर्वमात्रमृतित्तम् । अत्रायमाश्रयः । पूर्व हित्रोत्तन-

त्त्यर्थं ये उपाया निरूपितास्तान्विनैवैतत्वाठमात्रेणापि भगवति श्रेम उत्पद्यते । तदनन्तरं यथोक्तरीत्या स्थितौ तदग्रिमावस्थास्त्ववश्यभाविन्य एवेति परमार्थः ॥ ११ ॥

अत्र युक्तमयुक्तं वा ठिखितं यन्मयाज्ञतः । तद्विष्टठः कृपासिन्धुरज्ञसः क्षम्यतां मुदाः॥१॥ इति श्रीविद्वंलनाथचरणैकतानश्रीत्रजभूपणात्मजश्रीगिरिधरविरचित-

भक्तिवर्धिनीविद्वतिः समाप्ता ॥ े

श्रीकृष्णाय नमः ।

## भक्तिवर्धिनी।

### श्रीद्वारकेशविरचितप्रकाशसमेता ।

श्रीमद्रलभपादपद्मरजसः संस्मारणेनैव में ज्ञातं सर्वमशक्यमत्र सदसद्वेविककं यत्परम् ॥ ज्ञातं शक्यमसाध्यमेव नितरां साध्यं तदुक्तार्थत-स्तद्विश्वासवलाश्रयैकनिरतो वक्तं अवृत्तोस्म्यहम् ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्यवर्याणां चरणानुत्रहादहम् । तदुक्तवाक्यसन्दर्भ विमृशामि यथामित ॥ २ ॥

तत्र पूर्व यया भगवान (न)न्यपूर्वाभ्यस्ताद्द्रारसोपयोगिदद्याविरहादनिधिकारित्वमाग्रंक्य तद्दिप्रमुत्रयोजनिसद्भर्य साधनत्वेन त्यायात्यागहेतुकी मिक्त ताभ्यः प्रयच्छतीति भावग्रंक्य तद्दिप्रमुत्रयोजनिसद्भर्य साधनत्वेन ताद्द्रारसात्मकं स्वरूपं भावस्वरूप्येनेतद्भावनया
फलोपकाराविध तदुत्पादकवीजभावत्वेन ताद्द्रारसात्मकं स्वरूपं भावस्वरूप्ये। यद्यतद्यद्वन्तःस्यापितिमिति ततो मिक्तस्त्याग्रे च रमणं फलमिति राद्धान्तसम्मतः पन्थाः । यद्यतद्यतिरिक्तानां मक्तानां 'श्रजे गोप्यो मिवष्यथे'ति वरप्राप्तत्यास्याम्यतमधिकारित्यं वर्तत
प्याप्त, 'प्रधमातिकमे कारणामावा'दिति न्यायनैतत्सहकार्यत्य एव फलद्रानम्,
एव, तथापि, 'प्रधमातिकमे कारणामावा'दिति न्यायनैतत्सहकार्यत्य एव फलद्रानम्,
एव, तथापि, 'प्रधमातिकमे कारणामावा'दिति न्यायनैतत्सहकार्यत्य एव फलद्रानम्,
वत्त प्रतासामेव वरप्राप्तत्वेनात्र रमणविशिष्टाः क्ष्मा दत्तास्त्रद्यात्मारं सम्भावनिमिति
यत एतासामेव वरप्राप्तत्वेनात्र रमणविशिष्टाः क्षमा दत्तास्त्रद्यात्मारं एव तायदेतद्विपयकमेव
नेतस्यूर्वं तासां रमणिति भावः । अत एवाग्रे मगवदाकारं प्राप्ते पीजपरिपाकदशायां फलं
नम् । मिक्तथरणारिवन्दस्या । तस्या नैरन्तर्यमावनेनावसरे प्राप्ते पीजपरिपाकदशायां फलं
नम् । मिक्तथरणारिवन्दस्य इति यावत् । तत्र कुमारिकाणामत्यागः, तद्व्यतिरिक्तानां त्याम
साक्षात्त्वात् । अत एव प्रताप्यामे श्रीमदाचार्यक्रक्तं मत्यागस्त्यागाद्वतम' इति ।
दिति स्वापितत्वात् । अत एव प्रताप्यामे श्रीमदाचार्यक्रकं सत्यागस्त्यागद्वतम' इति ।
दिति स्वापितत्वात् । अत एव प्रताप्यामेव सर्वदेषद्वीक्रस्यामस्याप्तिकर्ववीग्रस्यान्तिक्रमतपात्राप्याप्रनिकर्ववीग्रस्यानां जीवानां सर्वदेषद्वीक्रस्याप्तिकर्यानाः

जनानन्ददानार्थं च ताद्वसेवनानुकरणोपदिष्टलेन श्रीमदाचार्यवर्यास्तदुभयपक्षमाश्रिल साक्षात्फलप्राप्त्यर्थं नामस्मरणानन्तरं फलपरिचयाविष साधनत्वेन भक्तिवृद्धिप्रकारं निरू-पयन्ति यथेति ।

> यथा भक्तिः प्रवृद्धा स्यात्तथोपायो निरूप्यते । वीजभावे दृढे तु स्यात्त्यागाच्छ्रवणकीर्तनात् ॥ १ ॥

'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोप्यथिकः स्रोहो मक्ति'रिति । यत्र वरप्राप्तल्वेन प्रवेकािलनकसंस्कारकरणानन्तरमेव भक्तेः प्रक्षिप्तवीजत्वम्, तत्र स्मरणवाहुल्यादङ्कारि-तत्वम्, ततस्तथात्वे पलवितत्वम्, तथैव कुसुमितत्वम्, एतावन्मावकं फलीकरणावधि वर्धकत्वमंत्रे कुतो न सादित्यनुसन्वेयम् । सा प्रदृद्धा स्यादिति । त्रकृष्टेन वृद्धिः प्रतिक्षणं ताद्दगार्तिपूर्वकस्मरणवाहुल्येन । तथोपायस्तत्प्रकारकाचरणोपायो निरूप्यते, उत्तरवास्य एव विश्वदीकियत इसर्यः । वीजमावे दृढीकरणापेक्षकस्यम्, अन्यया तुशब्दस्य पूर्व-पक्षच्यावर्तकत्वानापत्तिः स्यात् । किञ्च, वीजभावे द्रढे सत्येवाग्रेङ्करभावमारम्य फलपर्यन्तं तदुद्धावनपूर्वकं वर्धकत्वम् । अन्यथा कृतोपि संस्कारो व्यर्थ एव स्थात् । अत एव 'मानेरङ्करित'मित्याद्यक्तयस्तु ताद्यवीजमानफलीकरणस्वगेवाभिन्यञ्जयन्ति । तत्र विषयव्यवस्थामेदेन हेतुत्रयमुच्यते त्यागाच्छ्वणकीर्तनादिति । अत्र तामसानां त्यागादेव तथात्वम् । सात्त्विकराजसानां तु श्रवणकीर्तनादिति योजनोभयत्रैव वेदितव्या । तथा सति पक्षद्वयविशिष्टविमागसमानाधिकरणत्वेन हेतुनिस्तपणप्रस्तावेषि सामानाधिक-रण्यात्तिद्वस्यं सीकर्नव्यम् । अत एव त्यागादिति पृथमुक्तिः, न तत्र समाहारे योजना । अवणकीर्तनयोस्त्वेकवद्भावत्वेन तथात्वादत्यागपक्षमाश्रित्य अवणकीर्तने एव हेतुत्वेन निरूपिते, नतु त्यागः । तस्माद्यथायोग्यतया हेतुनिरूपणं ज्ञेयम् । अत एव 'श्रवणा'दि-सारम्य प्रतियातु ततो गृहा नित्यन्तेन तदृढीकरणार्थमेव मगवता यद्यप्युक्तम्, तथापि नाङ्गीकृतभेताभिः, किन्तु 'खपक्ष एवादरणीय' इति न्यायात्त्याग एव तासां दार्छ्यस-म्पाद्कलम् ॥ १ ॥

अतः परमेतावन्मात्रकं बीजदार्व्यमुपपाद्य तत्प्रकारमप्यप्रे प्रकाशयन्ति बीज-दार्द्यमकारस्तिबनि ।

यीजदार्ट्यमकारस्तु ग्रहे स्थित्वा स्वधर्मनः। अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूज्या श्रवणादिभिः॥ २॥

अत्र कुमारिकावरप्राप्तमापनिक्षपणत्वेन प्रथमतम्बद्धकारमेव प्रचारयन्ति । अनम्नुग्रन्देन तद्धकारकानिरिक्तप्रकारं न्यावर्तयन्ति । तद्यथा । गृहे स्थित्वा स्वधन् मेन इत्यत्र स्थन्यारमा मगवान् तद्धमंतः पष्टुणश्चर्यादिकमनुमयन् ताटग्ररसमोक्षीणामाच- रणं ज्ञात्वा भनेदिखन्वयः । अथवा, ययेताः खस्य पूर्वं भगवद्गृद्दीतपुंस्त्वाख्यघर्ममधुना प्राप्य पूर्वकालीनोपदेशजनितसंस्कारस्मरणपूर्वकं तद्भननं कुर्वन्ति, तयेतन्मागीया अपि 'खर्धमत' इति नामस्मरणपूर्वकसंस्काररूपवरणप्राप्तो तद्मुकरणत्वेनैतद्भननं
कुर्वन्त्रित्याशयेन श्रीमदाचार्यवर्या आहुः स्वधमत इति । एतत्प्रकारानुसारेण
कुर्वन्त्रित्याशयेन श्रीमदाचार्यवर्या आहुः स्वधमत इति । एतत्प्रकारानुसारेण
खयमव्यावृत्तः सर्वदा । व्यावृत्तिव्यवहारः । स तु सन्निपातः, तद्रहितः सन् कृष्णं
पालात्मकं सदानन्दवाचकं पूज्या श्रवणादिभिरिखत्र, तथा पृष्टिमार्गायया
पालात्मकं सदानन्दवाचकं पूज्या श्रवणादिनवप्रकारकभितिभिरिप तत्तद्भावस'धन्यास्त्व'ति वाक्यपद्विक्षिपतया, तथा श्रवणादिनवप्रकारकभितिभरिप तत्तद्भावस'धन्यास्त्व'ति वाक्यपद्विक्षिपतया, तथा श्रवणादिनवप्रकारकभितिभरिप तत्तद्भावसधन्यास्त्व'ति वाक्यपद्विक्षिपतया, तद्यान्तिकम्, नतु वाद्धमित्यर्थः । अथवा । तासां
माश्रितमेव भजेत्सेवनं कुर्यात्, तदप्यान्तिकम्, नतु वाद्धमित्यर्थः । अथवा । तासां
गागवत्य्जनत्वम्, तथेवात्रे स्वातिष्रियोत्तरीयकल्पितासन्दानत्वेन ताभिरिप भगवान्
पूजित इति लक्ष्यते । अत एव 'तत्रोपविष्टो भगवान्स ईश्वर' इत्यत्र तच्छव्दपरामर्थस्यैव
पूजित इति लक्ष्यते । अत एव 'तत्रोपविष्टो भगवान्स ईश्वर' इत्यत्र तच्छव्दपरामर्थस्यैव
सद्दाटकत्वमेतत्यकारकारकारकाचरणं कर्तव्यमित्यर्थः । सर्वदा भावनीय इति संक्षेपः ।
सद्दाटकत्वमेतत्यकारकारकाच्यपं 'शाग्जन्मपुरुपत्वाख्यपं अपि वयस्यतां । शासा ये तैः सहागच्छन्
अतएव वत्यर्यायां 'शाग्जन्मपुरुपत्वाख्यपं विक्षिति प्राथिनिकसंवन्वस्थि वीजभावत्वम् ।
संवन्धं स्त्यन् हरि'रिस्तत्र श्रीमत्प्रभुगिस्तथैवोक्तिति प्राथिनकसंवन्वस्थि वीजभावत्वम् ।

ननु ते तु ऋषयो मननशीला मछद्रष्टारः सर्वात्मना भगवदुक्तसाधनकरणत्येनैव प्रत्यहं गृहस्थितमेवाहत्य तदाज्ञापालनपूर्वकं भजनं कुर्वन्ति, अयं तु प्राकृतः, कथं तत्साधनाचरणं कर्तुं शक्यत इत्याहुः व्यावृत्तोपीति ।

व्यावृत्तोषि हरी चित्तं अवणादी यतेत्सदा । ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवेत् ॥.३॥ बीजं तहुच्यते झास्त्रे दृढं यञ्चापि नइयति ।

 सर्वत्र भावनीयम् । एवं यदा भवेत्तदा न काप्यनुषपत्तिः । अथवा । अत्र चकारः सष्ट
ह्यार्थकः । तथा सित प्राथमिकसंबन्धो बीजभावः । तस्मारस्यभावतो वृद्धि प्राप्ता भितिः

विही, तदुद्धतं प्रेम पह्णवस्थानापत्रम् , तज्ञनितासितः पुष्पागमः । ततो ध्यसनं च फल्लेन

स्वस्पैकनिष्ठत्वम् । एतेषां बीजत्वजातिविशिष्टसमानाधिकरणत्वेनेकजातीयत्वम् । तथा

सित मूलद्दीकरणत्वेनैव सर्वत्र तथात्विभिति भावनीयम् । तदेवाग्रे निरूप्यते बीजं तदुः

हयते, शास्त्रे भगवच्छास्रे, श्रीभागवतगीतानारदपञ्चरात्रादाविष, यद् दृदं नाषि नश्यित,

तत्तु प्राथमिकसंबन्धकालीनिस्यध्यवसेयम् ।

अतः परं प्रेमासक्तिभ्यां यजातं तदाहुः स्नेहादिति ।

सेहाद्वागिवनाद्याः स्यादासक्ता स्याद्वहाक्वः॥ ४॥
गृहस्थानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते ।
यदा स्याद्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदेव हि ॥ ५॥
तादक्षस्यापि सततं गेहस्थानं विनाक्षकम् ।
त्यागं कृत्वा यतेयस्तु तद्वर्थार्थेकमानसः॥ ६॥
त्यागं वाधकम्यस्त्वं तुःसंसगीत्तथान्नतः॥ ७॥
त्यागं वाधकम्यस्त्वं तुःसंसगीत्तथान्नतः॥ ७॥
अतः स्येयं हरिस्थाने तद्यिः सह तत्परैः।
अद्रे विप्रकर्षे वा यथा चित्तं न तुष्यति॥ ८॥
सेवायां वा कथायां वा यस्यासत्तिर्देदा भवेत्।
यायस्त्रीवं तस्य नाक्षो न कापीति मतिर्मम॥ ९॥
वाधसंभावनायां तु नैकान्ते वास इप्यते।
हरिस्तु सर्वतो रक्षां करिष्यति न संकायः॥ १०॥

अत्र स्रेहपदेन मिक्तरूचते।तत्र पात्वर्थः सेवा, प्रत्यार्थः 'प्रेमे'ति। तेन रागविन्ताः स्यात्, भगवरखरूपातिरिक्तवस्तुमात्रेषु यो रागः अनुरक्षनं तस्य विशेषेण नश्चरत्वेन नाशः अप्रतीतिः स्यात्। तथा आसक्तयापि गृहाक्तिः स्यात्। तत्र 'न गृहं गृहमिलार्ढुं गृहिणी गृहमुन्यते' इति पान्यात्ताहशासकत्या परिप्रहाद्यक्तिस्तृत्तितत्ता । अयवा। नेते आत्मसंपन्धिनः, किन्तु देहादीनाम्, प्रत्युत्त ताहश्चमापनिरतस्याठोकिकमापविधातका एव, नतु सापकाः, इतोपि तद्दनासक्तो तस्य न किमपि वाधकम्, प्रत्युत तमात्वे तथात्विनित । अभिमवानये तथेय निरूप्यते गृहस्थानां वाधकत्विनित । भगविद्वः पयक्तमंस्कारागुम्तकतृणां नु सीपुत्रादिष्यनात्त्रस्यं भारत एव । चकाराह्यधकत्वमपि । तथा मित तस्यहो न विभेष इति तात्पर्यार्थः । अन्यया व्यसनमावयत्त्वानुपपत्तिः स्थान् । अत्रलस्यापे गर्वत्र साधकत्वेनाधिकारी विषयीक्तियते पदा स्यादिति ।

यस्मिन्काले कृष्णे फठात्मके पङ्गणेश्वर्यसम्पन्ने मगवति व्यसनं तदेकनिष्ठत्वं पूर्वी-क्तविधिना स्यात्तदैव कृतार्थः स्यात्, नात्र सन्देहः कार्य इति सिद्धम् । हिशब्दस्तु प्रसि-द्धावेव । तथा सति व्यसनं वरणकालीनमेवाभिव्यज्यते । अत एवाग्रे तादशस्यापि व्यसन-भावप्राप्तस्य सततं निरन्तरं गेहस्थानं गृहस्थितिर्विनाशकं विशेषणोक्तसंस्कारविधातिकेति योवत् । अतस्त्यागपक्षमप्याश्रित्य तत्त्राप्तिप्रकारमाहुः त्यागं कृत्वेति । यज्ञ पर-मक्रपाशीलः सर्वोत्मना निरुद्धः सन्, अत एव तदर्थार्थकमानस इति विधेयविशेपणम्। तत्र मगवतो योधेः प्रयोजनं तद्धमेव तन्निष्ठमेकं मानसं यस । अथवा । मगवदर्थमेव यत्त्रयोजनं तत्रैव मानसिकी प्रवृत्तिर्यसेति त्यागसांमुख्यम् । अत एवात्र तुशब्दस्तूत्क-र्षाधायकः । तद्यथा । ज्ञसीमन्तिन्योन्यपूर्वाः सर्वथा त्यक्तूमशक्यानित्येतादशानिष पदार्था-स्यक्त्वा बीजमावरूपां मक्तिम्, तथेवाग्ने खरूपद्रश्निस्पर्यन्मापणमिलनादिकमेतासां जातमिति, तथात्रापि य इति सामान्यनिर्देशात् कोपि तद्यार्थिकमानसः पूर्वोक्ताचरण-शीलस्तादशासिक्तभरेण गृहादित्यागं कृत्वा यतेत्, मगवव्याप्तिविपयकमेव यशं कुर्यात्, स पूर्वोक्तसामानाधिकरण्येनेव सुदृढां स्नेहरूपाम्, तत्रापि सर्वतोप्यधिकां न्वप्रकारकमक्त्यपेक्षयोत्कृष्टत्वेन तादक्ष्रकारकाम् । अत एव 'सुदृदः स्रोही भक्ति'रिति सक्षणत्वेन प्राप्ताम्, अत एव परामुत्कृष्टाम्, यतः साक्षाद्भगवचरणार-विन्दानुप्रहिनष्ठिकशीला तां लगते, त्राप्तोति, तत्कृताचरणं करोतीलयंः । तथापि लाग-कियानीचित्यमेवादत्यात्रे तद्विषयकयाधमाहुः त्यागे बाधकमूयस्त्वमिति । अत्र साधनदशापन्नत्वेनाधुनिकजीवानां तद्पेक्षया न्यृनत्वम्, संत्यज्य सर्वविषयांस्तय-पादम्ल'मिति प्रकारस तत्रेव सिद्धत्वादत्रसानां तथाकरणे पायकयाहुन्यमेव । तत्र स्त्र्यं निरूपते दुःसंसर्गात्तथान्ननः । स्वापेक्षया विरुद्धधर्माचरणशीठा एव दुष्टाः । तेषां संसगीत्सद्दवासकरणत्वात्त्वस्य तदुपार्वितात्रमञ्जणद्वा तथात्वम् । यत एवं पापकापत्तिस्वत एवाग्रे स्थितिप्रकारः प्रकाश्यते । अतः स्येयमिति । अस्मास्कारपादेव तद्रहिते देशे हरिस्थाने सर्वदुःखहरणशीलम्य तत्तर्शालाम्याने तदीयभगवत्यर्भगवदीयैः सह खोयम् । अयता । भगवदुपदिष्टसाने वृन्दावनादीं स्थितिः कर्तथ्या । तत्र ताटीः सह यासकरणे पूर्वोक्तहेतुद्रयप्रतियन्धोत्पादकानामनवसरपराहतत्वन् । तप्रापि अनुरे विम-कर्षं चेति। ययोपतमे प्रकारद्वयं तयोपग्रंहोरेपि तथात्यं योध्यते । अत्यागपक्षे तायदद्रुद्वनैय स्थितिः कर्तव्या, त्यागपक्षे तु वित्रकर्थेनियति योजना । अत एव धीमदाचाँपैरि पूर्वोक्तन्य-यम्पान्यंकवात्मद्रयमुक्तम् । अयमा । अवृर इति बात्मद्रयं प्रतिनक्षे मिन्नतया योजनीयम् । प्तत्वकारेपैव तम स्विमित्यमे मृत्यते । यथा निर्त्तं न दुष्यति । एतप्रकारक-स्थितावेष चित्तं न द्षितं भवतीलर्थः । अनःतरं प्रोत्तरीत्या यात्रज्ञनमगप्ततीलरापे विक्रतित स्वयन्याप्रीके साधनद्वयमुन्यते । 'सेपायां वा कपावां ये'खुकी यथानना- नुरोधेनासपूर्वाणां सेवायामिति धात्वर्थस्यानुक्ठत्वेन भगवद्भजन एवासिक्तः । सपूर्वाणां तु भगवहुणानुवादत्वेन कथायामेव सा। 'तव कथामृतमि'त्यादिवाक्येषु तथा निरूपितत्वात्। उभयत्र वाशब्दो विकल्पत्वेन तनमात्रकं बोधयति, अन्यथा एकेनैव तेन चारितार्थ्यं सर्वि द्वित्वनिरूपणत्वानतिप्रयोजनत्वात् । अतः श्रीमदाचार्यवर्याः स्वकीयान्त्रति निरूपि-करणावत्त्वेन खानुभनपूर्वकोमयपक्षीयासक्तिनिरोधस्तं फलत्वेन प्रतिपादयन्ति सेवायां चा कथायां वेति । अनेन सेवाकथयोः स्वरूपात्मकत्वं सूचितम् । आसक्तिग्रमन्यायेन तयोक्तिः। अथवा विकल्पत्वेन यस्पेति सामान्यनिर्देशात्परमभाग्यवतस्तत्कृताचरणशीठस आसक्तिर्निरोधे दृढ इति प्रपत्रविस्पृतिपूर्वकत्वेन संभवेत्तस्य यावजीवं शरीरिस्थितिपर्यन्तं पूर्वोक्तरीत्या नाशः कापि कस्मिन्नपि देशे समये वा न दश्यत इति शेषः । 'खानुभूत-प्रकारज्ञापनाय मे मतिरि'त्युक्तवन्तः । अतः परमेतत्प्रकारकाचरणकर्तुः कदापि स्थितिपक्षे षाधसंभावनायां जातायामपि स्वबुद्धान्यत्रैव मया स्थेयमिति पक्षो निराक्तियते। याधसम्भावनायां तु एकान्ते वासो नोचितः। वैराग्यवशान्महारण्यादौ स्थितिर्न कर्तव्या । किन्तु यत्र साक्षाद्भगवदाविर्मावः खहृदये खानुमूतो भवति, तत्रैव खेयिन-स्रोकान्तपदतात्पर्यम् । अत एव नेष्यते नेच्छाविपयीकियते । कुतस्तत्र हेतुरुच्यते हरिस्त्वित । यथा वजरक्षाः सर्वतो मगवता रक्षिताः, 'विषजलाप्यया'दितिवानय-पटुकथनात्, तथात्मविपयिणी या रक्षा तां सर्वतः प्वीक्तदुष्टसम्हादपि करिष्यत्येव। अत्रापि खमलैयोक्तं न संशय इति । संशयः सर्वथा न कर्तव्य इत्यर्थः । हरिस्त्वस्या-न्यथानुपपस्यैव तथा निश्चीयते । तुश्चन्दस्यापि तथैवोद्घाटकत्वम् ॥

अतः परमुपसंहरन्ति इत्येचमिति ।

इसेवं भगवच्छास्त्रं गृहतत्त्वं निरूपितम् । य एतत्समधीयीत तस्यापि स्याहृढा रतिः॥ ११॥

प्योंक्तप्रकारेण भगवच्छास्रं श्रीमागवतभगवद्दाक्यनारदपञ्चरात्रादिकं तत्तु भग-वर्त्तिश्वतमुपदिष्टमपि गृहत्वेन यत्तत्वं 'एवं मदशें ज्ञितलोकवेदे'त्यत्र यथोक्तं तन्मया तदुक्तप्रकारेणेव निरूपितम् । ब्रह्मसंवन्धकरणादित्याद्याज्ञाविपयत्वात् । एतद्ध्ययनकर्द्द-णामपि पूर्वोक्तसिद्धिरित्याययेनोच्यते य एतत्समधीयीतेति । य इति समान्योक्त्या कोप्येतत्मिष्टगतमाग्यश्रीलः परमादरेणार्थानुसन्धानपूर्वकं तदुमयाचरणकर्तृत्वेनैतद्ध्ययनं करोतीति । तत्रापि नियमनैयत्येन सम्यक्त्वम् । तेन तस्यापि दद्या रतिर्भगवद्विपयको भावः स सुद्दः स्यादित्यलं विस्तरेण ॥

श्रीमदाचार्यचरणानुग्रहादेव निर्णयः । कृतस्तदुक्तवाक्यानां सुज्ञानां तोपसिद्धये ॥ १ ॥ इति श्रीद्वारकेशविरचितमक्तिवार्धनीप्रकायः ।

#### EDITORS' NOTE.

भक्तिवर्धिनी is the twelfth of the Sixteen Sacred Books of श्रीमद्वसभाचार्य. It is the foundation of भक्तिमार्ग, and it clearly shows the means by which मिक towards God may be increased and strengthened. Nothing is said here about the मुहय अधिकारी, for his अधिकार्वट is strong enough to lead him to final realisation, the मध्यम अधिकारी has to resort to लाग and श्रवणकीतंन after his बीजमाप t. e. love towards God, which is produced only by His grace has been strengthened into आसक्ति and न्यसन. Such a व्यसनी, who cannot live without God, should leave worldly surroundings, and realise His separation unobstructed. Such a मक is referred to in निरोध. रक्षण and his state is described in महता कृपमा...अध्यासोपि सिध्यति. It is for such a मक, that in सन्यासनिर्णय it is said विरहानुमवार्थ तु परिलागो प्रशस्ति-His साधन is nothing else but भावी भावनया लिंद. For the हीन अधिकारी—and almost all the people of the modern times should be included in this category—the method of strengthening the बीजमाद i.c., the divine love which is the gift of His Grace, is as follows —He must stay in मृहस्याधन, observe वर्णाश्रमधर्मेंs, give up worldly pursuits and worship कृष्ण by प्रा, अव्य &c. Even if he cannot give up worldly pursuits on account of poverty &c., he must concentrate his mind in \$R, the remover of all pains, and always try for अवग &c., till the बीज germinates, and प्रेम, आसंजि and ब्यान are produced. The test of divine love is समाररायनास, the test of divine आयक्ति is गृहार्थि; all the people in the house look like hindrances-nay, strangers. The test of व्यसन is the inability to live without Divine Presence, तद्विना स्पानुमधक्ति . Even such a व्यसनी or विरहातुर should not constantly stay at home, because it is a prison, full of many fetters.

The बाग stated above is not easy; it is full of obstacles due to दूसमान stated above is not easy; it is full of obstacles due to दूसमान and दूसमान. Hence it is better to stay in a दूसमान, in the company of was, who are wholly engrossed in serving the Lord. There also the aspirant should stay near or distant, in such a way that his दिल is not aspirant should stay near or distant, in such a way that his दिल is not aspirant should stay near or distant, in such a way that his दिल is not spoiled. भीवद्यमानामें says that he who is wholly engrossed in भेग or द्या till his life will never perish.

If one is really anxious to go to God, he will learn much from this प्रन्थ. The fourteen commentaries that we have been able to collect and publish show the various aspects from which we can look at it. Of each of the first eight commentaries we had three to five copies, and from the ninth we had only one copy of each. Of श्रीकट्याणपर्या's commentary we had got a mss. written by his illustrious son श्रीहरियायकी of श्रीकट्याचार्यकी we had a mss. corrected by himself in his own handwriting, and of 10, 11, 12 and 13, we had the original mss. written by the authors themselves.

A large collection of these commentaries we got from Pandit Gattulala's Library, and we are grateful to the departed Pandit for his vast and varied collection of mss. Some mss. we were able to get from the Bhandarkar Research Institute, for which we are thankful to Dr. S. K. Belvalkar. Shri Vallabhalalji, son of Shri Devkinandanji also gave us some mss. and we acknowledge our gratefulness to him. Lastly, some important original mss. Mr. Telivala was able to collect while on tour at श्रीनायद्वार, कोटा, कांक्रीकी &c.

We note with pleasure the help that we have received in the preparation of press-copies of some of these mss. from Messrs. Gopaldas Jhalani, B. A., of Ujjain, Dhirajlal Kashmath Pandya of Anand, Chandulal C. Shah, Bechardas Maganlal and Purushottamdas Tribhuvandas of Nadiad. This work is printed from the funds supplied by निस्त्रीकाय पोसामी भीजीयनवाठजी of पोरवंदर and his son भीरपछोड्याठजी and our sincere thanks are due to them.

With feelings of joy, we offer this fruit of our labour of love at the Lotus Leet of Ford Shri Krishna.

Bonstr, March 1921.

MULACHANDRA T. TELIVALA.

DHIRAJLAL V. SANKALIA.

### मुद्रितपुस्तकानि । '

| · 3                                                     | - • •                                                            | *                  |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|--------------------|
| १ सेवाफलम् । द्वाद                                      | (श्वविवरणसमेतम् ।                                                | ₹. १- 0-0          |
| २ निरोधलक्षणम्।                                         |                                                                  | £. 8- 0-0          |
|                                                         | अष्टविवरणसमेतः।                                                  | £. {- o'-o         |
| (जलभेदः । चतुः<br>४ पश्चपद्यानि । विक<br>सेवाफलम् । विक | र्विवरणसमेतः ।<br>वरणद्वयसमेतानि ।<br>वरणत्रयम् ।                | ₹, १- 0-0          |
| ५ श्रीपरुपोत्तमनाम                                      | पसहस्रम् । नामचन्द्रिकायुतम् <b>।</b>                            | ₹, ०-१०-०          |
|                                                         | द्राष्यम् । जयगोपालभट्टकृतम् ।                                   | ₹, १- 0-0°         |
| · ७ शङ्कारसमण्डन                                        | म् । श्रीविद्दलेश्वरप्रकटितम् ।                                  | रू, २- ८-°         |
|                                                         | । पि्चयरणसमेतम् ।                                                | अमूल्यम् ।         |
| •                                                       | विद्वतेश्वरकृतविद्वतिसमेतम् । )<br>श्रीगोपेश्वरकृतटीकासमेतम् । ) | ₹, 0- ८-0          |
|                                                         | गमाला । श्रीमत्पुरुपोत्तमप्रणीता ।                               | ₹. १- 0-0          |
| _                                                       | चतुर्दश्चटीकासमेता ।                                             | रु, २− ०−०         |
| १२ त्रिविधनामावर                                        | <b>ठी टीकासमेता</b> ।                                            | ह. १- ४-०          |
| १३ श्रीमती टिप्पण                                       | गी । श्रीमद्विष्ठलेश्वरप्रणीता ।                                 | रु. २- ०-०         |
|                                                         | v far S'auk tracharya truly re                                   | _                  |
|                                                         | the author of the Brahma S<br>inta prize Essay )                 | Sotias<br>Rs 1 0 0 |
| प्रापणस्थानम                                            |                                                                  |                    |

प्रापणस्थानम्---

- १. जुनीलाल जुकसेलर्, बडामदिर भरेश्वर, मुंबई.
- २. नडीयाद पुष्टिमार्गीय पुस्तकार ः, मडीयादः
- रे. पंडित मुख्याजी गोऊलंदासजी, श्रीविद्वलनाथ पाठशाला, माटा, राजपुतानाः
- ४. पंडित गद्सालानी पाठजाला, विविद्रल्डीट मुरेधर, मुंवई.

I cluted by I amehandra head Niedge at the Dirnaya sagar I reco

### • श्रीमद्दल्जनार्यचरणंप्रणीतं

# सेवाफलम् । १२१५म

## द्वादशविवरणसमेतम् ।

| पृष्ठः ।  १ श्रीमदाचार्यचरणानाम्, मुखपृष्टम्  २ श्रीकत्याणरायाणाम् १  ३ चचाश्रीगोपेद्यानाम् १२  ९ श्रीदेवकीनन्द्नानाम् १६  ५ श्रीहरिधनचरणानाम् १६ | श्रीपुरपोत्तमानाम् २७<br>८ तदनुसारिणाम् २५<br>९ लाल्ह्भद्दानाम् ३९<br>१० जयगोपालभद्दानाम् ४८<br>११ रुक्मणभद्दानाम् ९०<br>१२ केपाञ्चित् ९४ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ६ श्रीवल्लभानाम् २३                                                                                                                               | १२ केपाञ्चित् ५४                                                                                                                          |

श्रीदामपुरीस्थशीमद्रोखामिश्रीवहभात्मजश्रीजीवनसास्त्रचरणसम्पूर्णसाहाय्येन भृगुपुरस्य मूलचन्द्र तुल्सीदास तेलीवाला बी.ए., एल्एल्.ची., वकील हाईकोर्ट, सुरतीपुरस्य धैर्यलाल व्रजदास सांकलीया, बी.ए., एल्एल्. बी., वकील हाईकोर्ट, इलेताभ्यां संशोध्य सुम्बापुर्यो 'निर्णयसागर' सुद्रणालये सुद्रिकता प्रकटीकृतम् ।

श्रीवहाम<sup>1</sup>्राः ४३९. संनत् १९७३.

मृत्यप्रेकमुद्रिका.

### ग्रन्थसङ्ग्रहपरिचयः।

- १. श्रीमदाचार्यकृतं सेवाफलं तदिवरणं च यावत्प्राप्यटीकास्ताः सर्वा दृष्ट्रा मुदितमस्ति । तत्र विद्यमानाः पाठभेदाः स्रोककमभेदाश्चास्माभिसत्रैव दर्शिताः ।
- २. श्रीकल्याणरायकृतसेवाफलटीकायाः पुस्तकद्वयमसामिरुपल्ब्यम् । प्रथमं भाःमाः चैः मःपैः गदूलालहत्त्वलिखितसंग्रहस्यम् । तत्र प्रथमं श्राचीनम् , प्रायः शुद्धम् । द्वितीयं 'डक्कनकोलेज' इसलिखित-संग्रहस्थं प्रायोशुद्धं तथापि पाठादिशोधनार्थं क्वचित् कचिदलन्तमुपयोगि ।
- ३. चाचाश्रीगोपैशटीकायाः पुस्तकत्रयं प्राप्तम् । तत्र पुस्तकद्वयं पं. गद्द्वाळसंग्रहस्थम् । अन्यद् 'डक्कनकोलेजस्थसंग्रहस्थम् । इदं पुस्तकत्रयमपि प्राय-शुद्धं प्राचीनं च । एतद्दीकाया सुद्गणानन्तर-मेकमन्यत्प्राचीनं पुस्तकं प्राप्तम् , तत्र विद्यमानाः पाठभेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ४. श्रीदेवकीनन्द्रनकृतटीकायाः पुस्तकत्रयं पं. गद्दूलालसंग्रहस्थम् । तत्रैकं प्राचीनमन्यद्वयं नूतनम् । तत् प्राचीनपुस्तकमवलम्बय यावच्छक्यं तावस्पर्यन्तं संशोध्य मुद्दितमसाभिः ।
- ५. श्रीहरिरायकृतटीकायाः पुस्तकत्रयं मिलितम्। इदं शुद्धं प्राचीनं च। एकं केनचिद्धहेन वासुदेवेन स्वपठनार्थं हिखितमस्ति । इदं पुस्तकत्रयं पं. गहूलालसंग्रहस्थम् ।
- ६. श्रीबल्लभकृतटीकाया एकं पुस्तकं मिलितं पं. गद्दूललसंग्रहतः । इदं प्रायः गुद्धं प्राचीनं च । एतद्दिष्य यावच्छक्यं सैशोध्य मुद्धितमसामिः । एतद्दन्थमुद्दणानन्तरमसा अन्यशुस्तकं मिलितम् । सत्र सेवाफलविवरणानुसारेण श्लोकक्रममादाय सैव टीका पुनर्जिलितेति प्रतिभाति । तत्र विद्यमाना उपयोगिपाठभेदाः परिशिष्टे दर्शिताः ।
- ७. श्रीपुरुषोत्तमकृतटीकायाः पुस्तकत्रयमुपल्यम् । तत्र पुस्तकद्वयं पं गद्वललसंग्रहस्थम् । तृतियं डक्क्नकोलेजसंग्रहस्थम् । एतरपुस्तकं ग्रुबं सूक्ष्मं पूर्वं लिखितं श्रीपुरुषोत्तमेः । परन्तु तत्सेवाफलतृतीयं डक्क्नकोलेजसंग्रहस्थम् । एतरपुस्तकं ग्रुबं सूक्ष्मं पूर्वं लिखितं श्रीपुरुषोत्तमेः । परन्तु तत्सेवाफलटीका श्रीपुरुषोत्तमेः सविस्तरं पुनलिखितेति पं गद्वललसंग्रहस्थादशंद्वयदशंनेनाक्षिष्टतया निश्चीयते ।
  टीका श्रीपुरुषोत्तमेः सविस्तरं पुनलिखितेति पं गद्वललसंग्रहस्थादशंद्वयदशंनेनाक्षिष्टतया निश्चीयते ।
  रात्त्वललसंग्रहस्थादशंद्वयं समवलग्रव्य प्रहिवरणं मुद्रितमञ्जासामिः । एतन्मुद्रणानन्तरमेक्षमिनपं गद्वललसंग्रहस्थादशंद्वयं समवलग्रव्य प्रतिद्वयण्य प्रतिविद्यप्रयोगियारमेदाः परिशिष्टे द्विताः ।
  रात्त्वायामिनं पुस्तकमेतद्वियरणस्य मिलितम् । तत्रस्थोपयोगियारमेदाः परिशिष्टे द्विताः ।
- ८. एतःपुस्तकं पं. गहूलालसंग्रहस्यम् । अस्य कर्तृनाम न दिद्यते । यथादप्टमेव मुदितमसाप्तिः । इदं श्रीपुरुपोत्तमविवरणानुसारिविवरणम् ।
- ५. जाळ्यात्रात्र प्रमुक्त विष्याः पुस्तकद्वयमुप्रकामसामिः । एकं दक्षनकोरिजसंप्रदृष्यम् , द्वितीयं ५. काळ्महक्तिविष्याः पुस्तकद्वयमुप्रकामसामिः । एकं दक्षनकोरिजसंप्रदृष्यम् , द्वितीयं प्राचीनं प्राचाः शुद्धम् , द्वितीयमपि तथेव, परन्तु नृतनमिति प्रतिभाति । पं. गहूलाळसंप्रदृष्यम् । प्रथमं प्राचीनं प्राचाः शुद्धम् , द्वितीयमपि तथेव, परन्तु नृतनमिति प्रतिभाति ।
- १०. जयगोपालमहरूतटीकाया एकमेव पुस्तकं स्वानकोलेजस्यसंप्रहादुपस्टयम् । अस्मिनपुम्नके १०. जयगोपालमहरूतटीकाया एकमेव पुस्तकं प्रत्यकृतो मूलमेवेति प्रतिभाति । तत्र एकवारं विवरणं समाप्य ४३ तमं पर्यं तु न मिलति । इदं पुस्तकं प्रत्यकृतो मूलमेवेति प्रतिभाति । तत्र प्रवे तेन स्वटीकायामेव परमतस्वण्डनाय २० पन्नाणि पञ्चादनेन लिखितानि । कि तस्य मतं तत्तु पूर्वं तेन स्वटीकायामेव परमतस्वण्डनाय २० पन्नाणि पञ्चादनेन लिखितानि । कि तस्य मतं तत्तु पूर्वं तेन स्वटीकायामेव परमतस्वण्डनाय २० पन्नाणि पञ्चादनेन लिखितानि । कि तस्य मतं तत्तु पूर्वं तेन स्वटीकायामेव परमतस्वण्डनाय २० पन्नाणि पञ्चादनेन लिखितानि । कि तस्य मतं तत्तु पूर्वं तेन स्वटीकायामेव परमतस्वण्डनाय ।
- दासतम् । ११. हृह्मणभट्टकृतटीकाया एकं पुस्तकं श्रीगोनुहेशचरणपरागानुर।गि'र सवसास सांकरूपन्य ? इस्रोनेन दत्तम् । इदं पुस्तकं प्रन्थट्टता स्वयमेव दिस्तिमिनि प्रतिभानि ।
- इलान प्राप् । प्राप् वर्तनाम न विचते । असा पुत्तकमेकं गदूलालसंग्रहस्वम् । प्रापःग्रदम् १२. अस्य विवरणस्य कर्तृनाम न विचते । असा पुत्तकमेकं गदूलालसंग्रहस्वम् । प्रापःग्रदम् परन्तु कवित्सन्दिग्धम् । वधादृष्टमेव मुद्रितमस्याभिः ।

असिन्युसकसंचये पं. गद्दालसंस्थायाः 'कार्याध्यक्ष कार्यादास नारायणदास दलाल वकील, हाईकोर्ट, सुरयप्रस्टी श्रेष्ठि विभुवनदास' इत्येषां महत्युपकृतिः । 'डा॰ बेल्यलकर' इत्येतेषां महत्युपकृतिः । खुर्धपंचमपीठाधीश्वर-गोस्वामिश्रीवल्लमलालानां माधवशास्त्रिणश्च इस्तलिखितशुद्धपुत्तकप्रदानतो महत्युपकृतिः, परन्तु सुत्रणानन्तरं तत्युस्तकानां प्राप्तत्वादुपयोगिपाठाः तत्र विद्यमानाः परिसिष्टे निचेशिताः।

#### विवरणकृतां परिचयः।

- तत्रादो श्रीमद्रलभाचार्यप्रकटितं सेवाफलं द्वादशटीकायुतं संमुद्द्यते । तत्र प्रयमं सेवाफल-विवरणं तु श्रीमदाचार्यकृतिरेव । स्त्रीयाननुगृहीतुकामैः श्रीमदाचार्यचरणेस्तद् प्रकटीकृतमिति ।
- ्रे॰ हितीयं सुदितं विवरणं श्रीमत्कत्याणरायाणाम् । इमे श्रीकत्याणरायाः श्रीमदाचार्यश्रीवर्षः भाषीश्वरदितीयकुमारश्रीमदिहरुतेश्वरमभुचरणदितीयस्तुश्रीमद्रोदिन्दरायाणां स्नवः । मार्गशीर्षकृष्णः सप्तम्यां १६२५ वर्षे प्रादुर्भृताः । श्रीमद्धरिरायाणां पितृचरणा अपि ते एव । तेपामनेकश्रन्थाः सृद्भा अपि सिद्धान्तममंबोधकाः सरलाश्च सन्ति । निवन्धोपरि टिप्पणी तेपां प्राचीनतमा, अधुनापि इस्ति छिसितयन्याकारेण विराजते । उत्सवनिर्णायका अपि केचिद्धन्थासः प्रादुर्भाविता नयनगौचरीमवन्ति । पोडशमन्धोपरि तेपां व्याख्यानानि द्रयन्त अभ्यान्यपि ।
- रे॰ तृतीयं व्याख्यानं चाचाधीगोपेशानाम् । इमे श्रीगोपेशाः श्रीमत्रमुचरणविद्वलेश्वराणां सप्तमपुत्रश्रीघनस्यामानां स्मवः, चचा वा चाचा वेतिप्रसिद्धाः । पोडशप्रन्थोपरि बहवक्षेपां टीकाः विद्यमाना दृश्यन्ते । भादपदृष्टणपञ्चम्यां १६५२ वर्षे प्रादुर्मूताः ।
- ४. चतुर्यं स्वारयान श्रीमद्वकीनन्द्नानाम् । के इमे देवकीनन्दनालज नि.शंकतया निश्चेतं ययं शहुमः । तथापि श्रीपुरपोत्तमकृततिद्ववरणोपन्यासाञ्ज्ञायते यत् ते श्रीपुरुपोत्तमानां प्राञ्चः । श्रीमद्विष्ठतेश्वरम्भुचरणपञ्चमपुत्रश्रीरपुनाथानां स्नवः श्रीदेवकीनन्दना मार्गशीर्यगुक्कसप्तम्यां १६२४ यथे श्रादुर्मृताः । कदाचित् त एव एते, पानतु तत्पुत्रश्रीरपुनाथकृततत्स्तोत्रे तत्कृतप्रन्थानां श्रायः स्मान्धिकाय्याख्योधमकाशादिसर्वेपामपि नामानि गृहीतानि, तत्रास्य स्याष्ट्यानस्य नामाद्शेन नामानदेहः । श्रीदेवकीनन्दनानां पीत्रा श्रपि श्रीदेवकीनन्दना बसुतः । तेषि १६८५ श्रावणश्रुक्षपूर्णिन्मायां प्रादुर्मृताः । तेषि श्रीपुरपोत्तमानां प्राञ्चः । कदाचित् तेष्यस्य प्रणेतारः स्युः ।
- भ. पद्ममं स्वास्त्यानं श्रीमद्रियनचरणानाम् । श्रीहरिराया इति प्रसिद्धा हि ते । तेषां प्रादुर्भा-सन्तु भावपदृष्ट्णपद्मम्यां १६६७ वर्षे । एषां यहासम्बन्धसंस्कारस्तु श्रीविद्वस्थिताणां चतुर्थलाकः श्रीवर्धभेः श्रीगोतुष्टनाचेनिप्रनिद्देश्तेः ष्ट्रतः । श्रीहरिरायाणामसंख्याताः सृष्मप्रम्या इत्यन्ते । श्रीमदरिपनचरणम्बरूपे तु गुद्धपृष्टिमार्गीयं फलारमकं रसात्मकं विप्रयोगारमकं साक्षाईन्यं मूर्तिमत् प्रादुर्भृतमनुभूषते । तेथां स्वाल्यानानि सर्वाण्यपि भन्तपनुगुणानि । निःलायनजीवाननुगृहीतुमेष तेषां प्रावन्यमिति प्रतिभाति । अत एयात्र सुद्धितं तेषां सेवाफ्टस्यास्त्यानं भन्तयनुगुणं सर्ष्टं मितन्ति।
- ६. यहं श्रीविट्टारेषाणां सृतृतां श्रीवह्यानाम् । काकाशीवह्यमग्रीतिमनिदा हि ते, श्रावण-इष्णचतुर्देश्यां १००२ वर्षे श्रीमण्यमुष्याणावेष्ठपुत्रश्रीगिरिपातः प्रत्याणनया तृतीवसंस्थां विभूवयन्तः मोहताः । श्रीमुक्तेषिनिष्टिमकाशं अत्वेते एव । पोक्शप्रस्थीपरि तेषामन्यानि स्थारुपातानि क्रयन्ते । कर्वते । इसे श्रीवहामाः श्रीदेवयीतस्त्रत्रन्तस्त्राः, १६७२ साप-

शुद्धससम्यां प्रादुर्भूता इति केपाञ्चिसतं तजामनगरस्थक्षीमदनमोहनलालमन्दिरस्थक्षीसुवीधिनीलेखकृद्धिलेखेतिश्रीतो विरुद्धत्वास्वियासाकं प्राह्मम् । भाषासाग्रेनापि निर्श्वीयतं यत् श्रीसुवीधिनीलेखकृद्धिरेखेपं टीका लिखितेति । सेवाफलस्य तेषां श्रीसुवीधिन्यमुसारिन्यात्यानं तदेव द्वापयति । एतेन
रेखेपं टीका लिखितेति । सेवाफलस्य तेषां श्रीसुवीधिनीलेखकृतश्च श्रीवह्यभाः उमे भिन्नाः, यदि गीतागीतातस्वदीपिकाकाराः श्रीवह्यभाः श्रीदेवकीनन्दनमन्दना एव स्युरिति । पञ्चमगृहे द्वो श्रीवह्यमौ
तस्वदीपिकाकाराः श्रीवह्यभाः श्रीदेवकीनन्दनमन्दनः १६७३ मार्गशीर्यग्रुक्षसम्यां प्राहुर्भूतः । अन्यश्च
प्राहुर्भृतौ । तयोरिकः श्रीदेवकीनन्दनमन्दनः १६७३ मार्गशीर्यग्रुक्षसम्यां प्राहुर्भूतः । अन्यश्च
प्राहुर्भृतौ । तयोरिकः श्रीदेवकीनन्दनमन्दनः १६७३ मार्गशीर्यग्रुक्षसम्यां प्राहुर्भृतः । अन्यश्च
प्राविद्वलरायस्यः १७२९ कार्तिककृष्णद्वादर्शयं प्राहुर्भृतः । स त श्रीपुरुपोत्तमाद्वीचीन इति
श्रीविद्वलरायस्यः १७२९ कार्तिककृष्णद्वादर्शयं प्राहुर्भृतः । तत्र श्रीपुरुपोत्तमाद् प्राक्कालीनः
श्रीवह्यभाः काकाशीयह्यभजीतिप्रसिद्धाः श्रीविद्वलेशस्त्वतं । तत्र श्रीपुरुपोत्तमाद् प्राक्कालीनः
श्रीवह्यस्य लेखकृत्वं कोपि श्रीवह्यसः पञ्चमगृहे प्रादुर्भूत् । तस्तात् श्रीरघुनाथवंश्यस्य कस्यापि
श्रीवह्यस्य लेखकृत्वं नैव समीचीनम् ।

- ७. सप्तमं श्रीमत्पुरुपोत्तमानाम् । श्रीमदाचार्यतः पुरुपाणनया सप्तमी संख्यां विभूपयन्ती भादपदशुक्तदशम्यामेकादश्यां या १७२४ वर्षे श्रोद्धताः । तेषां विवरणं शास्त्रीयमाचार्याशयंतल-भादपदशुक्तदशम्यामेकादश्यां या १७२४ वर्षे श्रोद्धताः । तेषां विवरणं शास्त्रीयमाचार्याशयंतल-स्पर्शाति प्रतिमाति । विशेषतस्तेषां चरित्रजिज्ञासुभिः पुष्टिभक्तिसुधितिमातिकप्रिकामाः पञ्चमवर्षस्य स्पर्शाति प्रतिमाति । विशेषतस्तिपां चरित्रजिज्ञासुभिः पुष्टिभक्तिसुधितमातिकप्रिकामाः पञ्चमवर्षस्य स्पर्शाति प्रतिमाति । विशेषतिमिति नात्र तृतीयाको द्रष्टव्यः । यावस्माप्यं बाह्यमान्तरं वा तेषां चरित्रादिकमस्पामित्रतेव निवेशितमिति नात्र पुनरन्द्यते ।
- ८. अष्टमं व्याख्यानं केषाचित्रोस्त्रामिनाम् । इदं व्याख्यानं श्रीपुरुपोत्तमानुसारिश्लोकान्यय-मनुसरति ।
- नवमं व्याप्यान लास्महानाम् ! केविदाचार्यज्ञातिजनासीलंगिया विद्वासी ब्राह्मणाः श्रीमदिवृत्तेथरम्भुक्षणेगींकुले समानीताः । तैः सह श्रीमत्मभुक्षणे, कन्यादानव्यवहारी रक्षितः । श्रीमदिवृत्तेथरम्भुक्षणेगींकुले समानीताः । तैः सह श्रीमत्मभुक्षणे, कन्यादानव्यवहारी रक्षितः । एताद्रीषु ब्राह्मणेषु द्वी भातरी गोविन्दकृष्णमही बभुवतः, ययोमंगिनी श्रीरुविमणी श्रीमत्मभुक्ष्यणेः स्वप्तित्वेन स्वीकृता । भाग्नेयापस्तम्बविश्वनाथस्य पुत्री हि एती । विश्वनायभहवंद्रयेषु कश्चिन्मधुस्दन-स्वप्तित्वे वस्त्व । तस्य मधुस्दनभहस्य स्वय एते लास्त्रभृतेष्वाममयालकुण्णदीक्षिताः । सम्राद्भवाईं भट्टो बम्बा । तस्य मधुस्दनभहस्य स्वत् १६८८ पर्वे प्राद्वभूतः, १७२८ वर्षे पञ्चत्वं गतः । जयसिहस्ताश्चिताः । सवाई जयसिहस्तु संवत् १६८८ पर्वे प्राद्वभूतः, १७२८ वर्षे पञ्चत्वं गतः । अतिसम्यमये लास्त्रमद्वा विद्यमाना आसन् । प्रायः श्रीमद्रोस्वामिना दृहित्तवो वंद्रया भट्टा इत्युच्यन्ते । अतिसम्यमये लास्त्रमहा विद्यमाना आसन् । प्राप्ता । तेपामनेकप्रन्या हस्तिलेखिता दृष्यन्ते । कास्त्रमहा वर्षेते । सत्सार्थ्यमिन् व्याप्यानेपि प्रकटीमवित । अणुमाप्यनिगृदार्थः नेवा सेवाक्षेत्रस्विकाश्चीसुबोधिनीयोजनानियन्धयोजनासेवाक्षेत्रद्वीतिर्णयाणवप्रमेयरत्वाणवपोदद्वाप्रन्थविवरणाद्यो यहावे प्रकाशकर्त्वन् प्रतीक्षन्ते ।
  - १०. द्रामं व्याख्यानं महपति जयगोपालमहानाम् । एते चिन्तामणिदीक्षितस्य स्नवः । ते श्रीमस्प्रमुचरणश्रीविहलेखरद्वितीयनुमारश्रीगोविन्दरायग्येष्ठपुप्रश्रीकत्याणरायाणां दिष्याः । स्वकृत-श्रीमस्प्रमुचरणश्रीविहलेखरद्वितीयनुमारश्रीगोविन्दरायग्येष्ठपुप्रश्रीकत्याणरायणां दिष्याः । स्वकृतितिरीयशाष्ये वहिमुखमुखर्वसे च स्वपरिचयमेवं कारयन्ति । 'प्रणमामि हरि श्रीमद्वलभाषायगुरचरणान् । श्रीविहलेखराय्यां प्रमृत् स्वामीष्टसिद्धये । श्रीमद्रोन्दलनायान् श्रीमत्कत्याणरायगुरचरणान् । नामनिवेदनदावन् प्रणमामि मृहुमुंहु भ्रेग्णा । तेलंगयग्वचिन्तामणितनयो महपनित्वविद्यातः । नामनिवेदनदावन् प्रणमामि मृहुमुंहु भ्रेग्णा । तेलंगयग्वचिन्तामणितनयो महपनित्वविद्यातः । नत्या जयगोपाल उपनिपद्माद्यं वितनोति तेतिरीयाणाम्॥', 'श्रीमद्दश्मिवहलेखरहरि श्रीगोकुलेशप्रमृत्। नत्या जयगोपाल उपनिपद्माद्यं वितनोति तेतिरीयाणाम्॥', 'श्रीमद्दश्मिवहलेखरहरि श्रीगोकुलेशप्रमृत्। नत्या अस्तिपयप्रचारचतुरान् श्रीकृत्याणरायान् गुरून् । तातश्चातृपदाम्बुजातपुगलं प्याव्या च सर्वादतं कुर्वे भित्यग्रवारचतुरान् श्रीकृत्याणरायान् गुरून् । तातश्चातृपदाम्बुजातपुगलं प्याव्या च सर्वादतं कुर्वे भित्यग्रितस्य मुख्याने स्वाप्तानान्तम् । अस्यमेवल्ले स्वाप्तानाने । अस्यमेवल्ले सर्वाद्यस्थितस्य स्वाप्तानाने । अस्यमेवल्ले सर्वाद्यस्य स्वाप्ताने । अस्यमेवल्ले सर्वाद्यस्य स्वाप्ताने । अस्यमेवल्ले सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य स्वाप्ताने । अस्यमेवल्ले सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य स्वाप्ताने । अस्यमेवलेशस्य सर्वाद्यस्य स्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य स्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य स्वाद्यस्य स्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य स्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य स्वाद्यस्य स्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्यस

कृता कृतिरेषा चन्द्रतारकं जयतात्।' मटेषु इमे लालुभद्दानामिष प्राञ्चः। अद्यापिपर्यन्तमज्ञातपूर्वं हि ते। पं. गद्दलाललेखेखेप्यपि तेषां न किमिष विद्यते। परन्तु एतेषां वेदुष्यं तु निर्विदादम्। बह्वोषि कृतयक्षेषामुपलम्यन्ते । तेतिरीयभाष्यबहिमुंखमुखध्वंसिवन्यमंगलकृतकृष्णकर्णामृत्रीकागुद्धपृष्टिः भागीयसेवादयः श्रवन्धाक्षेषां नयनगोचरीभवन्ति। सरस्रतिकृतसंगीतसूत्रटीकायाः पश्रद्धयं तनसुखरा-मिगुंजरातीपत्रदीपाद्यके संवत् १९७० धर्षे मुद्धितम्। भक्तिवधिन्याः स्वकृतटीकाया उपन्यासोसिन्येव सेवाफलन्यारयाने तेः क्रियते । मुण्डकोषनिषद्धाच्यमिष तेः कृतमिति सम्भाव्यते इति तत्कृत-तेतिरीयभाष्याङ्मायते । सेवाफलन्याल्यानमिष तेषामितरिसकं वतते । एतरस्य व्याल्यानस्यान्तम-पत्राणि स्वकृतविवरणमेकवारं समाप्य पुनः श्रीहरिरायादिमतखण्डनाय पश्चाद्धिवितानि । तेषां परमत-, खण्डनं नास्माकं सन्तोपप्रदम् । एतदभे स्पष्टीकरिष्यते ।

- ११. एकादशं व्याख्यानं मठेशछद्मणभद्दानाम् । इमे छद्दमणभद्दाः मठेशश्रीनाथभद्दपुत्रगोपीनाथमद्दस्तवः । इमे तु सर्वथा अञ्चातपूर्वाः । यद्यपि ग्रन्थान्ते तेषां नाम न विद्यते तथापि तत्पुस्तकोपि
  'श्रीनाथभद्दस्य पुत्रश्रीगोपीनाथभद्दस्य पुत्रलद्दमणभद्दस्यद्'मिति दश्यते । पुतेषामन्येषि ग्रन्थाः पं. गद्द्खालहस्तिछिखितसंग्रहे दश्यन्ते । तत्रापि ग्रन्थान्ते इतिश्री समाना ।
- १२. अस विवरणस्य कर्तृनाम न विद्यते । अत एवास्माभिरन्ते मुद्रितम् । जयगोपालकृततदुपन्या-सादिमे देपि प्राचीना इति निश्चीयते । प्रसिद्धासु सेवाफलटीकासु श्रीव्रजनाथकृता टीका नास्माभिरप-रूव्या । जामनगरे श्रीमदनमोहनलालमन्दिरस्थपुस्तकसंश्रहे तस्या पुस्तकत्रयं विद्यते, परन्तु तन्म-न्दिराधिष्टातृश्रीअनिरद्धानां कृपाऽभावात् सा टीका नास्माकं मिलिता । तेषु पत्रद्वयमपि प्रेपित परन्तु-त्तरदानायापि तेषामवकाशो न मिलित इति प्रत्युत्तरामावादनुमीयते ।

असिन्मुद्दणे त एव पाठाः रक्षिता ये केषुचिद्दिष आदर्शपुस्तकेषु विद्यन्ते । कुत्राप्यादर्शपुस्तकेष्ठु परुम्यमानः पाठन्तु, यद्यापि आदर्शे विद्यमानः पाठोस्माकमसमीचीनो भातः, तथापि नैव निवेशित , यतमधैव करणे कचिन्महाननथा भवति । केनचित् कुत्राप्यादर्शपुस्तकेष्ठविद्यमानः सावब्रह्दपाठनिवेशने-नाशुद्धः किरियतः पाठो निवेशितः, टीकाकारात् प्रति महानन्यायश्च कृतः । प्रार्थयामहे च सांप्रदायिक-अन्यमुद्दणकर्नारः प्राचीनादर्शे विद्यमानानेव पाठान् सुद्दणे रक्षम्तु, न तु स्वमन कविषतान्, यतो यः पाटोऽस्माक्मशुद्धः प्रतिभाति स अन्येपामत्यन्तसमीचीनो भातीति ।

अस्य वावत्याप्यदिकासमेतसेवाफरप्रन्यस्य मुद्रणन्ययो गोस्वामिवर्यश्रीजीवनसाँकः सहपं कृत इति तेपामुपकृति वयं सविनयं स्मरामः, प्रार्थवामहे चान्येपि गोस्वामिनः श्रीमन्तो वैष्णवाश्र एनानतु-सुर्युरिति । एतेषां गोस्वामिवर्याणां कृपयेव सेवाफसं द्वादशविवरणयुतं मुद्रितं सांप्रदायिकानां मुगमं मित्रपतीति ।

मार्गशीर्वहरणनवसी, श्रीमस्त्रभुचरणप्राकट्योतसयः

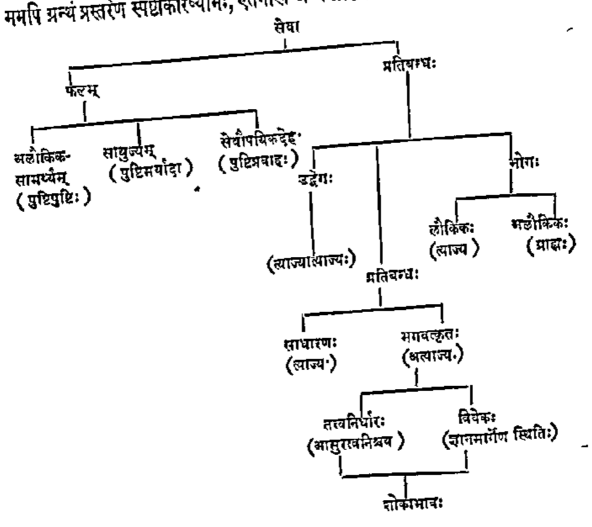
म्लचन्द्र तेलीवाला । पैर्यलाल सांकलीया ।

## सेवाफलतात्पर्यम् ।

श्रीकृष्णं ,वर्सुन्दरे मधुरिमाम्ति तदास्वप्रभूत् । सेवायां मकरन्द्रपानमधुपौ लोकोत्तरौ तत्सुतौ ॥ नह्या तानुष्विळान् निगृदहृद्यान् सेव्।रसास्वाद्कान् । व्याख्यानानि विलोक्य तानि विशृति सन्दोहरूपां यते

निःसाधनजनोद्धारप्रकटिततनुभिः श्रीमदाचार्यवर्यैर्निजजनाः खल्पेनेव प्रयासेन सर्वसिद्धान्तं जानीयुरितिकृपया पोडश्यन्याः प्रकटीकृताः । यद्यपि तं तमधिकारिणमुद्दिश्य
सिद्धान्तं ग्रन्थाः प्रणीतास्तथाप्याचार्याणां यावन्त्य उक्तयस्तासां न्यायरूपत्वात् तत्ताआचार्यरेते ग्रन्थाः प्रणीतास्तथाप्याचार्याणां यावन्त्य उक्तयस्तासां न्यायरूपत्वात् तत्तासर्वे सर्वेथा सर्वेदा त्रिकालाबाध्यमपरिक्षिन्निमित तु निर्विवादं तद्वन्थाध्येदृणाम् । यथा
स्पर्य सर्वेथा सर्वेदा त्रिकालाबाध्यमपरिक्षिन्निमित तु निर्विवादं तद्वन्थाध्येदृणाम् । यथा
सवस्त्रो देवश्रीगोविन्दमुद्दिश्य प्रकटीकृतस्तथेव सेवाफलं श्रीविष्णुदासमुद्दिश्य प्रकटितम् ।
नवस्त्रो देवश्रीगोविन्दमुद्दिश्य प्रकटीकृतस्तथेव सेवाफलं श्रीविष्णुदासमुद्दिश्य प्रकटितम् ।
पर्ववसानप्रतिपादकत्वात् स्वयमेवाचार्यास्तं विदृण्यन्तः । विवरणसिहित एव सेवाफलग्रनथो
पर्यवसानप्रतिपादकत्वात् स्वयमेवाचार्यास्तं विदृण्यन्तः । विवरणसिहित एव सेवाफलग्रनथो
महानुमविस्तिसौगोस्तामिभिभेट्टैश्य यथाशक्ति यथामिति विदृतः।तत्र मिलितानां द्वादशिवारमहानुमविस्तिसौगोस्तामिभिभेट्टैश्य यथाशक्ति यथामिति विदृतः।तत्र मिलितानां द्वादशिवारणानां संग्रहोत्रकृतः । यद्यप्येतासां टीकानां विपयोयं ग्रन्थस्तथाप्यस्य गृद्धार्थत्वं तु नैवापैति ।
णानां संग्रहोत्रकृतः । यद्यप्येतासां टीकानां विपयोयं ग्रन्थस्तथाप्यस्य गृद्धार्थत्वं तु नैवापैति ।

आदौ तावद्यथा बालबोधोस्माभिः पूर्व पुष्टिभक्तिसुधायां प्रस्तरेण स्पष्टीकृतस्तथैवे-ममपि ग्रन्थं प्रस्तरेण स्पष्टीकरिष्यामः, एतेनास्य ग्रन्थस्याशयो विशेषतः सुगमो भविष्यतीति।



सेवा--नृणामात्यन्तिकनिःश्रेयससिद्ध्यर्थे श्रीमदाचार्यः पूजामार्गाद्धिनः सेवामार्गः स्नेहप्रधानः प्रवर्तितः । अस्मिन् मार्गे स्नेहस्य प्राधान्यं न विधेः । सेवाशब्दार्थः श्रीमदा-चार्यैः सर्वनिर्णयेपि दर्शितः । 'मक्तिशब्दस्य धात्वर्थः सेवा प्रत्ययार्थः प्रेमेति' । अनर्थमूठा-हन्ताममताया नाशं विना चित्तस्य प्रवणं भगवति न भवतीत्येतदर्थे प्रथमं तनुजवित्तज् सेवोपदित्रयते श्रीमदाचार्यः । अहन्तारूपस्य देहस्य ममतारूपस्य वित्तस्य विनियोगो यदा भगवति सर्वाशेन भवति तदा तादृश्यह्न्ताममताया विपरिणामो भवति, वित्तस सर्वतः सम्यन्ये निवृत्ते तस्य भगवति स्थितिभैवति । भगवदीयस्य तदाहन्ताममतापि भगवदीया भवति । सा तु न वाधिका, प्रत्युत परमफलसाधिका । दहवित्तस्य भगवि विनियोगः साक्षाच्छीमद्रोपीजनवल्लमोपदिष्टप्रकारेण महाप्रतिज्ञारूपसर्वस्वसमर्पणद्वारा श्रीमदाचार्यः स्वशरणागतजीवानां कृतः। तदैव ते जीवा मगवदीया मूत्वा ज्ञाननिष्ठजीवानां परमकष्टेनासाध्यं जीवन्मुक्तित्रह्मावबोधरूपमवान्तरफल्यनायासेन प्राप्तवन्तः । एतादक् प्रकारेण चित्तप्रवणद्वारा यदा भगवदीयस्य सेवा मानसी आधिदैविकी भवति, तदा सा खतःफलरूपा भवति । तादशां विरलभक्तानां तु सेवां विना न किमप्यपेक्षितम् । एत-देवोक्त श्रीमागवते 'मधुद्दिदसेवानुरक्तमनसामभवोपि फल्गु'रिति । ईदशी खतःफलरूपा सेवा केवलमगवदनुष्रहेकलम्या । अतोस्मिन् अन्थे यत्फलमुच्यते तत्पृष्टिमार्गीयसेवाया एवः न केवलमर्यादामार्गीयाया वा केवलप्रवाहमार्गीयाया वा। अत्र श्रीहरिराया वा श्रीमदाचार्यः केनलाया मानम्या एव फलमुच्यत इति विचार्य तस्याः फलनयमुक्तवन्तः । श्रीपुरुपोत्तमाः तनुजिनिजसिहितमानसीसेवायाः फलमुच्यत इति विचार्य तस्याः फलमुक्तपन्तः । केचित्युष्टिपुष्टिपुष्टिमर्यादाषुष्टित्रवाहसेवायाः क्रमेण फलत्रयमुक्तमाचार्येरिति वदन्ति । सर्वरिष मिद्धान्तमुक्तान्छीष्रोक्ता सेनोपन्यस्यते । श्रीमदाचार्याणां वाचां निगूढार्थत्वात् विवरण्-काराणां मिन्नभिन्नाधिकारवत्त्वात् याद्दशोधिकारस्ताद्दशी स्कृतिरिति सर्वेषां मतानामाचार्या-श्ववाविरुद्धत्वात् सर्वेषामविरोधस्तु सिद्ध एव । अयं सेनामार्गस्तु केवलप्रेमप्रधानः, नैवात कियाया वा ज्ञानस प्राधान्यम् । मगवद्भाववतां सर्वेपामत्राधिकारः । एतादशी-पुष्टिमार्गायसेनायाः फलत्रयसुच्यते, उत्तममध्यमसाधारणमेदकमेण । तत्रोत्तमायाः फलम-लैंकिकमामर्च्यं पुष्टिपुष्टेः । सायुज्यं मध्यमायाः पुष्टिमर्यादायाः । सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठा-दिषु साधारणायाः पुष्टिपवाद्यायाः । जयगोपालमङास्तु एत्रकमं नैवांगीकुर्वन्ति । तेपां मते तु सायुज्यमेन परमं फलम्, अलौकिकमामध्यादि गौण फलम्। लक्ष्मणमहास्तु असन्तरगान्तरगवहिरगानां सेवानां ऋगेण फलं दर्शयन्ति ।

अटंकिकमानर्थम्;—मगवता सहगानादिसामर्थं सुख्यानामिविनिश्रीकल्याण-राषाः। अटंकिकमजनानन्दानुभवे सन्द्रपयोग्यतेति श्रीगोपेशाः। श्रीमद्रजस्थोक्तरीत्या इतर-प्रमाणागोचरमितरमाधनाप्राप्यं सर्वात्ममानिकटम्यमजनानन्दानुभवटक्षणमिनिश्रीदेवकी- नन्दनाः । भगवतः कोटिसूर्याविरूपस्यास्यन्तिकफलिदित्सायां सर्वलीलिशिष्टसः प्रभोहृद्यप्रवेशे तदनुमवसामर्थ्यमिति श्रीहरिधनचरणाः । सर्वाभोग्यसुधेतिश्रीवल्लमाः । परश्रीपवराणश्रुत्युक्तमगवत्सक्त्पानुमवे 'प्रदीपवदावेश' इतिस्त्रोक्तरीतिकभगवदावेशजा
प्राप्तिववरणश्रुत्युक्तमगवत्सकस्य भगवतः पूर्णस्वरूपानन्दानुभव इति श्रीपुरुपोत्तमाः । तदनुयोग्यता यया रसात्मकस्य भगवतः पूर्णस्वरूपानन्दानुभव इति श्रीशुरुपोत्तमाः । तदनुसारिणश्रानुक्तत्वात् तथैव । साक्षात् श्रीवृन्दावनादौ श्रीशृष्णस्वरूपदर्शनस्पर्शनादिकृतिसारिणश्रानुक्तत्वात् तथैव । साक्षात् श्रीवृन्दावनादौ श्रीशृष्णस्वरूपदर्शनस्पर्शनादिकृतिश्रमत्वितिलाल्लभद्यः । कस्यचिदेतत्सद्वाते कस्यचिदेतदेह्पातोत्तरं वृन्दावनादिष्वलौकिकश्रमत्वितिलाल्लभद्यः । कस्यचिदेतत्सद्वाते कस्यचिदेतदेह्पातोत्तरं वृन्दावनादिष्वलौकिकसद्वातेन प्रियतमभगवत्सक्तम इति जयगोपालभद्यः । भगवत इवालौकिकमेव ज्ञानकियाभ्यां सामर्थ्यं जगद्व्यापारवर्जमिति लक्ष्मणभद्यः । साक्षाद्वगवत्सम्बन्धरूपम् , हीनजीवस्योत्तमभगवता सह साम्येन रती रसोद्वोधश्रेतिनिवृतिटिप्पणीकाराः ।

इदं त्ववधेयम् । अत्र सर्वेषां टीकाकाराणां मतानि प्रायो भिन्नानीत्यतोनुमीयते यदत्राचार्येनं किमपीदमित्यतया विवश्यते । जयगोपालमष्टं विना सर्वेषि टीकाकारा यदत्राचार्येनं किमपीदमित्यतया विवश्यते । जयगोपालमष्टं विना सर्वेषि टीकाकारा अलेकिकसामर्थ्यमुत्तमफठत्वेन मन्यन्ते । नैवेदं फलं जीवकृतिसाध्यम् , परन्तु केवल-अलेकिकसामर्थ्यमुत्तमफठत्वेन मन्यन्ते । नैवेदं फलं भगवता वृत्तेषु विशेषकृपयादीयते । मगवद्गान्यत्वाद्गान्त्यात् तद्या । एतत्फलं तु गोपवधू-किश्च तद्याने तिन्नश्चेत्तं नेव शक्यते, भगवदि च्लाधीनत्यात् तस्य । एतत्फलं तु गोपवधू-सदशस्तवप्रेमात्मकोत्कटमत्त्या परमसंतुष्टेन भगवता विशेषानुप्रह्ण्यापनाय कविद् सदशस्तवप्रेमात्मकोत्कटमत्त्या परमसंतुष्टेन भगवता विशेषानुप्रह्ण्यापनाय कविद् सदशस्त्रवि । कोटिमहाण्डादीनामिखलिनियामकः सन्नप्यत्र स्वेच्लया भक्तमनोत्यपूर्णाय दीयते । अखिलं जगत् खेच्ल्या लील्या नर्तयन्ति परमार्द्रार्द्रो मृत्वा भगवान् । सर्वज्ञो भृत्वापि यशोदायाः भक्तमनोत्यानुसारेण तद्दशः सन् स्वयं नृत्यति मगवान् । सर्वज्ञो भृत्वापि यशोदायाः सिक्ष्यो महामुग्थवत् तिष्ठति । भक्तमम्यरीपं स्वयं रक्षन्निय मक्तापराधक्षमाकरणाय स्वस्थात्रिक्तं कथयन् दुर्वाससं प्रति भक्तवद्यतां प्रकटयति । अर्पिलं विश्वं स्वमायया स्वस्थात्रिक्तं श्रीमन्मानृचरणानां मत्तयित्रयेन स्रोहातिशयेन तद्वशः सन् स्वयं श्रीमध्योदया वन्यवन्नियान्यां भक्तव्यति । श्रीकं विश्वं स्वमायया वन्यवन्नियान्य श्रीमन्मानृचरणानां मत्तयित्रयेन स्रोहातिशयेन तद्वशः सन् स्वयं श्रीमध्योदया वन्यवन्नविष्ठापानां भक्तयति।

१ ननु किमधे मगवानेतावत्कृत्वा बन्धनस्यो जात इति चेत् तत्राह् एवमिति। एवमएकारिणि स्थिति स्वित्रां मगवानेतावत्कृत्वा बन्धनस्यो कृपा करोतीति स्वयं मण्डवस्यता प्रदर्शता। प्रदर्शन-स्थिति प्रयोजनमाह् हरिणेति। सि सर्वेदु सहतां तत्प्रसिद्धार्थमसम्बन्धेन दु सहतृत्वेतिप्रसंगात् ससार-स्थापि प्रयोजनमाह हरिणेति। सि सर्वेदु सहतां तत्प्रसिद्धार्थमसम्बन्धेन दु सहतृत्वेतिप्रसंगात् ससार-स्थापित्य स्थादिति सम्बन्धार्थकृपालुमा प्रदर्शयित। कृपा च सर्वधमधिमिन्यो विलिष्ठेति वक्तु भक्तवस्यता-धार्द्शनेवोत्ता। ननु भक्तया चेद्धमधिमिणामुपगर्द कियते तदा सहस्यस्य प्रच्युतत्वात् फलाभावात् प्रदर्शन-धार्दिनेवोत्ता। नन्त्वेति । सि सि स्वया एवं, न वेनाप्युपमद् । अनेन फलसाधवरव-भिष व्यर्थ स्थादिलादावयाह् स्वयर्थनिति। नन्त्वेते कृते अन्यो महान् ब्रह्मादिनं गस्यते, ततो माहात्म्यस्य मुक्तम्। फलस्यतमाह कृष्णेनेति। नन्त्वेते कृते अन्यो महान् ब्रह्मादिनं गस्यते, ततो माहात्म्यस्य मुक्तम्। फलस्यसाह्यस्य सस्यदे स्थारे वत्त इति। तत्तद्रपिष्टातृदेवतासिहित सर्वे यस्य व्यूनभावाय तथा फलस्यसाह्यस्य सस्यदे स्थारे वत्त इति। तत्तद्रपिष्टातृदेवतासिहित सर्वे यस्य वत्ते। अतो नात्र्यभावन केनियद्दिप कर्त् शक्यभिति भाव। नेमं विरिञ्चो न भवो न श्रीरप्यगसंश्रया जनत् वते। शतो नात्र्यभावन केनियदिप कर्त् शक्यभिति भाव। नेमं विरिञ्चो न भवो न श्रीरप्यगसंश्रया असद्द स्थारे हित्ते। एव स्वमनोर्थे विद्ये-।

दामा बद्धो भवति । ईद्दशं किञ्चित्प्रकारकं सामर्थं यत्र भक्त्यतिशयेन प्रेमातिशयेन भगवान् भक्तवस्यः सन् तत्कामान् पूर्यति तत्र प्रकटीभवति । इदमेवोत्तमं फर्ठ श्रीमदाचार्याणामभिष्रेतमिति नात्र संशयः । श्रीमदोक्कलनाथानां श्रीमत्युरुपोत्तमा-नामप्ययमेवाभिप्रायः । 'सोश्वते 'श्वितिरपि भक्तस्य विविधरसमोगचतुरेण रसेश्वरेण भगवता सह भोगं निरूपयन्ती भक्तस्य प्राधान्यं भगवतो गौणत्वं स्पष्टमेव कथयति। प्राप्तं फलं यावत्पर्यन्तं स्वाधीनं न भवति तावत्पर्यन्तं तस्य फलत्वमपि न प्रकटी-मवति । रसशास्त्रेपि रसाधिक्ये पुंमावः प्रतिपाद्यते । अर्थोक्करावती गौणरवं मक्तस प्राधान्यं यत्र भवति तत्रैवालैकिकसामर्थ्यं प्रकटीभवति । स्वस्य स्वातक्यं पालयन् भक्ताधीनो भूत्वा तन्मनोरयान् पूर्यन् खस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वं महामाहात्म्यं च प्रकटीकुर्वन् मगवान् श्रीकृष्ण एव परमफलरूपोऽलौकिकसामर्थ्यरूपः श्रीमदाचार्याणां हृदयशेषे नित्यं रमते स्म । वहिरपि श्रीमदाचार्याणां सन्निधौ अखिठठीठाविशिष्टो भगवान् कृष्णो रममाणः प्रकटतया भक्तवश्यतां प्रदर्शयम् निरन्तरं खदृग्विपयो भवति । एताहर्श भगवतः परमं फलं वान्मनसागोचरं सत् शब्दैः कथं प्रतिपाद्यितुं शक्यते। अनुभवेकवेद्यत्वात् तस्य । अत एवाचार्यः तादृश्विगृहत्वप्रदर्शनाय 'अहोकिकसामध्यं'-मिति परमनिगृहशब्दप्रयोगः कृत इति प्रतिभाति । अत्रापि सर्वेषां टीकाकाराणाम-विरोधस्त अनुक्तसिद्ध एव । सर्वेषां मिन्नाधिकारवत्वात् भगवतः स्वतंत्रेच्छत्वाच कीद्शं दानं भगवान् करिप्यति तन्न ज्ञातुं शक्यत इति । श्रीपुरुपोत्तमचरणैस्त अविरोधप्रकारो-तिसुन्दरतया प्रतिपादितः, अतस्तदेवास्मामिरत्रानूद्यते । एतत्सर्वे भगवतो नानाविध-प्रवेशहेतुकत्वाद्भगवदिच्छायाथ ज्ञातुमशक्यत्वादुपपन्नमिति ।

सायुज्यम् ; सह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, सहभावः गोपाना-मिवेति श्रीकल्याणरायाः । मक्तया मामभिजानातीत्युक्तो मगवत्स्वरूपे छय इति श्रीगोपेश-श्रीदेवकीनन्दनश्रीपुरुपोत्तमाः लाल्स्मद्दाश्च । विवृतिटिप्पणीकारा अपि तथैव । संयोगातु-मनसामध्यम्, मगवता सह सततिशितिरेव सार्वदिकसंयोगरसानुमव इतिशीहरिधन-चरणाः । सोश्रुत इतिश्रुत्युक्तसहभावेन भगवता सह मोग इतिश्रीवसमाः । शुद्धपुष्टिमार्गीयं भेदमम्बन्धपटितं केवलेन हि मावेनेत्यादिवान्येरत्युत्तमकृपया महामावज्ञानवैराग्यनिरपेक्ष-प्रेगासक्तिव्यसनक्रपकेवलमायजनितमगवत्सहमावविशिष्टसार्वकालिकसर्वका**मभोगरू**पमिति जयगोपालमहाः । उमयविधमपि सायुज्यमितिलक्ष्मणभट्टाः । तथा चात्र द्विविधं सायुः च्यम्। रूडायंकं योगिकार्यंकं च । तत्राद्यं ज्ञानिमृत्रितानामेकत्वरूपम्, अभेदरूपं भेदात्मन्तामात्रक्ष्पमारमनेत्रयम् । शुद्धमकानामप्रम्, भेदतस्तद्वतासित्वतस्तदानन्दानु-मतात्। पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणानि विद्यायेद स्वारमनीय केवछेन तदानन्दानुभयः,

१ यत्र च अत्यस्य स्थातन्त्रमं तर्रच्छातुनारेण अगयरकृतियेचा दामोद्रसीष्टायां सा पृष्टि । नि. १०३.

अपरत्र सहैव तैरिति सार्थकतेषाम्, अन्यत्र नेति । अत्रापि पूर्ववद्विरोधस्तु सिद्ध एव । च्याच्यानस्य प्रकारद्वयम् । एकं शास्त्रीयम् , अपरं भक्तिमार्गीयम् । श्रीहरिरायादयो मिक्तसाणीमनुष्ट्य यौगिकार्थकं सायुज्यमङ्गीकुर्वन्ति । श्रीपुरुपोत्तमादयः शास्त्रीयसरणी-मनुसरन्तो रूढार्थकं सायुज्यमङ्गीकुर्वन्ति, तथापि यौगिकार्थसायुज्यग्रहणे नैव तेषां प्रद्वेषः, प्रत्युत सम्मतिरिप वर्तते, यतः तैरिप निवन्धे 'आदिमूर्तिः कृष्ण एव सेव्यः सायुज्यकाम्यये'त्यत्र तथैव सायुज्यशब्दो यौगिकार्थे व्याख्यातः । श्रीपुरुपोत्तमरीला विचार्यमाणे इदं सायुज्यं पुष्टिमर्यादायाः फलं भवति । श्रीहरिरायरीला विचारिते तु इदमपि फठं मानसाः शुद्धपुष्टेरेवेति भेदः। अत्रेदमपि ध्येयम्, शास्त्रतीता जीवस प्राप्यफलस्य विचार्यमाणे सायुज्यपर्यन्तं बुद्धिरारोहति, तदतीते अलौकिकसामध्ये तु न । अत एवाचार्याः प्रायः सर्वत्र फलं निरूपयन्तः सायुज्यशब्दं प्रयुक्षन्ति । खस्मिन् लयं कारियत्वा अनुग्रहिवशेषेण पृथगाविभीवियत्वा यदा फलं दातुं प्रभुरिच्छति, तदा मक्तस्य तदनुमवोपि नैव खरूपेण, परन्तु भगवत्कृततस्त्रवेशहेतुकः, प्रसुरेव तस्यानुभवात्मा तदैव भवति । तस्यामवस्थायां यत्र सर्वोपि व्यवहारो भगवदीय एव, आत्मत एव इदं सर्वम्, तत्र द्वैताद्वैतयोः प्रश्नो नैवोत्तिष्ठति । तथापि भेदेनानुभवं तिना मक्तिरसस्यानुभवो सामा-न्यतो न भवतीति विचार्य श्रीगोकुलनाथश्रीहरिरायादिभिद्वैतविशिष्टाद्वैतपक्षः कचिदुप-न्यस्तः । वास्तवं श्रीमदाचार्यप्रतिपादितं शुद्धाद्वैतमेवाखण्डितं तेषां मते भवति । तथापि तत्पक्षमतुस्त्य तेः सायुज्यशब्दस्तथैव यौगिकार्थे व्याख्यातः । अतो न कुत्रापि विरोधः । अत्र जयगोपालमहास्तु श्रीहरिरायवत् सायुज्यशब्दं यौगिकार्धकमङ्गीकुर्वन्तः सायुज्यमेव परमं फलमलौकिकसामर्थ्यादि गौणं फलमिति मन्यन्ते, तन्नैवास्माकं मन-सायाति। विषयोगस्य परमफललं संयोगस्य मध्यमफललं यच्छ्रीहरिधनचरणैः प्रोक्तं तदपि परमाग्रहेण खण्डयन्ति । परन्तु तत्रापि दृष्टिभेदत एव विचारवैपम्यं भासते । श्रीहरि-रायादयः विश्वयोगमेव परमफलत्वेन मन्यन्ते, संयोगादयस्तेषां मते व्यभिचारिमावाः, वित्रयोगस्तु स्थायिमावः । श्रीमत्मभुचरणाः संयोगं परमफलत्वेन मन्यन्ते, तत्र संयोगः स्यायिमावः, विषयोगादयः व्यभिचारिमावाः । आचार्योस्तु 'आन्तरं तु महाफठ'मिस्यत्र विषयोगस्य महाफ्रहत्वं द्शीयन्ति । अत्र विरोधस्तु नैवाणुरपि । आचार्याणां विषयोगस्यत्वात् श्रीमत्प्रसुचरणानां संयोगस्यत्वादुभयस्येण प्रमुः फलस्येण उभय-द्वारा प्रकटीमवन् स्वीयानां मनोरथान् पूर्यिण्यन् निजां सुधां वर्षयिष्यति कथं केति न ज्ञातुं शक्यते । अतः सर्वमत्र प्रतिक्षणनूतनत्वात् रमणीयमेव । किन्न, रसरूपः प्रभुरेव परमं फलम्। रसस्रोमयदलविशिष्टत्वात् संयोगरूपेण विष्रयोगरूपेण वा फलत्वं तस्य नैव व्यभिचरति । यस्य निष्ठा निप्रयोगे भवति स तं प्रधानीकृत्य संयोगं मध्यमफललेन मन्यते, यथा श्रीहरिरायादयः । यस निष्ठा संयोगे मनति स तं प्रधानीकृत्य विप्रयोगं मध्यमफलत्वेन मन्यते, यथा जयगोपाछादयः । श्रीमदाचार्यास्त्भयदलविशिष्टमि प्रभुखक्तपं परमफलक्तपं मन्वानाः विष्रयोगस्य कचित्राधान्यं दर्शयन्ति, कचित्संयोगस्य । उभयस्य परमफलत्वे तु नैव सन्देहः, तथापि यादशं भगवता दानं तादशी रुचिरुत्पवते । अतो भगवतो रसक्तपत्वात् तस्य च भावविभावानुमावैः पुष्टत्वात् , स्वपूर्णप्राकत्यकरणायै-वात्र विनिधमतप्रदर्शनं भगवता स्ववृतभगवदीयद्वारा कृतिमिति प्रतिभातीति सर्वं समञ्जसम् ।

सेवोपयिकदेहो वैकुण्ठादिषु;—सेवायां कियमाणायामेवानुप्रहविशेपाभावात् साक्षात् सेवानुपयोगे अन्यैः तादशसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः कियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्बन्धः तद्वत्पक्ष्यादिशरीरप्राप्तिरितिश्रीहरिधनचरणाः । सुहीनः पुरुपस्त्रीपशुपक्षिवृक्षाद्याकृतिः संस्थानविशेष इति श्रीपुरुपोत्तमचरणाः। व्यापि-वैक्षण्ठादौ पार्षदादिदेहप्राप्तिरिति छाल्र्भद्यः । 'गोकुछं वनवैकुण्ठमितिकृष्णोपनिषदुकेः अपञ्चातीतभगवित्ववासस्थानं व्यापिवेकुण्ठान्तर्गत बृहद्दनं नन्दीश्वरं चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्रीमद्रोवर्धनादि च । तत्र सायुज्यफलादानेधिकारः सेवौपयिकदेहरूपो वायवा भवतीत्यर्थः । वैकुण्ठान्तरस्य गुद्धपुष्टिमार्गीयफलरूपमगवल्लोकत्वाभावाद् गोकुल-सैव ताद्रग्मगवछोकत्वाद् वैकुण्ठपदेन श्रीगोक्कलम्, आदिपदेन वृन्दावनादिकं चामि-श्रेतमितिजयगोपालभट्टाः । अप्राकृतमृतभौतिकतृणलतौपधिवृक्षपशुपक्यादिदेहः कारात्मा, तत्र सेवोपयोगी घोष्यः, वेकुण्ठपदेन मुख्येऽमुख्ये च । आदिपदेन स्वर्गादिषु विष्णोः स्थानेष्वपि तथेतिलक्ष्मणमद्याः । अलौकिकदेहनयोगुणादिकमितिविवृतिटिपणी-काराः । रमाप्रार्थितवैकुण्ठक्षीरोदश्वेतद्वीपेषु मगवरसेवायोग्यदेहप्राप्तिरितिश्रीगोपेशाः । तथैव श्रीदेवकीनन्दनाः । आदिपदेन श्रीमथुरावृन्दावनादिक त्राह्ममितिश्रीवलमाः । आदिपदेन मूलोके उद्भवादीनामिव गवादीनामिवेति वा सेवोपयोगिदेहप्राप्तिरितिश्रीकल्याण्रायाः ! अत्रेदं ज्ञेयम् । श्रीगोपेशाः श्रीदेवकीनन्दनाः कमेण मयीदामकेः प्रावाहिकमकेः फलं वदन्ति, अन्ये तु पुष्टिभक्तेः साधारणभक्तेर्वा फलं वदन्तीति दृष्टिमेदतस्तारतम्यम् ।

उद्देशः—सेवायां कियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरितिश्रीकल्याणरायाः । मनसः सेवायां कियमाणायामुद्धृष्टो वेगः, सर्वथा तत्रास्थिरता वाहिर्मुख्यमितिश्रीहरिधनचरणाः । मनसो नयपरतेतिश्रीप्रहभाः । उचेभयं चलनं वा, सेवायां कियमाणायां दुष्टादिभ्यो मनसो गयं पापादिना युद्धेश्वाञ्चल्यमितिद्विप्रकारकमुद्धेगं श्रीपुरुपोत्तमा आहुः । भगवन्त्रसेपाममये चित्तहेशप्रद्धाञ्चल्यमितिद्विप्रकारकमुद्धेगं श्रीपुरुपोत्तमा आहुः । भगवन्त्रसेपाममये चित्तहेशप्रद्धाञ्चल्यमितिद्विप्रकारकमुद्धेगं श्रीपुरुपोत्तमा आहुः । अन्ये त निशेषं न कत्रनाहुः । अन्ये त निशेषं न कत्रनाहुः । अपमुद्धेगः सेपायां प्रतिवन्धरूपत्वात् त्याज्यः । आचार्याः प्रथममुद्धेगादित्रयं ससाधनं त्याज्यत्वनेभित्रये तत्त्याज्यत्वात्याज्यत्वनिमागं च कृत्ता पश्चाद्धयोः साधारणप्रतिवन्धन्ति स्वागियोः त्याज्यत्वं निरुपितान्तो न तृद्धेगम्यापि, अत उद्धेगस्य किथिद्धिन्न एव अन्याज्यत्वगि स्वागि श्रीपुरुपोत्तमाम्तम्या अनुकोः कारणं दर्शयन्त उद्धेगम्यापुकांशेन

प्रतिचन्धः — सेवासमये ठौकिकवैदिककार्यान्तरासिक्तरन्यकृतान्तरायादिश्चेतिश्री-कल्याणरायाः श्रीहरिरायाश्च । वेदनिन्दा म्लेच्छविष्ठघिष्ठिष्ठविनितोषद्रवश्चेतिश्रीगोपेशाः । कायसान्यपरतेतिश्रीवल्छभाः । तत्प्रतिकृलो निग्रह इतिश्रीपुरुपोत्तमाः । सेवायां क्वौ सत्यामपि तत्समये ठौकिकवैदिककार्यकादिकार्यासिक्तिक् इतिश्रीपुरुपोत्तमास्तदनुसारिण्या । प्रतिवन्धकं तूदासीनं दुःखसुखे प्रयच्छतीतिलाद्मद्दाः । अयं प्रतिवन्धो दिविधः । साधारणो भगवत्कृतश्च । साधारणो सुद्धा त्याज्यः । भगवत्कृतस्तु न । भगवत्कृत-प्रतिवन्धे तत्त्विधिरिविवेको साधनक्त्पौ, तेन फलं शोकामावः, न मुक्तः । विशेषस्तु स्पष्टः, टीकासु दर्शितत्वादशानुपयोगित्वाद् विस्तरभयाच नानूद्यते । तत्त्वनिधीरक्तप आसुरत्विविश्वयः, भगवान् फलं न दास्यतीति विवेकश्च स्पष्टतया टीकाकारेरनृदितौ ।

भोगः — ठौकिकाठौकिकमेदेन द्विविधः । ठौकिकस्याज्यः । ठौककभोगस्तु गृह-त्यागं विना न सिध्यतीत्यतो 'भोगामावस्तदेव सिध्यति यदा गृहपरित्याग' इत्याचार्ये-रुक्तम् । अठौकिकभोगस्तु ग्राह्यः । भगवित्रवेदितानां भोगोऽठौकिकभोगः । अठौकिक-सामर्थ्यमिति प्रायः सर्वे वदन्ति, श्रीविष्ठभास्तु प्रथमफठं सेवोपयोगिदेह इति वदन्ति । भगवत्समरणसहितकृतभोगस्तु नैव वाधकः ।

एवं सेवायाः फलं बाधकं चोकत्वा आचार्याः खोक्तेः सर्वदा मावनमुप-दिशन्ति । यद्यपीयं मावना न खकृतिसाध्या तथापि कर्तय्येति तथैव सर्वेरनृद्यते । गुणक्षोमेपि तद्भावनमेव कर्तव्यम्, अन्यत् सर्वं मनोभ्रमः। गुणक्षोभशब्दस्तु टीका-कारैद्धिंश सामान्यतो व्याख्यातः । केचिदशुपुलकादिक्षोभ इति वदन्ति, अन्ये तु सत्त्वरजस्तमसां क्षोभ इति वदन्ति । उमयथापि भगवच्छरणभावनमेवाचार्याणां स्पष्टम्-भिमतमिति तु नैव सन्देहः । तदीयैरिप तदेव कर्तव्यम् , फलायिलम्बाय, यतोञ्जना जीवानां पुष्टिमयीदायामेवाङ्गीकारः । यथाहुः श्रीहरिधनचरणाः 'साम्प्रतं तु पुष्टिमयी-दायामेवाधुनिकानामङ्गीकाराङ्कजनसिद्धिविलम्बसङ्गावेन तावत्पर्यन्तं प्रोपितभर्तृकाया इव फुलप्रतिवन्धमावनं सर्वदा कार्यं मिति । अत्राचार्यरुक्तं 'अवस्येयं सदा भाव्या सर्व-मन्यन्मनोभ्रमः' इति वाक्यं पुष्टिमार्गीयसाधुनिकस्य कीदशं कर्तव्यमिति स्पष्टतया ज्ञाप-यति । सर्वप्रमाणातीतो वान्मनसागोचरः सर्वतत्रस्वतत्रो भगवान् केनचित्साधनेन प्राप्यते इति तु नैव वक्तं शक्यम्। अत एव मगवस्रापकत्वेन किश्वित्साधनं भगवद्तिरिक्तं प्रष्टिमार्गे वर्तते इत्यपि तु वक्तुं नेव शक्यम् । साम्प्रतं वेदमार्गस्य प्राय उत्सन्नत्वात् सोपि भक्ति-मार्गस पुष्टिमार्गसाङ्गत्वेनात्रैव प्रविशति । अतः पुष्टिस्थितो भगवान् मर्यादास्थितसाध-नैर्नेव प्राप्तुं शक्यते, अत एवोभयया पुष्टिमार्गस्य निःसाधनत्वं स्फूढं प्रतीयते । तथापीदं विचारणीयम् । श्रीहरिरायश्रीपुरुपोत्तमादिसिर्धुनातवतारद्शा प्रचलति प्रतिपायते, सांप्रतं जीवानां पुष्टिमार्गीयाणामङ्गीकारोपि पुष्टिमर्यादायामेव मवतीत्यपि तैरेवोच्यते ।

तेन यद्यपि जीनेर्भगन्त्रेरणं निना किमपि कर्तु स्वयंहेन नेव श्वन्यते, तथापि मगवत्रेरणया मगवद्दहेन यच्छन्यं भवति तद्वश्यं कर्तव्यम्, स्विनर्वाहाय प्रोपित मर्तृकावत् । यद्यपि एतत्फलरूप मावन भगनत्कर्तृकमेव तथापि एतदेव भगवच्छरण-मानन कर्तव्य न तु तृप्णीं स्थेयम् । पुष्टिमार्गस्य भगवद्भपत्वाद्भगवतो विरुद्धधर्माश्रयवत्वात् तस्यापि तथात्वादस्मिन् मार्गे भासमानो विरोधोपि विरोधाभास इवालंकाररूप एन । साधन फलरूपो भगवानेव । तथाहुः श्रीमत्यभुचरणा निवन्धे 'भक्तिमार्गे तु भगवान् स्वत एव यदा मक्तेष्ठ सव सम्पादयति स्वीयत्वेन, तदा भक्तः स्वाङ्गीकार सर्वात्मना ज्ञात्वा स्तुत्या-दिषु स्वाधिकार जानाति ततः स्वौति । अथना सर्वात्मना स्वांगीकारज्ञानेनान्तरानन्दे पूर्णे वहिरपि सर्वेन्द्रियेषु शाकव्यसमये वाचि स निर्गच्छन् स्तुतिरूपो भवती'ति। यावन्ति साधनानि तानि न भगवत्थापकाणि, तेषां स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वात् । विशेषस्त स्वलसकोचाद् गुजर्रानुवादे प्रतिपादियण्यत इति ।

### ॥ श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥

मार्गशीर्षहण्यनवमी, श्रीमत्त्रभुचरणत्रावक्योत्सव

मूलचन्द्र तेलीवाला । धैर्यलाल सांकलीया ।



### श्रीमद्रञ्जभाचार्यचरणाः ।



### सेवाफलम्।

यादशी सेवना प्रोक्ता तिस्त प्रे फलमुच्यते।
अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥
फलं वा द्यिकारो या न कालोत्र नियामकः।
छहेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यान्तु याधकम्॥२॥
छकेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यान्तु याधकम्॥२॥
अकतेव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिने हि ।
अकतेव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिने हि ।
यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम्॥३॥
वाधकानां परित्यागो भोगेष्येकं तथा परम् ।
निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदा ॥४॥
सविप्रोल्पो घातकः स्याद् चलादेतौ सदा मतो ।
हितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥६॥
न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये याथकं गृहम् ।
अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोन्नमः॥६॥
तदीयरिप तत् कार्य पुष्टो नैव विष्टम्ययेत् ।
गुणक्षोभिष द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥
कुस्रष्टिरत्र चा काचिद्वत्पचेत स वे स्रमः॥७॥॥
इतिशीमदृत्याचार्यच्यणप्रकटितं सेवाफलं समाप्तम्॥

#### ॥ श्रीनाधजी ॥



### सेवाफलविवरणम्।

सेवायां फलत्रयम् । अलौकिकसामध्यम् , सायुज्यम् , सेनोपैयोगिदेही वैकुण्ठा-दिपु । सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम् । उद्देगः प्रतिबन्धो भोगो वा । त्रयाणां साधनपरिसागः कर्तव्यः । भोगो द्विविधः । छौकिकोछौकिकश्च । तत्र छौकिकस्याज्य एव । अछौकिकस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविशति । प्रतिबन्धोपि द्विविधः । साधारणो भगवत्कृतस्र । तत्र आद्यो बुद्धा स्वाज्यः । भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धः तदा भगवान् फलं न दास्यतीति मन्त-ध्यम् । तदा - अन्यसेवापि व्यर्था । तदा आसुरोयं जीव इति निर्धारः । तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेति विवेकः । नतु साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाह 'सविझोल्पो धातकः स्या'दिति । सविझत्वादल्पत्वाद् भोगस्याज्यः । 'एतौ सदा' प्रति-यन्थको। दितीयो मगबत्कृतप्रतियन्धः। ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभावाधमाह 'दितीय' इति। आधफ्छाभावे भगवतो दाहत्वं नास्ति, तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवति । भोगा-भावसदैव सिध्यति यदा गृहपरित्यागः ॥

#### इतिश्रीमद्रष्टभाचार्यचरणप्रकटितं सेवाफलविवरणम् । १ सेबापियकदेह इलपि पाट ।

### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## सेवाफलम्।

### श्रीकल्याणरायविरचितसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

श्रीमदाचार्यमार्गेण सेव्यमानोस्मदीश्ररः । निवारयतु नैस्तापान् सुखसन्दोहसिद्धये ॥ १ ॥

श्रीमद्रहामाचार्यमार्गीक्तप्रकारेण सेव्यमानी भगवानितोधिकं किश्चित् दास्पति मुक्तिमेव वेति सन्दिग्धचेतसां समाधानार्थं श्रीमद्रलभाचार्याः सेवासिद्धौ निरूपयन्ति चादृशी सेवनेति ।

## यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

भक्तिमार्गे सेवा मया यादशी प्रकर्षणोक्ता 'चेतस्तत्प्रवणं सेवे'ति तत्सिद्धी सत्यां यत् फलं भवति तदुच्यते ।

अस ग्रन्थस गूढार्थत्वाद्विवरणमपि श्रीमदाचार्याः कृतवन्तः ।

सेच्यमानो भगवान् प्रसादानुसारेणोत्तममध्यमसाधारणप्रकारेण फलं प्रयच्छतीति त्रैविध्यादिवरणे सेवायां फलत्रयमित्युक्तम्।

तत्रोत्तमं फलमाहुः अलीकिकसाम्रथ्यमिति । भगवता सह गानादौ सामध्यी, सुख्यानामिव । मध्यमं फलमाहुः सायुज्यमिति । सह युनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यं सहभावः, गोपानामिव । साधारणं फलमाहः सेवोपयोगी देहो चेञ्जण्ठा-दिष्विति । आदिपदौद्रुरोके उद्भवादीनामिव ।

सेवासिकी सत्यां यदि भगवानलैकिकं देहादिकं सम्पादयति तदा फलविषयको मनोरयोन्योपि सिध्यतीसाहुः अस्त्रीकिकस्येति ।

अलीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनीरथः ॥ १॥

अलौकिकस्य गोग्यस्य शरीरादेदीने सनि अधिकारसम्पत्ती सत्यां पूर्वीकं फलं भाभोतीत्यर्थः । हीति युक्तश्चायमर्थः । एतत् फलं साघनानां साघनासाध्यत्यात् । चोप्पर्थे । गरापानिति पाठः । २ मेवापलविद्वायिति पाठः । ३ भूलोकेषु गवादीनामिविति पाटः ।

चाल्प इतिपाठे साधारणहीनमध्यमयोः कथिबिरिसद्भाविष भगवद्दानं विनोत्तमं फलं न सिध्यतीत्वर्थः ॥ १ ॥

कालकर्मयशादिदं कदाचिद्धवेदिलाशंक्याहुः फलं वेति ।

फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

भजनानन्द्रुक्षणफले तद्धिकारयोः कालो नियामको दाता प्रतिवन्धको वा न भवतीत्यर्थः ।

सेवासिद्धौ व्यवस्थया फलमुक्त्वा सेवासाधनदशायां वाधकान्याहुः उद्देग इति।

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यानु वाधकम्॥२॥

सेवायां कियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरुद्धेगः । सेवासमये हौकिकवैदिककार्यान्तरासक्तिः अन्यकृतान्तरायादिश्च प्रतिबन्धः । भोगो विषयाणाम् ।

एते त्रयः प्रत्येकं वाधकाः । तेनैतेषां साधनपरित्यागः कर्तव्यः। भोगो विविधः। लौकिकोऽलौकिकश्च। लौकिको लोकसिद्धः । यथा लोकाः स्वार्थ- मुचावचान् पदार्थानानीय भोगं कुर्वन्ति स लौकिको युद्ध्या स्याज्यः । एतेन श्रुतिस्मृतिपुराणादिसिद्धो भोगो व्यावर्तितः। अलौकिको भगवदतः अम्बरीपादेखि । स तु साधारणमध्यमोत्तमफलेषु प्रथमफले प्रविश्वित, यथा सेवोपयोगिदेहं दला सेवां कारियला प्रसादत्वेन दत्तानां भोगं कारयित भगवान् स अलौकिकभोगो न त्याज्यः। प्रतियन्धोपि विविधः। साधारणो भगवत्कृतः । तत्र साधारणः पूर्वमुक्तः। स युद्ध्या त्याज्यः। यस्य यत्साधनस्य च प्रतीकारो न सम्भवति स भगवत्कृतः। स यदा भवति तदा भगतान् फलं न दासतीति ज्ञातव्यम् ॥ २॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि। यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम्॥३॥

अकर्नव्यं भगवतः। अस छोकस्य निवरणं भगवत्कृतस्त्रेदित्यारम्य विवेक इत्यन्तम्। तदान्यसेवापि व्यथिति। महादेवनारदादीनां मित्तदातृहतश्रमणान्महादेवाः दिमेन्यां सेनातरफलमिद्धिभिन्यितीत्यायया कृता महादेवादिसेवापि व्यथी, नैतरफलसाः थिकेत्ययं। तदिति। तदा आसुरः आसुरानेशवान् आसुरमाननान् वायं जीव इति निधारो निध्य इत्यथः। जीनम्यासुरत्वे सेनायां प्रवृत्त्यतुपपत्ते। तदा कथ ममेनं भवतीति ज्ञानमार्गेण श्रमणमनननिद्ध्यामनानि छुनेता स्त्रेयमित्यथः। यथा तत्त्वनिर्धारे मवति तथायं निमेने वा माधने इत्यथः। अनायं मानः। दुःमगाद् यादिर्धन्ये मक्तापराधे वा श्रतियन्य परोति तदा अन्ययेत्रया स्त्रते वा मुख्य फल न भवतीत्यथः॥ ३॥

नतु साधारणो हौिकको भोगः किमधे त्याज्यः, भोगेनैव सेवा कर्तव्येत्याशंक्याहुः सविद्योलपो घातक इति ।

स्विन्नोल्पो घातकः स्याद् घलादेतौ सदा मतौ। हितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥४॥ घाषकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्। निःमत्युहं महात् भोगः प्रथमे विश्वते संदा॥५॥

सविद्यालात् सर्वथा न सिध्यति । जायमानोप्यल्पसुखजनको भवति, भावपातकोपि भवति, अतस्त्याज्यः । नतु सावधानतया श्वितेन भोगप्रतिवन्धकरो विस्तित अतस्त्याज्यः । नतु सावधानतया श्वितेन भोगप्रतिवन्धको सम्मतावित्यर्थः । आहुः सावधानेपि मोगप्रतिवन्धौ वस्तुसामध्यदिव प्रतिवन्धको सम्मतावित्यर्थः । आहुः सावधानेपि मोगप्रतिवन्धौ वस्तुसामध्यदिव प्रतिवन्धको सम्मतावित्यर्थः । योगप्येकं वावकानामितिश्लोक एवं योजनीयः । वाधकानां परित्यागः कर्तव्यः । भोगप्येकं वावकानामितिश्लोक एवं योजनीयः । वाधकानां परित्यागः कर्तव्यः । यो निःप्रत्यृहं यथा स्थातथा पर्तेतुत्वमित् भोगः प्रथमे प्रविश्वति । पूर्वं व्याख्यातमेतत् । ज्ञानस्थितीति । ज्ञानमार्गेण स्थात-श्चित्वावि प्रतिवन्धे या चिन्ता तेदमावार्थमित्यर्थः । अत्रायं मावः । पूर्वं ज्ञानमार्गेण स्थात-श्चित्यात् । अञ्चना श्रीहाण्यप्रसादाभावान्युक्तिरिप न भवतिति स्वस्य संसारिनश्चयात् व्यक्तियत्यर्थः । नतु पूर्वकृतसेवायाः सत्त्वात् फलं कथं न मवेदित्यागं-फलार्थं चिन्ता न कर्तव्यत्यर्थः । नतु पूर्वकृतप्रतिवन्धेन फलाभावे कायवाञ्चनोभित्तः क्याहुः आच्यति । आधेन भगवता मगवत्कृतप्रतिवन्धेन फलाभावे कायवाञ्चनोभित्तः क्याहुः आच्यति । आधेन भगवता मगवत तदा सा सेवा नाधिदैविकी भवति, भगवद्गामिनी भक्तापराधादिना भगवांश्चेत्तं न मन्येत तदा सा सेवा नाधिदैविकी भवति, भगवद्गामिनी मक्तापराधादिना भगवांश्चेतां । द्वितीय इति । द्वितीयो भगवत्कृतः प्रतिवन्धस्तिमिन गृहासित्तिपरित्याग इत्यर्थः । द्वितीय इति । द्वितीयो स्वया त्याज्येत्यर्थः ॥ ४ ॥ ५ ॥ सित फलं कथ स्थादिति चिन्ता संसारिनश्चयान् सर्वथा त्याज्येत्यर्थः ॥ ४ ॥ ५ ॥

न्तु प्रतिवन्धसाधारणभोगयोः सत्त्विपि साधनकरणे फलं खादित्याशंक्याहुः न स्वाद्ये इति ।

न त्वादो दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्। अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

आद्ये भगवरकृतप्रतिवन्धे भगवतो दातृता नास्ति । तृतीये साधारणभोगे गृहासिक्तर्याधिकेत्यर्थः । अवद्ययगिति । इयं रीतिरवश्या, कर्तुमशक्यापि फलार्थं सदा कर्तव्यत्वेन भाव्या । अन्यत् सर्वसाधनं मनोप्रमः स्वान्तप्रीन्तिरित्यर्थः ॥ ६ ॥ कर्तव्यत्वेन भाव्या । अन्यत् सर्वसाधनं मनोप्रमः स्वान्तप्रीन्तिरित्यर्थः ॥ ६ ॥

नतु भगवदीयानां स्वत एवेतत्फलं भविष्यति किमधे पूर्वोक्तं कार्यमित्याशंक्याहुः तदीयैरिति ।

९ दुष्टमितिपाडः । ३ तद्भावार्थमितिपाठ ।

## तदीयैरिप तत् कार्थं पृष्टौ नैव विलम्बयेत्।

भगवदीयैरिप पूर्वोक्तसाधनं कार्यम् । मर्यादायामंगीकारात् । ननु भक्तिमार्गप्रवेश-मात्रेण क्षचित् फलं दश्यत इत्यत आहुः प्रष्टाविति । पुष्ट्यंगीकारे तु भगवान् विलम्यं नैव कुर्यात्, तेन शीधं फलसिद्धिरित्यर्थः ।

रजस्तमोभ्यां मनसः क्षोमेपि एतदेव साधनं कर्तव्यत्वेन द्रष्टव्यमित्याहुः गुण-

गुणक्षोभेषि द्रष्टन्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

मम निश्चय एतावानेवेत्याहुः मे मितिरिति॥ ७॥

ननु साधनानां बहुनां सत्वात् किमिति एतदेव साधनमित्यत आहुः कुसृष्टिरत्रेति।

कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पद्येत स वै भ्रमः॥ णा॥

अत्रास्मिन्फले कुस्रिष्टिः कुत्सितानां साधनानां या सृष्टिः कल्पना उत्पन्ना सात् सा अम एव इत्यर्थः ॥ ७॥ ॥

सेवाफलोक्तिविवृतेः स्वाचार्याणां यथामति । कृता कल्याणरायेण विवृतिः स्वसुखाय च ॥ १॥

इतिश्रीवहाभचरणैकतानश्रीकल्याणरायविरचिता सेवाफलोक्ति-विवृतिः समाप्ता।

#### र्थाकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनबङ्घमाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः।

## सेवाफलम्।

### चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतिटिपणीसमेतम् ।

खमार्गोक्ततनुवित्तजायाः सेवाया मानसीसेवाफलमिति सिद्धान्तमुक्तावल्यां श्रीमदा-चार्यचरणोक्तिनिवन्धे तु भक्तिः खतन्त्रा शुद्धा च दुर्लभेति न सोच्यत इत्युक्तेः स्निद्हानान् खातुपदिशन्ति ।

यादशी सेवना शोक्ता तत्सिद्धौ फलसुच्यते।

चाहकी यत्प्रकारिका सेवना सेवा मोक्ता खग्रन्थेषु पृष्टिपृष्टिपृष्टिमर्यादामर्था-दाभेदैर्मया विविच्योक्ता तत्सिद्धौ तैस्यां खफलजननस्ररूपयोग्यतायां सत्यां तत्प्रकारकं फलमुच्यत इत्यर्थः ।

तत्र प्रथमं भगवदर्थं निरुपधिसर्वखनिवेदनपूर्वकं तत्रैव खदेहविनियोगे प्रेम्णि जाते यन्सुख्यं फलं भवति तदाहुः ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥१॥

अलौकिकस्य खरूपानन्दस्य, दाने वितरणे, हि निश्चितं सित, तथा च भगवतिश्वकीपिते सतीत्याग्रयः । आचाः खरूपानन्दानुमवात् प्रथममुत्यन्नो मनोरथः 'यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले गोपिकानां तु' इत्यादिना निरूपितखरूपो लिप्साविशेषः सिध्येत् सिद्धपयकः स्यादित्यर्थः । इत्यन्च प्रेमोत्पत्त्या सिध्येत् तिद्वपयकः स्यादित्यर्थः । चेति मनोरथश्च स्थात् सिद्धश्च स्यादित्याग्रयः । इत्यन्च प्रेमोत्यत्यनन्तरं भगवतः खरूपानन्ददितसायां फलक्षपत्तिषयमहितस्य मनोरथस्रोत्पत्तिः । दित्सायाः अभावे तु तदनुत्पत्तौ पूर्वोक्तप्रेमान्तसेयायाः पुरुपोत्तमसायुज्यं फलं भवतीति ध्येयम् । वक्ष्यन्ति चेममर्थं न त्वाचे दातृता नास्तीत्यनेन ॥ १॥

एवं पुष्टिपुष्टिमजनस फलमुक्ता पुष्टिमर्यादामर्यादाभजनयोः फलमाहुः । फलं चा ह्यधिकारो चा न कालोत्र नियामकः । फलं पुष्टिपुरुपोत्तमसायुज्यं पुष्टिमर्यादाभजनफलमित्यर्यः । चेत्यनादरे । अधिकारो ሪ

तदान्येति । यदा वाहिर्मुख्यमाविर्भूतं तदा कृता तु व्यर्थेव । किन्त्यन्या वाले कृता सापि व्यर्था निःफलेलर्थः ।

मुले अतः परं तेन किं विधेयमत आहुः।

### यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम्॥ ४॥

यथा यस्त्रकारको चा विकल्पेन तत्त्वनिर्धारस्त्रज्ञीवनिष्ठस्यासुरत्यस्य निश्चयः।
तथा च आवेशासुरत्वनेसर्गिकासुरत्वयोर्थादशासुरत्वप्रकारको निश्चयस्तास्मन् सति विवेको
ज्ञानं साधनं शोकानुत्पत्तौ कारणं मतं सर्वप्रमाणसम्मतमित्यर्थः। चेति विकल्पवाचकमव्ययं
देहलीदीपन्यायेनोभयत्रान्वेति । तथा च तत्त्वनिर्धारोपि वैकल्पिकः, साधनमपि वैकल्पिकमेव । इत्यञ्चावेशासुरत्वप्रकारको यदि निश्चयः तदा संस्तिरेवेतिभावः। वश्च्यन्ति चेममर्थं
िटतीयें सर्वथेत्यनेन ।

विष्टती तदा आसुरोयं जीव इतिनिर्धारः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं श्रीकाभावायेतिथिवेक इत्यनेन मतमित्यन्तप्रन्थो व्याख्यातः। तदेति। यदा चाहिर्मुख्यमाविर्मृतं तदेवेत्यर्थः। विवेकः साधनमिति व्याचक्षते। तदा ज्ञानेनेति। यदावेन् श्रासुरत्विर्धारस्तदा ज्ञानमार्गेण ज्ञानजनकोपायेन स्थातव्यं वर्तितव्यम्। श्रोका-भावाय श्रोकानुत्यत्या इति। अस्मिन्नर्थे विवेकः साधनं भवतीत्यर्थः। तथा च सत्य-लोकस्थितिरक्षरानन्दो वा नास्य फलमिति भावः। यद्यप्येवविधद्वर्भगः स्वमार्गवहिर्मुखोन्थतमः प्रविश्वतां, का क्षतिः? तथापि स्वमार्गीयमगवद्वक्तरेतोजन्तुरयमिति तदुद्भवद्यार्द्र-हृद्याः श्रीमदाचार्यचरणास्तादृशेष्युपदिशन्तीति ध्येयम्।। ४॥

मूले लैकिकमोगस साधारणप्रतिबन्धस च त्यांगे प्रयोजकं रूपमाहुः।

## सविद्योल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

स्विम आधिव्याविरुक्षणप्रैत्यृहसहितः । अल्प आग्नुतरिनाशीत्यर्थः । साधारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः । साधारणप्रतिवन्यस्य तदाहुः घातेति । घातमः पातजनकः । चत्रात् सामध्यात् । स्यात् भनेत् । तथा च साधारण-प्रतियन्धो मरुनद्यातमः स्यादित्यर्थः । तथा हि वेदनिन्दात्यस्य चलात् हीनेषु जन्मरूपं पातं करोति । मरुन्धनिहमुप्तकृतोषद्रवादम्य सर्वस्वहानि शरीरपातं च परादेव कुम्ते । अतो हेतोः साधारणप्रतियन्धोत्यत्वात् स्विमत्वाय भोगः सदा निरन्तरमेनी प्रतियन्थको मनी माधनमहिती त्याज्यत्वेन सम्मतानिति मावः ।

तिवृती सापारणी भीगः कर्ष त्यक्तव्य इत्याकाक्षायामाह सवि-भीन्यो पातकः स्यादिति । सविभत्यादरूपत्याङ्गेगस्त्याज्यः । एती १ वर्षते इत्यथे पट । १ प्रवेश कांश्वभीतिगर । १ विभिन्न पटः । सदा प्रतिवन्धकावित्यनेन मतावित्यन्तप्रत्यो व्याख्यातः । साधारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः साधारणप्रतिवन्यः भोगो ठौकिकरूपरसादिसेवनं कथं कृतो हेतोरित्यर्थः । सविद्यन्वादिति । द्वाग्यामाभ्यां हेतुभ्यां भोगस्त्याज्यः । शिष्टाद् धातकत्वरूपाद्धेतोः साधारणः प्रतिवन्धस्त्याज्य इत्याग्ययः । नन्न सविद्यत्वमन्यत्वं च भोगापकपंजनकम्, न तु सेवायाः । तथा साधारणप्रतिवन्धनिष्ठं यातकत्वं चतुर्वन्धिपापकारजनकम्, न तु विशिष्यं सेवाया एवेति किमनयोः त्यागप्रयोजकं रूपिमत्याग्यं-कायामाहः एताविति । प्रतिवन्धकत्वमेव त्यागप्रयोजकम् । सविद्यत्वादिकथनं तु भोगसाधारणप्रतिवन्धस्त्यदोपोद्धादनार्थम् । तथा च सेवाप्रतिवन्धकत्वान्त त्याज्यावेव । निसंगेद्वप्रतादिष त्याज्यावित्याग्रयोज्ञसन्थयः।

अविशासुरस्य विवेकसाधनमिति प्रागुक्तमिदानीं नैसर्गिकासुरस्य का गतिरित्याकां-क्षायामाहुः ।

#### हितीये सर्वधा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

अस्रोतित्तिताल एव भगवताऽसुरत्वसम्पादनाश्चेसिनिस्तुरः । तथा च भगवान् तिस्मन् तदानीमेव स्वमार्गात् सर्वप्रामाणिकमार्गेभ्यश्च वाहिर्मुख्यलक्षणप्रतिवन्धं कृतवान् । इत्यश्च वेदनिन्दादिसाधारणप्रतिवन्धाद् द्वितीयं भगवत्कृते एवंविधप्रतिवन्धं निर्धारिते सतीत्वर्थः । चिन्ता जन्ममरणदुःखनिवृत्तिभेम केन प्रकारेण स्थादिति विचारः सर्वधा सर्वप्रकारेण प्रमाणैर्मुक्तिभिश्चेति यावत् । सा त्याच्या न कर्तव्या । तत्र हेतुः । संसार-निश्चयात् । संस्तेरवत्रयंभावस्य निश्चितत्वादित्यर्थः । तथा च 'दैवी सम्पद्धिमोक्षाय' 'नियन्वायासुरी भता' इत्यादिप्रमाणे'स्तरमादपरिहार्येथे न त्वं शोचितुमईसी'त्यादिप्रामा-णिकयुक्तिभिश्चाधेः समाधिः सम्पादनीय इति भावः ।

विवृतौ ज्ञानिस्यत्माचे चिन्ताऽभावार्थमाइ वितीय इति । वितीयो भगवत्कृतः प्रतिबन्ध इसनेन निश्चयादिसन्तयन्थो व्याख्यातः । ज्ञानेति । 'प्रवृत्ति च निवृत्ति च जना न विदुरासुरा' इति भगवद्वचनात् सहजासुराणां ज्ञानमार्गेषिं स्थितिन भवतीत्याश्यः ॥ ५॥

मूठे 'अछौकिकस दाने ही' सनेन भगवतः खरूपानन्ददित्सायां मनोरयः सफलो भवेदित्युक्तम् । यदि स न सिध्येत् तदा का गतिरित्याकांक्षायामाहुः ।

#### न त्वाये दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

नाद्ये त्यिलन्वयः । तथा चाद्याभावे त्विलर्यः । इत्यद्य तत्फलमनोरयाभावे तु भगवतो भजनानन्द्दित्सा नास्तीति भावः ।

९ निशेषत इति पाउ' । २ सभानदुष्टत्वादिनि पाटः ।

विवृतौ आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्तीति तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवतीलनेन नास्तीलन्तग्रन्थो व्याख्यातः । न त्वाद्य इति मूलमास्यफलाभावं इलनेन व्याख्याय दातृता नास्तीति मूठं व्याचक्षते भगवतो दातृत्वं नास्तीति । फलितार्थमाहुः तदेति । यदा फलसहितस्य मनोरथ-स्याभावस्तदाधिदैविकीसेवाभजनानन्दो न भवेदिति । अयमर्थौ न त्वाचे दातृता नास्तीति मूलेन कथितोस्तीत्यर्थः । इत्यज्ञ त्रेमान्तसेवया पुरुपोत्तमसायुज्यं भवतीति भावः ।

मूले वाधकानां परित्यागइत्यनेन तत्साधनत्यागपूर्वकस्तस्रतिवन्धकतत्त्याग उक्तः। तत्र हौकिकमोगसाधनीमृतक्तपरसगन्थस्पर्शशब्दानां त्यागे प्रतिबन्धकमाहुः तृतीये याधकं गृहम् । भोगस्य तृतीयप्रतिवन्धकत्वात् तत्साधनमपि तृतीयं साधनं तत्परिखा-गोपि तृतीयः परित्यागः । तथा च तस्मिन् गृहं प्रतिवन्धकमित्यर्थः । इत्थञ्च रूपादित्यागो गृहत्यागाधीन इति भावः ।

विवृतौ भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इत्यनेन गृह-मिलन्तप्रन्यो व्याख्यातः । भोगति । भोगाभावः ससाधनभोगपरित्याग इत्यर्थः ।

मुले पुष्टिपुष्टिमयीदामयीदाभजनानां फुछं प्रतिवन्धकं तत्प्रतीकारं चोत्तवा व्याख्याय चेदानीं सेवीमुपदिशन्ति ।

### अवर्येषं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः।

अवद्या सस वरपा न । तथा च स्वकृत्यसाध्या भगवद्नुग्रहेकसम्पाद्येति यावत् । इयं श्रीमदाचार्याणां हृदि अनवरतमुख्यमानत्वात् साक्षात्कृतस्वरूपा भावनारूपा मानसी सेवा, सदा निरन्तरं, भाव्या सम्पादनीयेलर्थः । तथा च खरूपानन्दसाधनी-मृत्गावविशेपसिध्यर्थमनवरतं भावना कर्तव्येत्याशयः। इदमेव मनसः प्रधानं कार्यमित्याहुः सर्वमिति । मनसा यदन्यत् किञ्चित् प्रमारूपमि कार्यं जन्यते तत् सर्वमिष मजना-नन्दापर्यवसायित्वाद् भ्रम एवेलर्थः ॥ ६॥

तिहैं चक्षुरादिभिरिन्द्रियेः किं सम्पादनीयभित्याकांक्षायामाहुः।

तदीयरिष तत्काय पुष्टी नैय विलम्बयेत्।

मनसोतुचरेश्वसुरादिगिरिन्द्रियेस्तत्कार्यं मनःकार्यमेव सम्पादनीयम् । तथा च श्रीमदाचार्यमागेपक्षपाताद्विरतं सेव्यम्बरूपेष्वाविर्मृतस्य संकल्पप्रतिभातस्य वा मग्वतो दर्शनसेवादिना स्वस्वव्यापरिण मनःकार्यरूपा मावनारत्या मानसी सेवा सम्पादनीयेति-मायः । इत्यत्र चधुरादिमवेन्द्रियरपि स्तस्त यापारो मगवति सम्पादनीयो, 'मगवता गद्द संटाप ' इत्यायुक्तत्रकारेणेनि ध्येयम् । नतु कियचिरमेवंकृतिरतआहुः पुष्टाविति । गरोतिसि पाडः । 📑 मागापनधाच्या नेसि पाटः ।

पुष्टिर्भावः तस्मिन् सिद्धे सित स्वरूपानन्दः सत्वरमेव भवेत्र तु विरुम्वं कुर्यादित्वर्थः । तथा च भावोत्पत्तिपर्यन्तमेवंकृतिरितिभावः ।

पाक्षिकोपि दोयः परिहरणीय इतिन्यायात् कदाचित् कमपि प्रतिवन्धकमाशंक्य तस्प्रतीकारमाहुः ।

### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणाः प्राकृतसत्वरजस्तमांसि, तत्कृतक्षरोभो मार्गान्तरस्तिः, लौकिकविषयलोभैत-न्मार्गारुचय इत्यर्थः । एतदेवासमदुक्त मवश्येयं सदे तिषद्यमेव द्रष्टव्यम् । तथा चैतत्पद्योक्त-साधनेनैव सर्वप्रतिवन्यनिवृत्तिरितिभावः । नसु सत्सु प्राकृतगुणेषु निरन्तरिक्रियमाणायामपि मावनायां भावो नोत्पत्त्यत इति चेत् १ सत्यम् । यावत्कालं मनस्याविर्म्य भगवानन्तः कर-णसम्बद्धो न भवति तावदिवद्याया विद्यमानत्वाद् गुणा अपि सन्ति । तथा चानिश्चमेवं-कृतौ कृपाद्धर्भगवानाविर्म्यान्तः करणसम्बद्धः सन् अविद्यामेव नाश्येत्, तदाः सुतरां गुणनाशः, ततो निरन्तराया भावोत्पत्तिरितिध्येयम् ॥ ७॥

खोक्तप्रमेये निःसन्दिहानेनैव स्थेयमिति खानुपदिशन्ति ।

### कुरृष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः।

कुसृष्टिः दूषणाभासः, अत्रास्मदुक्तौ, वेखनादरे, वस्तुतस्तु नोत्पत्स्यत एवे-खाशयः । काचिद्वःसंगेन भगवदस्मरणिनवन्धनक्षणिकासुरभावेन वा काचिद्वत्पचेत जायेत चेद्, वै निश्चयेन, स तु भ्रम एव भ्रान्तिरवेखर्थः । तथाचोत्तरक्षणोत्पत्स्यमान-विशेषदर्शननात्स्यत्वादिकिश्चित्करेतिभावः ॥ ७॥॥

### इतिश्रीविद्दलेश्वरात्मजश्रीयनद्यामतनयश्रीगोपेदागोस्वामिविद्यिता सेवाफलविद्यतिटिप्पणी सम्पूर्णो ॥

## सेवाफलम्।

## श्रीदेवकीनन्दनविरचितविवृतिटिपणीसमेतम् ।

करुणाचार्यचरणवरणं शरणं मम । यत्यथे सुकथे सेवाफलं कृष्णः प्रयच्छति ॥ १॥

नतु स्वतश्रपुरुपार्थत्वेन कियमाणसेवायाः फलान्तरकथनं कथमुपपद्यत इति चेत्। इत्यम् । यावश्रीवं तथा कियमाणसेवया देहावसाने जीवस्य या गतिर्भवति सात्र फलपदेनोच्यते । तम् फलमाधुनिकमजनातुस्यूतसर्वात्मभावश्राप्यविशिष्टमजनानन्दात्मकः मेविति न तस्य सेवातिरिक्तत्वमायाति येन फलान्तरत्वमुच्येत । 'यं यं वापि स्मरन् भावं त्यजत्यन्ते कलेवर'मिति भगवद्वचना दन्ते या मितः सा गिति'रिति न्यायाच सेवाफलं सेवैविति नोक्तिविरोधः शंकनीयः । तत् कीदशं किमिति जिज्ञासायामाचार्याः किञ्चित् स्वमतिसद्धं तत् सार्थः सप्तिः श्लोकिनिक्तप्य सुगमत्वाय स्वयमेव विवृण्यन्ति ।

### यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धी फलमुच्यते।

याद्वशी सेवनित । प्रोक्तित । मयेल्प्याहार्यम् । तेन खिद्धान्ते याद्यी सेवना मया प्रोक्ता, ताद्यी सेवना निवरणे वक्ष्यमाणफलप्रापिका भवति, न तु प्रमाणा न्तरिसद्धा, मतान्तरिसद्धा या तथा । अन्यथा तव तत्र कचिद्धक्ता प्रसिद्धा मवेत् । अत्र तु साक्षादाचार्योक्तत्वादन्जभवसिकिकलाच न काचिदसंभावनेति ज्ञाप्यते । सापि याव-वीवमित्रच्छेदेन कृता, खफलदानं तु कियत्कालं कृत्वा परित्यक्तापीलाहुः तित्सद्धा-विति । सिद्धिरत्र यावजीवं निर्वाहः । तदुक्तमाचार्यचरणेः 'सेवायां वा कथायां वे'ति । फलिमिते । एकवचनं त्रित्यापिप्रायेणेलाहुः सेवायां फलत्रव्यमिति । अत्रायं भावः । मिक्तमाणें पृष्टिमयादाप्रवाहमेदेन जीवेषु भगवदंगीकारः त्रिविधः । तेनाधिकारिमेदेन सेवा तिविधा, ततः फलमिति त्रिविधं कमेणोक्तम् । तत्रादी पृष्टिसेवाफलमाहुः अलीकिक-मामध्यिमिति । अत्रायमाश्चयः । श्रीमद्द्वजस्थोकरीत्वा सर्वात्ममाविकलम्यमजनानन्दा-तुमालक्षणं फलमले। कित्रज्ञयते । तस्येतरप्रमाणागोचरत्वितरसाधनाशाप्यत्वमलेकि-कृत्वम् । तदनुमययोग्यतालक्षणोधिकारध्य सामध्यपदेनोकः । तस्यातिगोप्यत्वाय तथाकिः । दितीयफलं सामुज्यम् । तदन्त पुर्योक्तमे वेदितव्यम्, न त्वक्षरे । अक्षर-सापुज्यन् तु केवलमर्यादायां ज्ञानादिनापि मयतीति ततः पुष्टिविशेषकथनानस्यकत्वात् । सापुज्यं तु केवलमर्यादायां ज्ञानादिनापि मयतीति ततः पुष्टिविशेषकथनानस्यकत्वात् । सापुज्यानन्तरमित्र पुरुपा कदाचिदावमलेकिः एलमिति भवतीति ततः पुरुपिविशेषकथनानस्यकत्वात् ।

अन्यथा पुष्टिसेवाफ्ठं सायुज्यमात्रं न वदेयुः । मक्ती तद्वासनाया अभावात् । 'ये यया मां प्रपद्यन्त' इति मगवित्रयमात्र । तेन पुष्टिमयीदायामादी सायुज्यम् , मध्ये भजनानन्दानुभवः , अग्रे पुनः पूर्वसायुज्यमित्युक्तं भवति । अतो मध्यमफठत्यम् । तृतीयं फठं वैकुण्ठादिदेहः । आदिपदेन भूमावि तथा भावनायां ताद्द्यदेहप्राप्तिस्का । तत्राप्युचनीचदेशमेदा यहुवचनेनोक्ताः । व्यापिवैकुण्ठस्य सायुज्यपिक्षया दुर्ठभत्वेन साधारणफठत्वकथनस्या- युक्तत्वादत्र रमाप्रार्थित एव स इत्यवगम्यते । तत्र कदाचित्राद्यफठसंभावनेति साधारणफठत्वम् । अत एव वैष्णवत्रतानामेकादस्यादीनां फठत्वेन स्पृतिपुराणेषु स एवोच्यते ।

नतु सायुज्यवैकुण्ठयोः प्रमाणसिद्धत्वेन तदर्थं जीवप्रयद्धः संभवति, आधफलस्य तु लोकवेदातीतत्वेन प्रमाणाद्यगोचरत्वात्त स्वकृतिसाध्यत्वम्, यत् पुनः तत्साधनं तस्यापि तथात्वम्, अतः कथमाद्यमगोरयः सिध्येदिसत आहुः अलोकिकस्य दान इति ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥१॥॥ फलं वा द्यधिकारो वा न कांलोच नियामकः।

अलौकिकमाद्यफलं तस दाने, अर्थाद्वगवता इते सित तन्मनोरथः सिध्येत्, न त्वन्यथापीत्यर्थः । आद्य इति । सायुज्यवेकुण्ठमनोरथापेक्षया स आद्य इति । अल्प इति पाठे यद्यपि लीलामध्यपातिमक्तानुभवेकवेद्यफलसंबन्धिमनोरथो जीवस्य साधनतः स्वरूपतश्चाल्प एव । अप्यर्थे चकारः । तथा चाल्पोपि तथापि स्वतः प्रभुदानेन तत्सिद्धः । सिध्येदिति प्रार्थने लिङ् । आचार्यप्रार्थनया प्रभुः संपादयेदेवेति भावः । आद्यफलस्य स्वरूपकसाध्यत्वे प्रसिद्धिमाह हिशान्दः । ननु भगवानपि तादशाधिकारामावे मनोर्थं कथं प्रयेदित्यत आहुः न काल इति । अत्र फले इत्यधिकारे वा ॥ १॥ ॥ अप्रे प्रतिवन्धकत्रयोक्तिरिह साधनदशायामेव । तदुक्तं मूले घाधकानां परित्यागिति ।

उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यान्त वाधकम् ॥ २ ॥ वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् । निःप्रत्युहं महान् भोगः प्रथमे विकाते सदा ॥ ३ ॥

तद्विरणं त्रयाणां साधनपरित्याग इति । साधने सिन स्वरूपतः त्यनुमशक्यत्वात् । भोगेष्येकमिलादि विदानं सदेलन्ति विदाणं भोगो द्विविध इत्यारम्य प्रविदानीत्वन्तेन । तदनुमारेण मृत्येषं योजनीयम् । त्यजेदिति नित्यापदमध्याद्दार्थम् । यथा प्रनितन्धद्रये एकस्त्याज्योपरो न, तथा भोगेषि एकं लीकिकं भोगं
त्यजेदपरमलिकिकं न । यतो निः प्रत्यृद्दमनन्तरायमृतम् । तत्र देतुः । महानिति । अलीकिकमोगः स्वरूपतो लीकिकत्वाद्द्योपि पलतो महान् , अलीकिकत्वात् । अतो न
त्याज्य इति मातः । अलीकिकत्वे निमित्तमादुः प्रथम इति । प्रथमे आधुनिकमञने सदा
निरन्तरं विद्यते, भजनिर्वाहकन्वेन तदंगनां प्राप्नोतित्यर्थः । एतदेव विद्याणे स्पृत्योकृतम् । अरोकिकभोगस्तु फलानां सेवाफलांगभृतवस्तूनां मध्ये प्रथममङ्गं प्रतिनिधाः भावस्तव निश्रतीति न तत्थागः । तथा चोपपादितमेकादशस्कन्थे । 'कायेन वाचे'ति श्लोकविवरणे ॥ ३ ॥

अक्षतेव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि। यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्॥४॥

अकर्तव्यं भगवत इति श्लोकविवरणं भगवत्कृतश्चेत्यारम्य विवेक इत्य-न्तेन । अयमर्थः । आसुरस्यापि दैवाद्भगवदीयसंगे जाते सेवायां प्रवृत्तिर्भवति । तेन केन-चित्रकारेणानिवार्यप्रतिवन्धे जाते स भगवत्कृत इति ज्ञातव्यम् । तेनाग्रे फलामानश्च । तेनान्यकृतापि सेवा प्रतिवन्धात् पूर्वं कृता सापि व्यर्था । तस्यासुरत्वनिर्धारश्च । तदा तज्ञनितशोकामावाय ज्ञानमार्गेण सर्वं तत्त्वं युद्धा स्थितिः विवेकः साधनम् । यद्यप्यासुर-प्रसंगोत्र न वक्तव्यः, तथापि कश्चिदेवं भगवदीयेष्यपि दृश्येत चेत्तदा तथा भावनीयम्, न तु स्वीयस्य मगवानेवं करोतीति प्रमो दोषारोपः कर्तव्य इति ज्ञापयितुं तदुक्तिरिति ज्ञायते ॥॥॥

सविद्योल्पो घातकः स्याद् वलादेतौ सदा मतौ। दितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥५॥ न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

सविद्योलप इसस विवरणे सविद्यत्वाद्तपत्वादिति । साधारणभीगः सविद्यो विष्ठसहितः । ताहशोष्यलपः, स्वरूपतः फलतश्च । सोपि न सञ्चते चेनदा घातकः सेवाप्रतिवन्धकः सात् । अतः सर्वथा लाज्यत्वाद्धलादाग्रहादिप एतौ साधारणभोगप्रतिवन्धको नतौ, लाज्याविति शेषः । तद्धकः निवरणे सदा प्रति-पन्धकाविति । दितीयो भगवत्कृतः प्रतिन्धः । तत्र ज्ञानमार्गेण स्वात्व्यमिति चिन्तानिष्ट्तिसाधनं पूर्तमुक्तम् । तदसंमये साधनान्तरमाहुः द्वितीये सर्वथिति स्रोकार्थेन । तदामामो ज्ञानस्वरत्यभावे चिन्ताभावार्थमाहेति । तद्मतीकोग्रे दितीय इति । निवरणमाद्यक्ताभाव इलादि भवतीलन्तम् । आधक्त जीवस्य देवत्वं, तदमावे भगवतो दातृता नास्ति, तदा आधि-देविकी फलम्यित्यनि सेवापि नेलयांद्रक्त भवि । तत्मर्व द्वितीयप्रतिवन्धे जाते ज्ञात्वा सर्वयोक्तप्रतिवन्धियां चिन्ता त्याज्या । तत्र साधारणो हेतुः । संसारनिश्चया-दिति । तानहं द्विपतः पूरान् ससोपु नराधमान् । इति मगवदुक्तममास्य निश्चया-दन्या न मत्रतीति सर्वधेरसुक्तम् । न त्याच्य इति । आप्ये पूर्वक्तमास्य निश्चया-दन्या न मत्रतीति सर्वधेरसुक्तम् । न त्याच्य इति । आप्ये पूर्वक्तमास्य निश्चया-दन्या न मत्रतीति सर्वधेरसुक्तम् । न त्याच्य इति । आप्ये पूर्वक्तमास्य निश्चया-दन्या मगन्तो गान्तीति न, किन्तु वर्नने, अतः तिव्यत्वये चिन्ता कर्तत्या, न तु दितीय द्वा सर्वया त्याच्या सर्वया प्रतिवन्या सर्वया सर्वया

भोगकृतः प्रतिबन्धस्तत्र कर्तव्यमाहुः । तृतीये याधकं गृहमिति । अलौकिकभोगेन साधारणभोगपरित्याग आतुषंगिकः पूर्वमुक्तः । अन्यथा अलौकिकभोगो न स्यात् । उभयो रेकाधिकरणत्वाभावात् । यदि साधारणभोगं त्यक्तं न शकुयात् तदा सेवाप्रतिबन्धकत्वेन तन्मूलभूतं गृहं त्यजेदित्याशयेन तद्विवरणं भोगा भावस्तदेत्यादि ।

नतु त्यागतः प्रतिवन्धनिवृत्तिमात्रेण सेवाया असम्भवे तद्धिकारिणां कथं तत्फलप्राप्तिः । तदभावे च द्वितीयतुल्यता स्थात् । जीवस्य दैवत्वभिष व्यर्थ भवेत् । तस्मादत्र
प्राप्तिः । तदभावे च द्वितीयतुल्यता स्थात् । जीवस्य दैवत्वभिष व्यर्थ भवेत् । तस्मादत्र
त्यागोक्तितात्पर्य किमिति न द्युध्यत इति चेत् , इदमाभाति । सेवाधिकारिणां मध्ये येषां
गृहमनुकूलम् , तेषामन्यतः प्रतिवन्धः साधारणः, तेन तन्निवृत्तिः कर्त्ती शक्या । ततः सेवया
गृहमनुकूलम् , तेषामन्यतः प्रतिवन्धहेतुरलौकिकत्वादिति पूर्वमुक्तम् । येषां पुनः
तत्फलप्राप्तिः । भोगश्च तेषामप्रतिवन्धहेतुरलौकिकत्वादिति पूर्वमुक्तम् । येषां पुनः
गृहमेव प्रतिवन्धकम् , तेषां तत्परित्यागादेव लौकिकमोगनिवृत्तिः । त्यागोषि सन्न्यासनिर्णगृहमेव प्रतिवन्धकम् , तेषां तत्पितिस्ति । क्वामार्गीयो ज्ञानमार्गीयो वा । एवं सित तत्पलग्राप्तिरथे तेषामपीतिमनने तु नोक्तविरोधः शंकनीयः ॥ ५॥ ॥

अग्रिमस्रोकद्वयस्य विवरणाभावादेवं योजना ।

अवङ्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥ तदीयैरपि तत् कार्ये पुष्टो नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥ कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ ॥॥

इयमुक्तरीतिः । अवश्या खतो भावियतुमशक्यापि महुक्तवात् सदा भाव्या । अवश्यं भाव्येति वा । यत्र यथा दृश्येत तत्र तथा भाव्येद्यर्थः । ततः किनि-त्यत आहुः सर्वमिति । उक्तरीतिनोन्यत् सर्वे मनोश्चम इति ज्ञायत इत्यर्थः । सर्वेः कथमेवं नांगीकियत इत्याशंक्याहुः तदीयरिति । अमसंविधिभरामुरेखत् कार्यं कर्तव्यमित्यर्थः । भिक्तमार्गीयेस्तु महुक्तिभावनायां विरुम्बो न कर्तव्य इत्याहुः पुष्टी नेवेति । कदाचिदामुरस्थापि सेवाप्रतिवन्धे जातेपि भगवद्धणश्रवणादिना प्रेमलक्षणं पुरुकादि द्ययते तत्र किं भावनीयमित्यत् आहुः गुणक्षोभेपीति । क्षोमोश्रपुरुकादिः, स पुरुकादि द्ययते तत्र किं भावनीयमित्यत् आहुः गुणक्षोभेपीति । क्षोमोश्रपुरुकादिः, स पुरुकादि स्थयते तत्र किं भावनीयमित्यत् आहुः गुणक्षोभेपीति । क्षोमोश्रपुरुकादिः, स पुरुक्तदि स्थयते तत्र किं भावनीयमित्यत् आहुः गुणक्षोभेपीति । क्षोमोश्रपुरुकादिः, स पुरुक्तदि स्थयते तत्र किं भावनीयमित्यत् अमहारम्यमेव । अत एतत्पूर्वोक्तमेव तत्रापि द्रष्टव्यं भावनीयमित्यर्थः । उक्तविश्वासार्थमाहुः मे मितिरिति । मितिः सम्मितः । अमस्यक्षप्रमाहुः कुस्रिटिरिति ॥ ७॥ ॥

यथामित कृता सेवाफलोक्तियिवृतौ भया । टिप्पणी पर्वणीवेन्दुः प्रकाशयतु सर्वतः ॥ १॥ यदत्रानुचितं किञ्चिदलेखि मतिमान्यतः । क्षम्यतां तत्प्रहस्यार्यः शिशो घोतमिवेप्सितम् २

इतिश्रीदेवकीनन्दनकृता सेवाफलोक्तिविवृतिटिप्पणी समाप्ता॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# संवाफलम्।

# श्रीहरिरायकृतसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

श्रीऋष्णं कुलदैवतं तदनु च श्रीवलमाख्यान् निजान् । आचार्यानय विष्ठलेखरमहं नत्वा प्रभु सर्वया ॥ श्रीगोनिन्दमतीवभावविवशं तातं खमर्यादया । स्यातं मत्फलजातहेतुमधुना किञ्चिद्धदाम्यक्षमः ॥ १ ॥

अय श्रीमदाचार्याः स्वीयानां बहुलग्रन्थानलोकनप्रयासमसहमानाः संक्षेपेणैव स्वमा-र्गीयसेवाफलप्रतिवन्धसाधनानि निरूपयन्तः प्रथमं फलं निरूपयन्ति याददी सेवनेति।

## यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

याददी यादक्ष्रकारिका खतःपुरुषार्थत्वेन कालापरिच्छेदेनावस्यकर्तव्यत्वेना-करणे प्रत्यनायजनकत्वज्ञानेनं कियमाणस्वसाधनमृततनुनित्तयुतसेवाद्वययुतमानससेवना मा-वरूपा सदानन्दसेवा मया प्रकर्पेण मुख्यतया फलरूपतया चोक्ता निरूपिता सिद्धान्त-मुक्तावल्यां 'चेतस्तत्प्रमण सेवे'ति । तस्याः सिद्धौ यामजीमनिर्वाहेण प्रपञ्चविसमृतियु-ततदासत्तया व्यसनरूपलसिद्धौ यहफलं तदुत्पाद्यं फललेनाभिमतम्, तदुच्यते निरूप्यत इत्यथः । नतु सेनायाः सर्गन अन्येषु फलरूपत्नोक्तेम्तरफलोक्तिरनुपपन्नेत्यारां-क्याहुर्विवरणे सेवायां फलन्नयमिति । सेनायामेव कियमाणायामेतत्रय भवतीति । तदुत्तरमपि सेनामत्वेन तन्मध्यपतितया न तसाः स्वतःपुरुपार्थत्वहानिरित्यर्थः । अतू एवं सेतायामिलान पष्टीमनाद्य सप्तमी निभक्तिरुक्ता । तनयमेवाहुः अस्तीकिसामध्ये सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिष्विति । तत्राठीकिमसामर्थि हि भगवतः कोटिस्यांत्रिरूपम्यात्यन्तिकप्रछदिरसायां सर्वछीटानिशिष्टस्य प्रमोहदयप्रदेशे तदनुभद-सामुर्ध्यम् । तच् न शरीरान्तरे सम्भवतीनि तादशसामर्घ्यवच्छरीरप्राधिर्मृग्या । सा च प्रसुणे नापारकरुणेने न मम्पाद्यत इति प्रभुसपादिताङोकिकशरीरनिष्ठस्वरूपानुभवक्षमसामर्थन मेत्र प्रमाणाननुरोधिप्रमेषमाध्यं मुख्यं फलमित्यर्थः । अत एतोक्तं प्रमुभिः श्रीयमुनां प्रति प्रार्थपद्धि भूमान्तु तत्र मन्त्रिमा ततु नतन्त्र भिति । नतत्व च तादक सामर्थ्यमेत् । अत एव तनुनयस्योतं न तु नयतनुन्ति। तथा च यथा अवस्त्रानां सर्वदा सीरामुगमनुन

मवतामन्ते ताद्द् सामर्थ्यमेव सम्पादितं येन खदत्तखरूपानुमधो निष्प्रत्यृहं भवति नान्यावस्या । तथान्यत्रापि तदनुष्रहतः परमानुरागेण तथा फलदित्सायां पूर्वदेहं खिवयोगाप्तिना शुद्धं विधाय तसैवालैकिकत्वं सम्पाद्य तत्र तादक् सामर्थ्यं प्रकटयती-सलैकिकसामर्थ्यमेव मुख्यं फलमितिमावः ।

प्रमाणानुरोधिप्रमेयसाध्यं मध्यमं फलमाहुः सायुज्यमिति । संह युनक्तीति सयुक् तस्य मावस्तत्त्वम् । भगवता सह सततिश्वितरेव सार्वदिकसंयोगरसानुभव इति यावत्। तथा च लक्ष्मीवदन्तर्ग्रहगोपिकावद्वा मिक्तमार्गीयेण प्रकारेण युगपदिखलपुण्य-पापक्षयद्वारा पाञ्चमौतिकदेहं निवर्श्वालौकिकं दत्वा स्वस्मिन्नेव श्विति विधाय ततो निष्कास्य स्वलीलानुभवः प्रभुकारितो मध्यमं फलमिति भावः । मध्यमत्वं चास्य विप्रयोगरसानुभवमपेक्ष्य तदुत्कर्पस्य सहृदयानुभवसाक्षिकत्वात् ।

उगयसाधारणमधिकाररूपं तृतीयं फलमाहुः सेवोपयोगिदेहो वैक्कण्ठा-दिष्वित । सेवायां कियमाणायामेवानुग्रहिवशेषामावात् साक्षात् सेवानुपयोगे अन्यैः तादशसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः कियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः, तद्वत्यक्ष्या दि-शरीरप्राप्तिस्तृतीयं फलमित्यर्थः । तस्य चान्तररमणानुकूलत्वात् फलत्वम् , चिहः साक्षात् सम्बन्धाभावाद्धिकाररूपत्वमित्यर्थः । अत एव 'शायो वताम्वे'त्वत्र मुनीनां पक्ष्यादिश-रीरप्रास्या स्वाधिकारानुसारेण सेवा तद्रसानुभवयोग्यता चेति निरूपितम् ।

एवं फलत्रयं निरूप्य आद्यफलस्य दुर्लगत्वं निरूपयन्तः फलत्रैविच्ये हेतुं च समर्थयन्तो दानमात्रसाध्यत्यं प्रथमफलस्य निरूपयन्ति अलीकिकस्येति ।

#### अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरधः ॥ १॥

अलौकिकस्य खिवरहानुभवक्षमसामर्थ्यस दाने भगवता साग्रहेण दुःखानु-मवरूपतया तदिनच्छायामपि तथा सम्पादने, चकारात् तहेहेन्द्रियादिषु खखरूपद्यापने सित आद्यः प्रथमफलिवपयकः संस्काररूपसमर्पणसमयिक्षयमाणो मनोरथस्ताप-क्षेत्रानन्दप्राप्तिरूपः सिध्येदिसर्थः । हीति युक्तोयमर्थः । यतो लीलिखितेष्विप केपाबिदेव रासमण्डलमण्डनायमानानां तहानम् । अत एवान्तर्गृहगतानां प्रतिवन्य इत्यतः केवलप्रभुदानैकसाध्यत्वमिति भावः ॥ १ ॥

अतः परं सायुज्यसेवोपयोगिदेहाति रूपयोः फठतद्रधिकार रूपमध्यमावान्तरफठयोः पूर्वफठवदनियतत्वामावात् कदाचित् काठसाध्यत्वं ज्ञानादीनामिवाशंक्येत तदमावार्धमाहुः फलं चा श्चिकारोचेति ।

फलं वा स्वधिकारो वा न कालोत्र नियामकः। फलं सायुज्यम् । अधिकारः सेवोपयोगिदेहाप्तिः । अत्रेतदुमयोः फलयोः, कालो न नियामकः सत्यादिरूपः फलदः किल्ह्पः प्रतिनन्धको वा नैत्यर्थः। एतेन कालानियम्यत्वेनैतत्फलस्य नित्यत्वमपि स्चितम् । अत एव कपिलदेवैरपि 'नो निर्मिषो लेहि हेतिरि'नि निरूपितम् । अन वाशब्दद्वयमधिकारस्यापि फलरूपतया तत्समकक्षत्व-वोयनाय ।

एवं सोपपत्तिकं फलत्रयं विविच्य प्रतिबन्धकत्रयं विवेचियतुं निरूपयन्ति उद्धेग इसादि ।

उडेगः प्रतिवन्धो या भोगो वा स्यात्तु वाधकम् ॥ २॥ मुले वाधकमिलेकवचनेन मिलितानामेव वाधकतेलाशंक्याहुः विवरणे सेवाया मतियन्यकत्रयमिति । उडेगो नाम मनसः सेवायां कियमाणायामुत्कृष्टी वेगः सर्नेथा तत्रास्थिरता वाहिर्मुख्यमिति यातत्। स च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्या तस्मिन् सर्वि कियमाणसेवायाः केवलकायिकीत्वान्मानसीत्वाभावेन प्रतिनन्येनानाधिदैनिकीत्वात् । एवसुद्रेगं निरूप्य प्रतिवन्धमोगौ निरूप्यन्तः प्रथम अतिनन्यसानिवार्यत्वेन पाठकममनपेक्ष्यार्थकमेण भोगं निरूपयन्ति भोगो हिविध इति । मोगे हैिविध्यं ठौकिकाठौकिकमेदेनेति तदाहुः ठौकिकोऽठौकिकश्चेति । तनः ठौकिको ठौकिकपदार्थानां भगवत्सम्बन्धरहितानां खत आसत्त्या मोगः। अछौकिकस्त प्रभुसम्बन्धी । स ्तु प्रतिबन्धक एव न भवति । तस्यै फलानां मुख्यमध्यमसाधारणानां मध्ये प्रथमफलेऽलौकिकसामध्येन प्रमुखस्तपानुभवस्तपरसमोगे प्रवेशात् । यतः सर्वेन्दिर यैम्तत्मम्यन्यिपदार्थेष्वतुम्यमानेषु तत्र तत्र खितो रसारमा प्रभुरेवातुमूयत इति मातः। एनं गोगं निरूप्य प्रतिनन्यं निरूपयन्ति प्रतियन्धोपीति । साधारणः सर्वसाधारणः, सेवायां छोकिकवैदिककार्यान्तरव्यासक्तिः । मगप्रत्कृतप्रतिवन्धस्यासुरमाप्रविषयत्वेना-सावारणत्वादनिवर्त्वत्वेनानकतत्र्यत्वाच त्रय एव वाधका उद्देगछौकिकभोगसाधार्णप्र-नियन्या इत्यर्थः । नतु कथमेतेषां सिद्धानां त्याग इत्याशंक्याहुः ऋचाणामिति । उद्देग-छोकिकमोगसाधारणप्रतिचन्यकानां त्रयाणां साधन तजननहेतुमूतं तस्य परित्यागः कृतिव्यः, हेतृच्छेदे पुरुषयापारात् । सिद्धस्य स्वरूपलामे सागानहत्वात् । नहि केनापि खसामग्रीसम्पादितं मुखदुःसादि किञ्चिदपि खयनग्रतेनापि त्यक्तं शक्यते । ननु साधा-रणप्रतिवन्धे सेनायां छोकिकनैदिककार्यापतिरूपे साधनस्य छोकवेदसिद्धतयाऽशनयत्या-गलात् कथं तत्याग इलाशंस्य तदुपायमाहुः तत्राचा इति । तत्र साधारणभगवत्कृत-प्रतिपन्धयोराचाः साधारणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण त्याज्य इत्यर्थः । बुद्धिस्तु सेवायां मनिवन्थत्वेन यदापति छोकिक वैदिकं तम्य प्रंमेव सेवानवसरसमयमवेक्ष्य निर्धारी त्रियेयो यया न मेनां प्रतियशाति । तथा च पुत्रतिनाहादेख्यथेन लग्नादि निधारणीयम्

९ परत प्रमानक अमेरिकणामध्यं राज्येकाम बचम्यामात् प्रवश्यामीतिकसामध्येन प्रमुखस्पातु-स्मानेनकपण्यादिति पटान्तसम् । ६ राजेनेति तृशीयान्तः पाठ ।

यथा न सेवाप्रतिवन्यः । परोपकारादेस्तु धर्मस्य गौणधर्मत्वज्ञानेन त्यागः । कालान्तरे वा करणम् । एवमन्यत्रापि सर्वत्र हरिचरणरितप्रतिवन्धविमञ्जनी बुद्धिरमुसन्धेया । यद्या । कदाचिदावश्यकलौकिकवैदिककार्यापाते तत्प्रयत्नसम्भवेन त्यागः कथं शक्यत इत्यत आहुः बुद्ध्येति । शरीरादिना तत्कार्यकरणेपि तत्र बुद्धिने स्थाप्येत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं साधारणप्रतिवन्वं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धं निरूपयन्ति ।

#### अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्ने हि।

अकर्तव्यमिति मुठे । विवृत्तौ भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्ध इति । भगवतः सर्वसमर्थसापि स्वतंत्रेच्छतया यस्मिन्न किञ्चिद्पि कृतिविषयः सर्वधा सर्वप्रकारेण प्रार्थना-यामपि तदा गतिर्निस्तारो न सर्वथा फलामाव इसर्थः । हीति युक्तोयमर्थः। सर्वमार्गफलदातुः त्रभोः त्रातिकृत्ये केनापि मार्गेण फठासिन्धेः । अत्रायमाद्ययः । मिक्तमार्गे विशिष्टेच्छायाः कारणत्वान्न सामान्येच्छारूपमूलेच्छया मर्यादया वा फलसिद्धिः अतियन्यो वा । किन्तु खयमंगीकृत्य यस्मिन् जीवे प्रभुर्येदा यथेन्छति, तदा तत्र तथा करोतीति वस्तुश्चितिः। तथा च भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्य निरन्तरं सेवां कुर्वतोपि कदाचिद्वःसंगादिनाऽतिपक्षपातिप्रभु-प्रियप्रदेषेण तद्रोहे प्रभोरतिकोधेन प्रार्थनयापि क्षमासम्भावनारहितेन तस्मिन् प्रभुः फलप्र-तिवन्धं करोतीति स भगवत्कृतप्रतिवन्धः । तस्मिन् सति सर्वथा सर्वभार्गफलाभाव इत्यर्थः । नतु भगवत्कृतप्रतियन्येप्यन्येपां फलदावृणां सेवया फलान्तरं भत्रिप्यतीत्याशंक्याहुः तदान्यसेवेति । यदा 'फलमत उपपत्ते'रिति न्यायेन सर्वत्र फलदातुः प्रभोः प्रातिकूल्यं तदान्येपामपि तद्धीनानां फलदातृत्वाभाषात् तत्सेवापि फलासाधकत्वाद् व्यथैत्यर्थः। ननु सर्वधा फलामाव आसुरेष्वेवेति कथं दैवस्य मगवत्कृतप्रतिवन्धे तथात्वमिलाहुः तदा-सुरोधिमिति । जीवानां हि सप्टयादाविष 'नियन्धायासुरी मते'ति वाक्येन भगवत्कृतप्रति-चन्धादेवासुरत्वम् । यश्च यदा प्रभुः कर्तुमिच्छति तदैव मवतीति लदा तस्मिन्नेव सम-येऽयं यस्मिन्नेवंप्रतिवन्धः स जीव आसुरः सेवादिना दैवत्वेन प्रतीतीपि आसुर एवेति निर्धारो निश्य इसर्थः । एतेनैतस्रतियन्थस्ररूपविद्भिः सर्वया द्वःसंगादिषु सावधानैः स्रेयमित्युक्तं भवति ।

ननु तादशस्य पश्चात्तापे शोकोत्पत्या पूर्व भक्तिमार्गीय इति तदभाशर्थं तत्त्वनि-र्धारोपायभूतं विवेकरूपं साधनमाहुः यथा चेति ।

#### यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

वाशन्दोनादरे । येनैव प्रकारेण । नात्राग्रहः । एतत्तत्वनिर्धारस्य शोकागावमा-त्रार्थत्वात्रीपनिपन्तानमपेक्षितम्, किन्तु पयाक्रयित् सांख्ययोगेनान्येन वा भाषाप्रवन्धा-दिनोपायेन तत्वनिर्धारं विधाय शोकामावार्थं त्रिवेकः सम्पादनीय इसर्धः । विवेकस्तु ममैतदेव प्रभुणा कृतं सर्व बह्यात्मकं कोहं किश्व साधनं किं फलं को दाता को वा भोक्तेत्सादिरूपः । तमेव च तत्त्वनिर्धारोपायं विवृतो विशदयन्ति ज्ञानमार्गेणेति । ज्ञानमार्गेण ज्ञानसाधनोपायेन स्वाताच्यिमत्यर्थः । किश्व ज्ञानिश्वत्यापि न तन्मार्गीया मुक्तिः, किन्तु शोकाभाव एवेत्याशयेनाहुः शोकाभावायेति ॥ ३॥

अतः परं यदर्थमेपां निरूपणं याधकानां तत्त्रयोजनमाहुः वाधकानामिति ।

#### वाधकानां परित्यागो भोगेष्येकं तथा परम्। निष्पत्यृहं महान् भोगः प्रथमे विश्वते सद्।॥ ४॥

वाधकानामुद्रेगभोगप्रतिवन्धानां परिलागः परितस्त्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । भोगस्य वाधकत्वेन लाज्यत्वमुक्त्वाऽठोकिके तदभावमाहुः भोगपीति । भोगप्येकमठोकिकभोगस्तां फठप्रविष्टत्या तथा तेनैव प्रकारेण, परं प्रतिवन्धयोः परं भगवत्कृतप्रतिवन्धरुक्षणमशक्यलागत्वेन विहाय तथेल्यथः । ननु भोगयोरिप तुल्यतामाशंक्य तिमन्निलीकिके वैठक्षण्यमाहुः निष्प्रत्युह्मिति । अठौकिकसामर्थ्यस्पे प्रथमफठे भगवत्स्वरूपानन्दानुभवस्तं भोगे क्रियमाणे प्रत्यूहोन्तरायः केनापि कालादिनापि न कर्तु शक्यतः 
इति निष्प्रत्युहं स एव सिध्यति । ठौकिके तु सर्वधा तदभाव इति महद्देरुक्षण्यमित्यर्थः । 
अत एवोक्तं प्रभुभिः सन्धासनिर्णये 'हरिस्त्र न शकोति कर्तु वाधां कुतोपर' इति । 
कित्र महानिति । खस्पतः फलतः साधनतश्च महान् । विषयानन्दत्रह्यानन्दापेक्षया 
भजनानन्दस्य महत्वादित्यर्थः । अत एव फलेष्वपि प्रथमफल एवालोकिकसामर्थ्यस्पे 
प्रकर्षण प्रविश्वते प्रविश्वतील्यर्थः । किञ्च सदिति । वैकालिकावाधिविषयत्वादित्यर्थः ॥श॥

एवम्होकिकमोगे वैलक्षण्यं निरूप्य होकिकगोगसाधारणप्रतिवन्थावेकीकृत्व तद्ध-· मैनिरूपणपुरःसरं वैलक्षण्यं निरूपयन्ति सविघ्नोल्पो घातकः स्यादिति ।

### संविघोल्पो घातकः स्याद्वलादेती सदा मतौ।

ठौकिको हि मोगः सिवानो विष्ठसिहतः, कर्मकालादिमिस्तत्र विष्ठसम्भवात् । अल्पश्च । सम्ह्यतः फलतः माधनतश्च परिच्छिन्नत्वादित्यर्थः । साधारणप्रतिवन्धो हि धातकः । सेवाकालोपरोधकनया तढातकः । एतौ मोगसाधारणप्रतिवन्धौ सविष्ठात्वात्य-त्वधानकत्वादिमिधिमहितुम्तेस्त्वागमप्यर्हत इत्याद्ययेनाहुविवृतौ ननु कथमित्यारम्य धानकः स्यादित्यन्तम् । सविष्ठत्वाद्दल्यत्वाद्दोगः प्रतिनन्धश्च धातकत्वाद्य साज्य इत्यर्थः ।

ण्वं छीकिकमोगमाचारणप्रतिवन्धयोस्त्यागहेतुम्नं धर्ममुक्ता मगवत्कृतप्रतिवन्धे त्यागामम्भवेन ज्ञानमागिन्यत्यानिकारिणो मन्दमतः फलचिन्तया द्योको भवतीति ५ पिन्ता न पर्तत्यत्यादुः दितीय इति ।

## द्वितीये सर्वथा चिन्ता खाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

दितीये भगवत्कृतप्रतिवन्धे सर्वथा सर्वप्रकारेणान्यतोषि फलसम्बन्धाभावाचिन्ता फलिवपयिणी त्याज्येत्यर्थः । तत्र हेतुमाहुः संसारिनश्चयादिति । संसारोऽहन्ता-ममतात्मा सर्वानर्थमूलं प्रवाहपथफलरूपः, तस्य निश्चयाद्वराप्रतिवन्धे संसार एव, न फलान्तरमितिनिश्चयादित्यर्थः ॥ ५॥

प्रतिवन्धविचारमतिविचार्यत्वेन विधायोद्धेगरूपप्रथमप्रतिवन्धेन फलामावे भगवतो दातृत्वाभावं हेतुत्वेन निरूपयन्ति नन्बाच्यइति मूले विवृताबाच्यफलेति ।

## नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

आद्येन प्रतिवन्धेन फलाभाव इत्यर्थः । निन्वति विरोधोक्तौ । आद्ये उद्देगरूपप्रतिवन्धे भगवतः सर्वसमर्थस्याप्यन्तः करणेकसम्वन्धितया तिद्वक्षेपरूपोद्देगे कियमाणे सेवाया
अमानसीत्वेन भगवत्सम्बन्धाभावादनाधिदैविकीत्वे तत्प्रयुक्तः प्रभोः फलदानृत्वाभाव
इत्यर्थः । अन्यया सर्वदोषनिवारकस्य फलदानृत्वाभावो न घटेत । एतदेव विवृतो विशदयन्ति
तदा सेवेत्यादि । एवमुद्देगवाधकमुक्त्वा भोगवाधकं विवृण्वन्ति तृतीय इति ।
तृतीये हौिकक्षमोगे गृहमेव वाधकमित्यर्थः । अत्रायमाश्चयः । भोगो हि सर्वथा वाधकः,
गगवद्देमुख्यसम्पादकत्वादिन्द्रियादीनां वैफल्यापादकत्वाच । स च यावदृहस्थितिः,
भगवद्देमुख्यसम्पादकत्वादिन्द्रियादीनां वैफल्यापादकत्वाच । स च यावदृहस्थितिः,
गत्वेनापि निवर्त्यमानो न निवर्तते । गृहस्य सर्वथा वाधकत्वात्तत्र स्थितावंशतोपि
मोगसम्भवादृहपित्यागः । कृष्णार्थप्रयोगेण तदासिक्तपित्यागो वा मोगामावाय
विषय इत्यर्थः । एतदेव च विवृतो विवृतं भोगाभावस्तदेच सिच्यति यदा
गृहपित्याग इति । अत एवास्मदाचार्येनियन्ये निक्तपितं भगवद्वचोनुवादक्तपेण 'गृहं
गृहपित्याग इति । अत एवास्मदाचार्येनियन्ये निक्तपितं भगवद्वचोनुवादक्तपेण 'गृहं
सर्वात्मना स्थान्यं तयेत्यक्तं न शक्यते । कृष्णार्थं तत्ययुद्धीत कृष्णः संसारमोचक' इति ।

एवं फलत्रयं प्रतियन्थत्रयं च निरूप्य निजान् प्रत्येतिहिचारमेवाहिनैशं कर्तव्यत्वेन वस्तुमुपसंहरन्ति अवद्येयमिति ।

## अवर्षेयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोश्रमः॥ ६॥

इयं फलत्रयी प्रतिन्वत्रयी चायद्या, न खश्च्या। मित्तमां फलप्रित्यस्यप्राप्ति-निवृत्योः केवलभगवद्धीनत्यात्। तथापि सदा निरन्तरं भाव्या कर्नव्यत्नेन विचारणीया, विचारे हि भावनायाः साधनत्वात् कदाचित् फलमिद्धिः, प्रतिवन्यतश्च सावधानतया स्थिति-सिद्धित्यियः। ननु फलान्तरं प्रतिवन्यान्तरं वा मित्तमागं किचिद्धितप्यतीत्याश्चरत्याहः सर्य-मन्धिद्वि । एतत्कलप्रयं प्रतिवन्धत्रयं चापहायान्यत्सचं फलप्रनिवन्यादिकत्यनं मनो-मन्धिद्वि । एतत्कलप्रयं प्रतिवन्धत्रयं चापहायान्यत्सचं फलप्रनिवन्यादिकत्यनं मनो-भूमः सान्तभौनितित्यर्थः। अनेदगुक्तं भवि । भक्तिमागं मेवाया उन्तमप्यमनायारणाधि-कारक्रमेण एतत्कलप्रयमेन, न मोक्षादिः । प्रतिवन्धकं चोद्वेगादिकमेव, न पापदिकिमिति । 'खपादमूर्छ भजत' इति वाक्यात् । तया चैतत्फलविहिताशरेतत्प्रतिवन्धसावधानैरन्यतो निश्चिन्तेः सर्वैः सेवैव विधेयेति भावः ॥ ६॥

नन्वेतत्फलप्रतिवन्यकादिनिरूपणं तदाश्रितान्त्रति घटते तदीयदेहादेरामलात्, तदीयानां तु देहेन्द्रियादेः साक्षात्पुरुपोत्तमसमर्पितत्वेन फलरूपप्रभुसम्बन्धात् प्राप्तफल-तया तान्त्रति फलप्रतिवन्यनिरूपणं व्यर्थमिलाशंक्य आहुः तदीयैरपीति ।

#### तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्ययेत्।

तदीयैः कृतात्मसमपंणेरपि तत्फलप्रतिवन्धकादिभावनं कार्यमवदयकर्तव्यम्। पुष्टिमयीदायामंगीकारेण फलविलम्बाद्भजनं कारियत्वैव फलदानात् । अविलम्बस्त केवलः पुष्टावेवेलाहुः पुष्टौ नेच चिलम्बचेदिति । पुष्टौ केवलपुष्टौ मर्यादाऽभावेन साक्षा-दंगीकाराज्ञ विलम्बः । साम्प्रतं तु पुष्टिमर्यादायामेवाधुनिकानामगीकाराङ्मजनसिद्धिविल-म्बसद्भावेन तावत्पर्यन्तं प्रोपितमर्तृका इव फलप्रतिवन्धमावनं सर्वदा कार्यमित्यर्थः ।

एतदेव निमित्तमन्यवाप्यतिदिशन्ति गुणक्षी भेपीति ।

### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मितः॥ ७॥

तदीयानां गुणक्षोमोपि विलम्बादेव निमित्ताद् देशान्तरस्थपितकाया इव भवति । तत्राप्येतदेव फलप्रतिवन्धकादिभावनं साधनत्वेन द्रष्टव्यम् । एतद्विचारेण चित्तस्य प्रभु-परतया गुणक्षोमोपि न मविष्यतीत्यर्थः । ननु गुणक्षोभनिवर्तकानि साधनान्तराणि भविष्य-न्तीत्यार्थक्यानुः मे मितिरिति । विचारे कियमाणेऽस्मन्मतेरप्रेव पर्यवसानान्नान्यत्साधन-मित्यर्थः ॥ ७॥

नन्त्र काचित् कुसृष्टिरुत्पचते, तदीयत्वे नियमेन फलसम्मवात्, तद्वेयर्थापति-मिया प्रतिधन्वासम्भवाच, तदीयत्वे ह्युभयाभावादेवं न निरूपणमुचितमित्याद्यंक्याहुः कुरुष्टिरिति ।

### असुष्टिरत्र वा काचिद्वत्पर्येत स वै भ्रमः॥ णा॥

अत्रास्मिन्नर्थे चाग्रच्दोनपारणार्थः । अत्रैव या कुस्तृष्टिरुत्पयते सा सर्वथा दोषा-भागाद्रम एनेलर्थः । अनुषपतिषरिद्वारस्तु पुरेष प्रमोः खतग्रेच्छत्वनिस्तपणेन कृत इति तत एन निमाननीयमिति दिक् ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीयसमाचार्यचरणाञ्जदामानुदामश्रीहरिरायविरचिता मेवाफलविश्वतिदिष्पणी सम्पूर्णा॥

# सेवाफलम्।

## श्रीवस्त्रभविरचित्रटीकासमेतम्।

थादकी सेवना प्रोक्ता तिसदी फलमुच्यते ।
अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

याद्द्यी यस्रकारिका 'चेतस्तस्रवण'मिस्रारम्य 'कृष्णमेव विचिन्तये'दिसन्तेनोक्ता । तिस्सद्धाविति । तस्याः सेवायाः मानसीत्यरूपफलावस्थासिद्धौ फलमुच्यते
फलं निरूपत इस्यरं । कुनेस्राकांक्षायामाहुः दीकायां सेवायामिति । फलन्नयमिति ।
फलं निरूपत इस्यरं । यथा स्वर्गस्य फलतं तदवच्छेदकं चामृतपानादिकं तथा मानफलतावच्छेदकत्रयमिस्यर्थः । यथा स्वर्गस्य फलतं तदवच्छेदकं चामृतपानादिकं तथा मानससेवायाः फलतं तदवच्छेदकं चेदं फलत्रयम् । सेवायां फलन्नयमिस्येन पूर्वाधिथे
सक्तः । उत्तराधीर्थमाहुः अस्त्रोक्तिकसामध्यिमिति । मूलेऽस्त्रोक्तिकस्य सामर्थस्य । अस्ता दाने । आद्य इति ।
सामर्थ्यस्य । अस्त्रोक्तिकसामध्ये सर्वाभोग्यसुधा । तस्या दाने । आद्य इति ।
आयो मनोरयो 'मगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य चे'त्यादिभिरुकः पूर्वोक्तसुधाआयो मनोरयो 'मगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य चे'त्यादिभिरुकः पूर्वोक्तसुधाभोगस्यः सिच्येत् पूर्णो मवतीत्यर्थः । अनेन शृंगाररसस्य पूर्वदलानुभव उक्तः । चकागादलीकिकसामर्थ्यनेव तद्वत्यदलानुभवोपि भवति । स तु परितो गलनरूपवर्णनेनाभिरमणात्मको होयः । एतेन दीयमाना सुधा साधनं भुज्यमाना सुवेव तु फलमिति स्यितम् । वेणुगीते 'वर्णनायां मुखे समागच्छन्ती गुसमपि स्वभोगयोग्यं करोती'ति निर्क्तपतम् ।
'वर्णयन्त्योभिरेपिर' इत्युत्यदलानुभवोपि सुवापूर्णेनेव निर्क्तपतस्तसम्मितस्यनाय हियर्णयन्त्योभिरेपिर' इत्युत्यदलानुभवोपि सुवापूर्णेनेव निर्क्तपतस्तस्यमितस्यनाय हि-

## फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

फलं वा ह्यधिकारो वेलसार्थमाहः सायुज्यमिलादिना। मृते फलं वेति। सायुज्यस्य सोश्वतइत्यादिश्वतो फलत्वेनैव प्रसिद्धा फलपदं सायुज्यवाचकम्। तथा च दितीयं फलं सायुज्यमिलार्थः। तृतीयं फलमाहः अधिकार इति। एतद्र्यमाहः टीकायां सिवोपयोगिदेहो वेकुण्ठादिष्विति। अत्र आदिशब्देन श्रीमधुराश्रीवृन्दावनादिकं प्राह्मम्। मृते न काल इति। अत्र सेवोपयोगिदेहे कालो न प्रकः। यथा ठीलास्रष्टिसा आह्मम्। मृते न कालप्रेयाः, किन्तु भगवदिच्छयेव पुष्प्यन्ति फलन्ति च, प्रांतिका अपि सेवोपयोगिनो देहाः भगवदिच्छयेव अवयवादिसम्पत्ति रुमन्ते।

## उद्येगः प्रतियन्धो वा भोगो वा स्वासु वाधकम् ॥२॥

उद्येग इति । स्रोकार्यमाहः सेचायामिति । उद्येग 'इति । मनसोन्यपता उद्येगः । कायसान्यपता प्रतिचन्धः । इन्द्रियाणामन्यपता भोगः । इदं त्रयं वाध-कम् । तनुवित्तजसेवायां फठजननसामर्थ्यस्य मक्तिरहस्यमजनस्य याधजनकं विसामग्रीहेतुः प्रतिबन्धकमिति मूलार्थः ॥ २॥

अकर्नेट्यमित्यारम्य विद्यति सदेत्यन्तसार्थमाहुविवरणे च्याणामित्यारम्य विवेक इत्यन्तेन । त्रयाणामिति । उद्देगसाधारणप्रतिबन्धलौकिकभोगानामिलर्थः । साधनेति । एतत्रयाणामेव वाधकत्वात् । नतु कथमेतत्रयस्यैव वाधकत्वं न तु पत्रा-नामित्यतो व्यवस्थामाहुः भोग इत्यादिना । स्नौकिक इति । अनिवेदितपदार्थानां समर्पणं विना निपयासत्त्रयोपभोगो छोकिको भोगः । अछोकिक इति । निवे-दितानाम्यानां मगबद्धोगार्थं विनियोगे जाते तद्त्तप्रसादलेन खोपभोगकृतिरहौ-किको मोगः । तन्नाच इति । आद्यो ठोकहतः साधारणः । बुद्ध्या इति । निमावनयेत्वर्थः। फलानां मध्ये इति। यस फल्ययमपि मवति तस सेवो-पयोगिदेहरूपे प्रथमे फले प्रविशति सम्यद्धो भवतीलर्थः । एतद्धोगसैतत्फलसाधकलेन पूर्व फलसम्बन्धः । तदुत्तरं च दासधर्मत्वेनेतत्करणादुत्तरं सम्बन्धः पूर्वोत्तरमपि फले च्यातो भवतीति प्रोपसर्गार्थः । अय मूले सदेखव्ययार्थी द्वेयः। निः मत्यृहमिति हेतुगर्भम् । यतोयमदृष्टादिकृतिशामावात्रिः प्रत्यृहं सिध्यत्यतो महा-निलर्थः । यद्यपि पाठकमेण सेवोपयोगिदेहस्य तृतीयफललम्, तथाप्यनुक्रमानुरोधात् तस प्राथम्यमेव सिध्यति । किञ्चेतसाधिकारत्वेन निरूपणादिष तथा । भगवत्कृतप्र-तियन्धश्चेदिति । अवणकीर्तनादिना हरिश्चेद्रृदये निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहित । तस्या अम्यासे तस्यां मक्तिरद्दसमजनरूप सामध्य सिच्यति । कियमाणेपि अवणकीर्त-नादी इरिश्वेत्र निविश्वेत तदाम्यासी न मनति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स मगव-क्तप्रतिबन्धः । तदा मगपत्कृतप्रतिबन्धे अन्यसेवा महापुरपादिसेवा व्यथा निःष-छेलार्थः । अपिना मगवत्सेतापि तथेनि ज्ञेयम् । कियमाणेपि श्रवणादी चेन्न इरिनिवेश-स्तद्रेल्थः । प्रीमेन ज्ञानादिमागप्रवृत्तो तु नासुरत्वमिति घोष्यम् । नन्यासुरत्वे अवणादौ प्रवृत्तिरेन कथमित्यत आहुः। जीच इति। स जीन आसुरस्तस्यान्तः करणं तु दैवमतः प्रवृतिरिति भातः । नतु तर्हि किमासुरेण कर्तव्यमिलाकांक्षायामाहुः तदा ज्ञानमार्गे-णेति । अन्तःकरणम्य देवले इत्यर्थः । अन्तःकरणम्यामुरत्वे तु संसारिनथयाच्छोकामानं वक्यन्तीति ज्ञेवम् । शोरामाप्रमाधकारंसोपदिएज्ञानमार्गेणत्यर्थः । विवेकः इति । आयो शुक्रा साज्यः द्वितिवे स्वागुरज्ञानमार्गेण स्रेयमिति द्वयोः प्रतिमन्धयोतिनेकः इसर्थः ।

भगवत्कृतश्चेदिसारम्य विवेक इसन्तेनाकर्तव्यमिसस्य विवरणं ज्ञेयम्। इत्य-श्चोक्तत्रयाणामेवात्र वाधकत्वम्। अस्तैिककभोगस्य प्रथमे प्रवेशात्र धाधकत्वम्। भगव-स्कृतप्रतिथन्धेपि सामर्थ्यानुत्पाद एव न तु जातस्य वाधोतस्तस्यापि न वाधकत्वम्। प्रतिवन्धकत्वं तु भवत्येव। प्रतिवन्धो विसामग्रीतद्धेतुः, प्रतिबन्धक इत्यत्र विसामग्री-पदस्य सामग्रीवाधात्यन्ताभावोभयवाचकत्वादिति बोध्यम्।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि । यथा वा तन्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ वाधकानां परित्यागो भोगेष्येकं तथापरम् । निःप्रत्यूहं महान् भोगः प्रथमे विवाते सदा ॥ ४॥

मुठे श्लोकद्वययोजना । भगवतः सर्वथा सेवायां सामर्थ्यं अकर्तव्यं चेत् तदा गितः फलं न हि न भवतीत्पर्थः । नतु तदा तस्य किं साधनं शोकाभावायेस्यत आहुः यथा चेति । येनात्मतत्विनिर्धारो भवित तादशो विवेकः आत्मानात्मविवेकः शोकाभाव-साधनं मतिमत्यर्थः । 'तस्माद्भद्रे स्वतनयान् मया व्यापादितानिष मानु शोचे'त्यत्र तस्य ज्ञानस्य शोकाभावहेतुत्वकथनान्मतिन्त्युक्तम् । भोगे प्येकिमिति । जात्मित्रायेणेकवचनम् । अपरमिति । न परमपरम् , हीनम् , वाधकत्वात्याज्यमित्यर्थः । नतु कथ न द्वितीयो अपरमिति । न परमपरम् , हीनम् , वाधकत्वात्याज्यमित्यर्थः । नतु कथ न द्वितीयो वाधकस्तत्राद्धः निःप्रत्यहमिति । निर्विधम् । हेतुगर्भमिदम् । यतो निर्विध यथा भवित तथा सिच्यति, अद्यादेवीधकत्वाभावात् । अतो महान् । एतादशो भोगः प्रथमे फले सेवोपयोगिदेहे सदा विशते, पूर्वमुत्तर च सम्बद्ध मवतीत्यर्थः । पाठकम दृष्टा अलैकिकसामर्थये प्रायम्य मन्वानस्य अमनिरासाय र्टाकायां फलानां मध्य इत्युक्तम् । यस्य फलत्रयमपि मवित तस्य यत्रथमं फल सेवोपयोगिदेह इत्यर्थः ॥ ३ ॥ ४ ॥

सविद्योल्पो घातकः स्याद् घलादेतौ सदा मतौ। हितीये सवैथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

सिवन इस्रत्र टीकायां सिविन्नत्वादिति। अत्रापि सिवनपद हेतुगर्भम् । तथाचायमर्थः। घातको लोकिकमोगः, यतः सिवनः, अतोल्पः स्यादिति हेतोस्त्याज्य इति। एताविति। साधारणभगवत्कृतौ चलाद्धेतोः सदा प्रतिचन्धको मतो। मनस इन्द्रियाणां चान्यपरतास्त्रपाबुद्देगमोगो सामध्येवाधको । नन्वन्यपरतास्त्रपाविमो तु कारणसैव वाधको । तनुजसेवैवानभ्यस्ता भवत्यतो चलिष्ठत्वात् प्रतिचन्धनामकावेव कारणसैव वाधको । तनुजसेवैवानभ्यस्ता भवत्यतो चलिष्ठत्वात् प्रतिचन्धनामकावेव जातावित्यर्थः। ज्ञानस्थित्यभाव इति । पूर्वोक्तामुरज्ञाने स्थित्यभावे । जितीय जातावित्यर्थः। ज्ञानस्थित्यभाव इति । पूर्वोक्तामुरज्ञाने स्थित्यभावे । जितीय इति । द्वितिये मगवत्कृतप्रतिनन्यं जाते । मूले संसारनिश्चयादिति । अत्र संसारपदं इति । दितीये मगवत्कृतप्रतिनन्यं जाते । मूले संसारनिश्चयादित्यर्थः॥ ५॥ देद्दादिपरम्, तथा च 'तिरोचनोक्तदेह एव महत्य' इत्यादिस्तपनिश्चयादित्यर्थः॥ ५॥

ननु सेवोपयोगिदेहस कथमधिकारत्वम्, अधिकारत्वे वा कथ फलत्वमित्यत आहुः नन्वाच इति ।

### नन्वाद्ये दातृता नास्ति तृतीये याधकं गृहम्। अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोभ्रमः॥६॥

निवित कोमलाम्बणे । आद्ये सेवोपयोगिदेहरूपफले सित या भवति फल्द्रय-दातृता सा सेवोपयोगिदेहरूपाद्यफलाभावे नास्तीत्याद्यफलस्याधिकाररूपतेल्यर्थः । तथा च यसाद्यफलमेव फलं तं प्रत्याद्यस्य फल्ल्मेव । यस्य च पुनरप्रेपि सायुज्यादिफलं तं प्रति आद्यफल्याविकारत्वमेवेति भावः । एतेन फल्प्नये तारतम्यमपि सूचितमिति वोध्यम् । टीकायां तदा सेवेति । आद्यफलाभावेत्यर्थः । मूले तृतीय इति । लौकिक-भोगरूपप्रतिवन्धके सित वाधकं गृहं सेवाप्रतिवन्धकं लौकिकभोगसञ्जकं भार्यादि त्याज्य-मिति शेषः । अवद्योद्यमिति । इयं प्रतिवन्धकत्रयी फल्प्नयी च सदा निरन्तर भाव्या विभावनीया । भावनया प्रतिवन्धककृतप्रतिवन्धिनवृत्तिर्भविष्यतीति भावः । सर्वमिति । ज्ञानादीनां साधनत्वं तत्साध्यमोक्षस्यैव फल्त्विमिति मनोष्रममात्रम् ॥ ६ ॥

नतु 'तथा निवेदने चिन्ता त्याज्या श्रीपुरुपोत्तमे शत्यनेनात्मनिवेदिनां प्रति-वन्धकभयागावात् किं निवर्तनेनेत्यत आहः तदीयैरपीति ।

#### तदीयैरिप तत्कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

भगवदीयेरिष पूर्वोक्तनयिद्धयविभावनेन प्रतिबन्धनिवर्तनं कार्यमेव ! तत्र हेतुमाहुः पुष्टाविति। तथा सित पुष्टे। मर्यादांशत्यागे भगवान् विलम्बं न कुर्यादित्यर्थः । अन्यथा तु यद्यपि निवेदनपदार्थों न नर्यित तथाप्यलेकिकदेहप्राप्तो विलम्बो भवत्येवेति। नतु गुण-श्चित्तक्षोमे मावनाया असम्भवात् कथं तिन्नवृत्तिरित्यत आहुः गुणक्ष्तोभेषीति। सोप्येतेनैव निवर्तिष्यत इति भावः । नतु गुणक्षोमनिवृत्त्यर्थं हंसायतारेण एकादशस्कन्धे प्रकारान्तर- मुक्तिमत्यत आहुः इति मे मतिरिति। मन्मितिसिद्धोयं प्रकारः । तथाच मर्यादापुष्टि- मेदेन व्यवस्थेति मानो द्रष्टव्यः ॥ ७॥

नतु स प्रकारो भगवदुक्तः, अयं च पौरूप इति कथं तुल्यगळलमिसत आहुः क्रसृष्टिरिति । क्रसृष्टिरत्र चा काचिदुत्पद्येत स वै भ्रमः ॥ ७॥ ॥

चारान्दोनादरे । ममापि वानपतित्वादत्र मद्वानये पूर्वोक्ता अन्या वा काचित् कुम्िष्टः किमुत्यवेत ? नोत्यवेतेत्यर्थः । यदि चेदुत्यवेत तदा तस्य तादशं ज्ञानं अम एव । तद्वोपनार्थ नास्मत्रवृत्तिः, किन्तु 'सात्विका मगवद्यक्ता' इत्युक्तानां तादशामेव वोधना-र्थमेवास्मत्रवृत्तिरिति मावः ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीषिद्वलेजात्मजश्रीयस्त्रभकृतसेवाफलविवृतिः समासा ।

# सेवाफलम्।

# श्रीपुरुपोत्तमकृतसेवाफलविवृतिप्रकाशसमेतम्।



प्रणम्य श्रीमदाचार्यचरणौ तत्कृपावलात् । सेवाफलोक्तिविवृतेर्विवृतिं वितनोत्ययम् ॥ १ ॥

अथ श्रीमदाचार्यचरणाः श्रुतिब्रह्मसूत्रगीताश्रीभागवततात्पर्यगोचरस्रसिद्धान्तस्य तनुवित्तजसेवात्मकस्य साधनस्य भगवत्त्रेमात्मकसेवासिद्धिपर्यन्ततां संक्षेपेण सिद्धान्त-मुक्तावल्यां योधसौकर्यार्थं निरूप्य सेवाफलप्रन्थे तथैव तत्फलं निरूपयितुं प्रतिजानते यादशीत्यादि ।

# यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धौ फलमुच्यते।

यादशी यत्प्रकारिका सेवना सेवा, ण्यासश्रन्थो युजिति युजन्तत्वाद्धारणा विनिगमनेत्यादिवत्स्त्रीत्वम्, प्रोक्ता सिद्धान्तमुक्तावल्यां व्युत्पादिता, तिसद्धौ तसा-स्तत्रोक्तमानसीसेवासाधकतायां सत्यां फलं यत् प्राप्यत्वेन विवक्षितं तदुच्यत इत्यर्थः । अस ग्रन्थस संक्षिप्तत्वेन दुरूहलात् खयमेव गृह्णन्तो व्याकुर्वन्ति सेवायां फल-च्चयमित्यादि । अत्र सेवायामिति सत्यर्थया सप्तम्या साधनसाध्यरूपयोर्द्वयोरपि सेवयोः सत्ता विविधितेति घोष्यते । तेन साधनरूपाया आवर्तने तन्निर्वाहः, साध्यरूपायाश्च निर-तरस्थैयं विवक्षित भवतीति सूच्यते । फलन्ययमिस्यनेन मूले यादशीति सेवाविशे-पणेन यत्तदोर्नित्यसम्बन्धस्मारणात् फलेपि तादशमिति प्रकारबोधकं विशेषणं स्मार्थते । तथा च तत्रोत्तममध्यमज्ञघन्यभेदेन बाह्यमानस्रोक्ष्यैविध्यस्य सिद्धत्वादत्रापि फलत्रय-मुन्यत इत्पर्थः। तर्हि किं तत्फलप्रयमित्यपेक्षायां टीकायां तत्खरूपं विभजन्ते अस्टोकिक-सामर्थ्यमित्यादि । तत्राठौकिकसामर्थ्यं नाम परप्राप्तिविवरणश्रत्युक्तमगवत्स्वरूपानुभवे 'प्रदीपवदावेश' इतिस्त्रोक्तरीतिकनगवदावेशजा योग्यता यया रसात्मकस्य मगवतः पूर्ण-खरूपानन्दानुभवः । श्रीदेवकीनन्दना अप्येवमाहुः । श्रीहरिरायास्तु मगवद्विरहातुभव-सामर्प्यमित्याहुः । श्रीकत्याणरायास्तु भगवता सह गानादिसामर्प्य मुख्यानामिनेत्याहुः । चचागोपीशास्त्वलैकिकमजनानन्दानुभवे खरूपयोग्यतेलाहुः। एतत्सर्वे भगवतो नाना-विषप्रवेशहेतुकत्वाद्भगवदिच्छायाध्य ज्ञातुमशस्यत्वादुपपन्नम्।

सायुज्यं 'भक्तया मामभिजानाती'त्युक्तो भगवत्खरूपे ठयः । चचा अप्येवम् , श्रीदेवकीनन्दनाश्च । श्रीहरिरायास्तु सह युनक्तीति सयुक् सयुजो भावः सायुज्यं संयोगा-नुभवसामर्थ्यमित्याहुः । श्रीकल्याणरायास्तु गोपानामिवेति विशेषमाहुः ।

सेवोपयोगिदेहोक्षरात्मको देहेन्द्रियासुहीनः पुरुपस्नीपशुपक्षिवृक्षाद्यानृतिः संस्थानविशेषः । तदेतत् फलत्रयं त्रिविधसेवायां यथायधं वोध्यमित्यर्थः ।

नतु 'यथाकतु'रिति श्रुतौ तत्कतुन्यायस्योक्तत्वात् संन्यासनिर्णये 'भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भने'दित्याचार्यरिप तदंगीकाराज्यायत एवात्रापि ताद्शफलप्राप्तिसिद्धे-विशेषतस्तत्कयनस्य किं प्रयोजनिषत्याकांक्षायां तत्र हेतुं वदन्ति मूले अलौकिकस्य दाने हीत्यादिपादत्रयेण ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥ फलं वा ह्यधिकारो वा,

अत्र हिर्हितौ । चोवधारणे । यतो हेतोरछौकिकस्य सम्पद्माविभीवाधिकर-णोक्तरीतिकस्याक्षरात्मकविग्रहस्य दान एव आचा आदौ भव उत्तमफलविषये विद्यमानो मनोरथः निश्चयश्चरोक्तकामचारात्मकः सिध्येत् । अदाने तु फलं चा हि निश्चयेन अधिकारो चा सिध्येदित्यनुषज्यते । तथा च ' लोकवन्तु लीला केवल्य'मिति न्यायेन भगवता अलौकिकस्य सम्पद्माविभीवस्त्रोक्तदेहस्य दाने एव तत्सम्बन्धिफललाभाव तत्कतु-न्यायमात्रेण पूर्वस्य सिद्धिरित्यतस्तित्वरूपणिनत्यर्थः । बाद्ययमनादरे । तेन तत्कतुन्यायेन कदाचित् तद्वयं भवतीति वोधितम् ।

नन्वधिकारस्य कार्यान्तरयोग्यतास्तपत्वात् तस्य च साधनदशायामपि सत्त्वात् कथं फलत्वमित्यत आहुः।

#### न कास्रोचनियामकः ॥ १॥ ॥ इति ।

अञ्चेतिषिकारं । तथा च कालिनयम्यत्वामावेनानावृत्त्या नित्यत्वादसापि फलतं निःप्रत्यृहमित्ययः । एतत्रये एकं दानहेतुकमन्यद्वयमपि भगवदनुप्रहेकहेतुकम् । मर्यादान्मार्गे निर्गुणाक्षरिवद्यया ताद्यतत्प्राक्षेः सगुणया सन्मनोमयदहरादिविद्यया च 'जक्षन् क्रीडन् रममाण'इत्यादिनोक्तिव्ययपर्यन्तप्राप्तरेव श्रावणात् ततोषिकस्य सेवोपयोगिदेहादे-स्त्रन केवल्या मित्तरिहतमर्यादया वक्तुमशक्यत्वात् । तया तदुपगमे 'यमेवैप ' इत्यादि-श्रते भित्याहमेकया ब्राह्म १ इत्यादिन्यते विरोधस्य दुष्परिहरत्वाद्य । अतस्तन्नप्रमाने-च्यत इति मानः । अनावस्य दानेन सिद्धी 'क्रादीनां वचः श्रत्वे'त्यादिकृष्णोपनिपन्मधा मृहद्यामनीयक्रया 'संकल्पो विदितः साध्य्यः ' इति कुमारिकाः प्रति मगवद्राक्यं प्रमाण-रोन भोष्यम् । दितीये च 'नकान्मतां म' इत्यारम्य 'गतिमण्यी प्रयुक्त' इत्यन्तं कपिल-

वाक्यम् । तृतीये च 'को वामिहैत्य भगवत्परिचर्ययोचै'रिति जयविजयौ प्रति सनकादि-वाक्यं ज्ञेयम् । तयोः पातस्तु भगवदिच्छात एवेति तत्रैव निघन्धे प्रतिपादितमिति न कश्चित्सन्देहः ॥ १॥ ॥

ननु भवत्वेवमनुग्रह्त्रैविच्यात् फल्गेविच्यम्, तथापि 'निखं हरो विद्धत' इति वाक्ये कामकोषादीनामपि भगवित निखं विधाने तन्मयत्वस्योक्तत्वात् तन्मयत्वे च सामुज्यसैव युक्तत्वात् सिद्धान्तमुक्तावल्याम'प्युभयोस्तु क्रमेणैव पूर्वोक्तेव फिल्यती' त्योन मानस्या एव फल्त्वेनोक्तत्वात् तयापि तन्मयतायाः सिद्धौ तस्येव युक्तत्वात्कयं तदभावो येन तृतीयं फल्पित्यत आहुः।

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यादिति।

सेवायां कियमाणायामिति शेषः । किं तावतेत्याकांक्षायां तेषां खरूपं टीकाया विवृण्यन्ति सेवायां प्रतिवन्ध इत्यदि । प्रतिवन्धो नाम विसामग्री तजनकः प्रतिवन्धकः । तद्त्रोद्धेगादित्रयम् । तत्र्रोद्धेगो नाम उचैभेयं चलनं वा । जोविजी भय-प्रतिवन्धकः । तद्त्रोद्धेगादित्रयम् । तत्र्रोद्धेगो नाम उचैभेयं चलनं वा । जोविजी भय-प्रतन्योः । तद्त्र सेवायां कियमाणायां दुप्रदिश्यो मनसो मयं वा पापादिना छद्धेश्राञ्चल्यं वा । अत्र द्वितीयमद्यजन्यम् । एतद्धभयमप्यान्तरमतो द्विविधोप्युद्धेगो वाद्यसेवाफलरूपाया मानसीतत्समानाधिकरणविरुद्धसामग्रीक्षपस्तलित्रवन्धकः । प्रतिवन्धो नाम तछक्षीकृत्य वा । वन्य चन्धने । सोत्र सेवायां रुचौ वा तत्र्यतिकृत्वो वा निग्रहः । प्रतिर्वकृत्ये वा । वन्य चन्धने । सोत्र सेवायां रुचौ सत्यापि शरीरादिसामर्थ्ये सत्यपि सेवाकरणकाले लीकिकविद्धकायिकादिव्यापारक्षपे सत्यापि शरीरादिसामर्थ्ये सत्यपि सेवाकरणकाले लीकिकविद्यस्पप्रतिवन्धकः कादाचित्कः । पाद्यसेवासामानाधिकरण्यात् तद्विरुद्धसामग्यात्मकस्तत्स्यक्षपप्रतिवन्धकः कादाचित्कः । भोगो नाम सखदुःखसाक्षाक्तारोभ्यवहारक्तः प्रसिद्धो देहेन्द्रियोभयनिष्ठत्वाद्यमयभागो नाम सखदुःखसाक्षाक्तारोभ्यवहारक्तः प्रसिद्धो देहेन्द्रियोभयनिष्ठत्वाद्यमयन्यानिकसामम्युत्पादकत्वेन मानसा जघन्यत्यापादनात् तया तन्मयताया असिद्धौ सुखेन नृतीयस्य फलस्य सिद्धिरित्ययः ।

ननु भवत्वेवं तथापि यदत्र मुख्यं फलं ततु दानैकसाध्यमित्युक्तम् । दानं तु पूर्व ज्ञातुमशक्यम्। तथा सित स्वतः पुरुपार्थत्वेन सेवाकरणे गम कि फलं मिवप्यतिति सन्देहः क्यं निवर्ततेत्यत आहः।

तु वाधकमकर्नव्यं भगवतः सर्वथा चेट्टनिन हि यथा वा इति।

तुः शंकानिरासे । वाधकं पूर्वोक्तं त्रयमकर्तव्यं भगवतः सर्वधा चेत् तदा हि निध्येन गनिर्न, त्राणानां देहादुरक्रमणं न । मनसो वा भगवद्यतिरिक्ते गतिर्न, किन्तु 'वाष्यनिष दर्शनाच्छन्दावे'त्यधिकरणोक्तन्यायेन भगवत्येव ठवः। 'ता नाविद'न्नि-

९ रिमामध्युण्यादकमान् प्रतियन्धकम्बनिति पाटः ।

त्युक्तरीत्या भगवदेकतानत्वं हि निश्चयेन । एतेन मुख्यफलभवनविषयकसन्देहिनवृतिरित्यर्थः । यथावेति भिन्नं वाक्यम् । अत्रापि वाधकं भगवतः अकर्तव्यं चेदित्यन्वेति । तथा च यथा येन प्रकारेण सेवा, यत्तदोनित्यसम्बन्धात्त्रया तेन प्रकारेण वाषकं
भगवतोक्तिव्यं चेतदा, वा फले विकत्यः, सेवा मध्यमा चेन्मध्यमम्, जधन्या चेन्नध्यमं
फलित्यं सन्देहिनवृत्तिरित्यर्थः । अथवा । ननु सेवा हि भक्तिमार्गीयं साधनम् । मिक्तमार्गश्रातुत्रहैकलभ्यः पुष्टिप्रवाहमर्यादायां स्थापितः, निवन्धं च 'सर्वथा चेन्नदिक्तुणा न
भविष्यति यस्य हि । तस्य सर्वमशक्यं हि मार्गेरिसन् सुतरामपी'त्यनेन । एवं सत्यस्मिन्
मार्गे प्रतिबन्ध एव कथं येन फलत्रैविष्यमित्यत आहुः तु वाधकमित्यारम्य यथावेत्यन्तम् । अत्र त्रीणि वाक्यानि, तेषु त्रिष्विपि वाधकपदं चेत्पदं चान्येति । तथा च
वाधकं पूर्वोक्तं भगवतः अकर्तव्यं चेत्तदा प्रतिबन्धसामावाहित्मध्यमं फलं भवति ।
याधकं सर्विधा चेत्तदा न हि निश्चयेन सेवाफलमेव न । वाधकं यधा तथा चेत्तदा
वा विकल्यः । तथा चैवं भगविद्वन्छातस्त्रविष्यमित्यर्थः ।

तर्हि विकल्पे किं कार्यमित्यत आहुः।

### अतत्त्वनिर्घारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥ वाधकानां परित्याग, इति ।

अत्रोक्तवास्यद्वयस त्रयस्य वाडसन्दिग्धत्वाद्वतत्त्विर्धार इत्यदिकं व्याकुर्वन्ति। त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । त्रयाणां पूर्वोक्तानां वाधकानां यत्साधनमतत्त्वनिर्धाराविवेकरूपं तस्य परित्यागः सर्वथा त्यागः कर्तव्यः । तत्र्यतियोगि-म्ततत्त्वनिर्धारिविवेकयोरम्यासेन तयोः प्रागमावानिवृत्तिः सम्पादनीया, ध्वंसो वा। तथा च नवीनतदुत्पादकसाधनत्यागे यथा भोजनपरित्यागे पूर्वाजीर्णस्य निवृत्तिः भाविनश्चानुत्पत्ति-स्तया तत्त्वनिर्धारे जाते वुद्धिदोपरूपसोद्देगस्य निवृत्त्या विवेके च जाते प्रतिवन्धभोग-योनिवृत्त्या तयोनिःशेषनाशः सम्पादनीय इत्यर्धः ।

नतु वाधकत्यांगे कर्तव्ये भोगताग आगतः, तथाकृते शरीरस्थितेर्वठादेश्यासम्भवात् सेनाया एवासिद्धिः, प्रतिवन्धस्य चाद्दष्टजन्यत्वात् तत्त्यागस्याश्चन्यत्वमिति सेवासिद्धिरेव द्वपेटेत्यारांकायां तद्थं निभागमाहः भोगोपीत्यादि ।

#### भोगेष्येकं तथा परम् । निःयत्युहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४॥

अपि ममुचये। भोगे, अपि शन्दान् प्रतिनन्धे, एकं परित्याज्यमिति शेषः। तथिति वैधम्ये रष्टान्तः । यथा भोगप्रतिवन्धयोरेकं परित्याज्यं तथा परं द्वितीयं निःप्रत्यहं निमग्रन्यम्। मोगम्य निःप्रत्यहन्ते हेतुमहान् भोगः प्रथमे विद्यात इति। प्रतिबन्धस्य तथात्वे हेतुः सदेति । तदेतत् सर्वं मन्दादेर्द्धव्करं दुर्ज्ञयं चेति तद्र्थं गृह्णन्तो व्यक्तिवन्तः प्रतिलोमक्रममादाय प्रथमतो भोगं विभजन्ते भोग इत्यादि । भोग उक्तरूपो द्विप्रकारकः । तयोर्भध्ये लोकासक्तिजन्मा सार्वदिकत्वेन वलबद्वाधकत्वादवश्यं त्यक्तव्य एवेल्यर्थः । ततो न्यूनं प्रतिबन्धं विभजन्ते प्रतिबन्धोपीलादि । तस्य कादाचित्कलेन खल्पत्वात पूर्व तत्त्यागप्रकारमाहः तज्ञेत्यादि । तयोः प्रतिवन्धयोर्मध्ये आद्यः साधा-रणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण त्याज्यः। यद्यपि तत्त्वनिर्धारविवेकौ पूर्व प्रतिबन्ध-विधातकत्वेन सूचितौ तथापि न तावन्मात्रेण निवृत्तिः, किन्तु बुद्धिरपि तत्सहकारित्वेना-पेक्षिता । अतस्तया त्याच्य इत्यर्थः । नतु भवत्वेवं तथाप्यठौकिकमोगात्यागे किं वीज-मिसाकांक्षायां तत्र बीजमाहुः अस्त्रौकिक इत्यादि । तुः शंकानिरासे । अस्त्रौकिको भगवदत्तप्रसादत्वेन कियमाणी भीगः फलानां मध्ये प्रथमे आद्यमनोर्यात्मके प्रवेकां प्राप्तोत्यतो निःप्रत्यहत्वान्न त्याज्य इत्पर्थः । अयमेव हेतुमूळे महानिति पदेनोक्तो बोध्यः । दितीयप्रतिबन्धस्य निःप्रत्यूहत्वे यो हेतुः सदा पदेनोक्तस्तं व्युत्पादयन्ति भगवत्कृत इत्यादि । सेवायां खत्य रुचेः सामग्रीसम्पत्तेश सत्त्वेपि यदा पुनः प्रनस्त-द्विघटनेन तन्निर्वाहामावः सेवायामरूच्यादिर्वा स भगवत्कृतप्रतिवन्धः । तत्रैव हि स्वस्या-न्येषां च 'दैवमव विघातक'मिति बुद्धिरुदेति । तादशः स चेद्भवेत् तदा भगवान् फर्ड पूर्वोक्त त्रिविधमपि सेवाफर्ड न दाम्यतीति मन्तव्यम् । तेन सेवाप्रतिबन्धवता युक्तिभिर्विचारणीयम् । तदान्येषां गुर्वादीनां सेवां चेतदर्थं कुर्यात्तदा सापि व्यर्था । एतरफङ्खपार्थविरहितेति मन्तव्यमिति पूर्वेण सम्बन्धः । तदायं जीव ' एवं पञ्चविधं लिंग'मिति चतुर्थस्कन्थवाक्योक्तश्चेतनायुक्तसंघात आसुर इति निर्धारः कार्य इति प्रायपाठादायाति । तदा ज्ञानमार्गेण स्वात्मनि प्रपन्ने चाक्षरशहात्वभावनपरेणास्यूठादि-सदाद्यपासनपरेण वा स्थातव्यं शोकाभावाय । आत्मज्ञानस्य शोकनाशकस्वश्रावणात्त्वा स्थितौ तस्मिन् संघाते निचृत्ते एतस्याक्षरसायुज्यं या तत्र स्थितिर्वी मवतीति चिचेकः सेवाफलात् प्रयक्तरणमित्यर्थः ।

अत्रैतद्भन्यद्र्शनेन ममेदं प्रतिमानि । आसुरजीवा हि पुष्टिप्रवाहमर्यादायां 'जीवास्ते ह्यासुराः सर्वे प्रवृत्तिं चेति वर्णिता' इत्युक्तलक्षणका अज्ञदुर्ज्ञभेदेन द्विविधा निरूपिताः । ते तु नोपदेशार्हाः । 'सात्त्विका मगवज्ञक्ता ये मुक्ताविधकारिणः । मवान्तसम्भवा देवात् तेपामर्थे निरूप्यते' इति प्रतिज्ञावाक्येन तथा निश्वयात् । अतःपरं 'प्रवाहेपि समागत्य पुष्टिध्यस्तेन युज्यते । सोपि तेस्तत्कुले जातः कर्मणा जायते यते' इत्युक्तोवशिष्यते । यथा अलीखानादिः । अतम्तादशं तद्देश्यं प्रति वायमुपदेश इति ॥ ४ ॥

एवमहोक्तिकभोगमगवस्कृतप्रतियन्थयोस्त्यागानर्दस्ये वीजं व्याख्याय साधाः प्रतियन्थरोक्तिकभोगयोस्त्याज्यत्वे वीजं यक्तुमवतारयन्ति ।

## सविद्योल्पो घातकः स्याद् वलादेतौ सदा मतौ। दितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥५॥

साधारण इत्यदि । कथिमिति हेतुंरूपप्रकारवोधकम् । तथा चैतयोस्यक्त-व्यताप्रयोजकः प्रकारः क इत्यर्थः । अन्यथा त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति पूर्व-प्रन्यविरोध आपद्येतेति । व्याकुर्वन्ति सविद्यन्त्वादित्यादि । कालादिकृतविष्ठसाहित्यात् साधनतः फलतश्रालपत्वात् तथेत्यर्थः । एव भोगे त्याज्यत्वचीजद्वये व्याख्याते विष्टो धातकत्वरूपो हेतुः साधारणप्रतियन्धनिष्ठ इत्यर्थादेव वोधितम् ।

नतु प्रतिवन्धकत्यागप्रकारस्य पूर्वमुक्तत्वात्पुनस्तत्वथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः वलादेताविति । व्याकुर्वन्ति एतावित्यादि । यत एतौ लौकिकमोगसाधारण-प्रतिवन्धो सदा क्षणे क्षणे प्रतिवन्धकावतो बुद्धा उपायचातुर्येण वलाद् दृ दृ त्याज्यो । यथाधिक भुक्त चेन्ममेदानीन्तना सेवा गता, मया गानाद्यासक्त्या जागरः कृतश्चेदिदानी निद्रायाति, तस्मादेव न विधेयमित्येव बुद्ध्योपायचातुर्येण सर्वथा त्यक्तव्यावित्येतदर्थं पुनः कथनमित्यर्थः । कितीय सर्वथेति व्याकुर्वन्ति । दितीय द्त्यादि । पूर्व भोगप्रतिवन्धयोक्तम्योक्तत्वात् कोत्र दितीय इति शकानिरासायतदुक्तम् । नतु भगवत्कृते प्रतिवन्धे याद्द्यी स्थितिरपेक्षिता सा तु पूर्व निवृत्तवेति पुनस्तदुक्तः किं प्रयोजनमत आहुः ज्ञानेत्यादि । तथा च पूर्वोक्तादिप यो हीनः सिद्धान्तमुक्तावत्यां 'मक्त्यमाने त्वि'ति कारिकयोक्तस्तस्य ससारेत्यन्तामिनिवेशनिवृत्त्यर्थमिदमित्पर्थः ॥ ५॥

नतु पूर्वमुद्देगादित्रय ससाधन त्याज्यत्वेनोक्त्वामे तत् त्याज्यत्वात्याज्यत्वविभाग च कृत्वा पश्चाह्मयोरेवावस्य त्याज्यत्व यम्निक्तपित न तृद्देगस्यापि, तत् कृत इत्याकांक्षायामाहुः ।

### न त्वाचे दातृता नास्तीति,

अत प्रायः पाठं दिथांगीकुर्वन्ति केचिश्रन्विति । केचिश्र न त्वेति । तत्रापि न इति मिश्रं पद निश्चयार्थकमिति मम प्रतिभाति । आद्ये उद्वेगे । तुः शकानिरासे । नु निश्च- येन वा न, चिन्ता फलसाधनितपियणी न त्याज्या । तत्र हेतुः । दातृता नास्तीति । अद्यत्ता नास्तीति वा । तदेतद्व्याकुर्यन्ति । आद्यफलेत्यादि । आद्यं यत् फल- मलीकिनमामर्थक्त्प, तत्यामाने अप्राप्ती, मगवतो दातृत्वं नास्ति, तदा तस्मिन् दानममये सेवा अनाधिदेनिकी ।

उद्देगो हि मानमो, मानम्या एव निरुद्धमामग्रीजनक, सा दानसमये 'चेतस्त-व्ययण' ता नानिदन्' इतिवद्भगवति टीन न करोति, तेन सा सेवा अनाधिदैनि-वीत्युक्त भवति । अन उद्देगे तिबवृत्त्यर्था चिन्ता भगनद्भावनरूपा न त्याज्या, किन्तु सदा कर्तव्येव । द्वितीयपक्षे उद्देगेन कृत्वा फलामाने सुख्यफलाप्राप्तौ भगवतोऽदातृत्वं नास्ति किन्तु तदोद्वेगदशायां सेवानाधिदैविकीत्युक्तं भवति । अतस्त्वस्या आधिदैविकीत्व-सम्पादनायोद्वेगनिवृत्त्यर्था चिन्ता न त्याच्या किन्तु कार्येव । तथा चोद्वेगस्य सुख्य-फलातिरिक्तफलाप्रतिवन्थकत्वाद् सुख्यफलस्य केवलं दानमानसाध्यत्वाद् दित्सायाध्य 'अनिच्छतो गतिमण्यां प्रयुक्तं इतिवाक्येन 'किहिचित् स्म न मिक्तयोग'मिति वाक्येन च ज्ञातुमशक्यत्वान्नोक्तमित्यर्थः । अन्नानाधिदैविकीत्युक्तं मवतीति कथनेन सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्यादकत्वरूपसुद्वेगत्याज्यतावीजमण्युक्तं ज्ञेयम् ।

नतु तत्त्वनिर्धारिविवेकाम्यां प्रतिवन्धत्यागे यतमानस्यापि त्रयाणां त्याज्यचीजं जान-तोपि यदा न प्रतिवन्धनिष्टुत्तिः तदानेन किं कार्यमित्यत आहुः ।

#### तृतीये वाधकं गृहमिति ।

तदेतद्विवृण्वन्ति भोगाभाव इत्यादि । उद्दिशः साधारणप्रतिवद्धोपि निरुपि प्याकथञ्चन भक्तिमान् सेवेत तदापि तृतीयं फलं भक्तिमत्त्वाद्भवति तस्मिन्नपि भोगो लौकिकः प्रतिवन्यं करोति । अतस्तृतीये भोगरूपे प्रतिवन्येऽशक्यत्यागे सित भगवता गृहत्याग एवानेन प्रकारेण वोध्यत इत्यनुसन्धाय वाधकभूतं गृहं त्याज्यम् । यतो भोगाभावस्तदेव सिध्यति यदा गृहपरित्यागः । तथा च तदानीमयमेवोपायो नेतर इत्यर्थः । अयं त्यागो न भिक्तमार्गीयसंन्यासरूपः, अधिकारामावात्, किन्तु 'तादश-स्थापि सततं गेहस्थानं विनाशन'मित्यादि भक्तिवर्धिन्युक्तमिक्तसाधनसम्पादनार्थ इति ज्ञातत्र्यम् । एवमत्र यावान् कठिनांशः सोत्र स्वयं व्याख्यातः ।

अतःपरं य एवं गृहसागमिष न कर्तु शक्क्यात् तदर्थं मूटे उपायमुपदिशन्ति । अवरुषेयं सदा भाव्येसादि ।

इयं फलत्रयी प्रतिबन्धकत्रयी च अवद्या, यथाययं भगवदनुत्रहेकलम्यत्वा-द्भगवद्भिगारमात्रसाध्यत्वाच अवद्या, न सकृतसाधनाद्यायत्ता । अतः सदा भाव्या प्रतिबन्धोपस्थिताववद्यत्वेनैव स्वदैन्याय तदा तदा विचारणीया । अत्र सदापदेनेद्मेव बोध्यते, न तु कालनेरन्तर्वम् । 'निवेदनं तु स्मर्तव्यं सर्वदे'त्यादीनां विरोधापतेः ।

#### सर्वमन्यनमनोभ्रमः ॥ ६॥

फिट्स स्वकृतसाधनायसत्वमावनं प्रतिचन्थस स्वकृतसाधनान्तरनाश्यत्वमावनं च मनोश्रमिश्चस्वाहिर्मुख्यसम्पादकं चाञ्चल्यमात्रम्, भगविद्द्णं विना कथमपि केनापि किञ्चिदिप कर्तुमशक्यत्वात्। 'एप उ एव साध कर्म कारपती'त्यादिश्चत्वा तथा बोधनात्। 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मा'मिति चान्ये तादशां योगक्षेमवद्दनस्य स्वकर्तव्यताया उक्तत्वादश्र प्रतिबन्धनितृत्वादियोगक्षेमस्यापि भगवतेव कर्तव्यत्वादेकादशस्य विशेष्याये 'जातश्रद्धो मत्कथासु निर्विण्णः सर्वकर्मसु । वेद दुःखात्मकान् कामान् परित्यागेप्यनीव्यरः ॥ ततो भजेत मां भक्तया श्रद्धालुईढिनिश्चयः । ज्ञपमाणश्च तान् कामान् दुःखोदकाँश्च गईव'न्नि-त्यन्तेन तथा करणस्याज्ञापनाच ॥ ६ ॥

नतु यद्येवं तदा भावनस्यापि किं प्रयोजनम् । नहि जीवकृतया भावनया सस-संकल्पो भगवान् स्वविचारितादन्यथा किमपि करोति । तथा सति किं भावनोपदेशेनेसत आहुः तदीयरपीसादि ।

तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

एते हि तदीयाः, सर्वसमर्पणात् सर्वप्रकारेण भगवत एव भावनाच भगवदीयाः, तैरिप तदुक्तं भावनं कार्यम् । तत्र हेतुः । पुष्टौ अनुप्रहिवपये, भगवान्नैव विलम्बयेत् । एतत्कृत्या विलम्बं न कारयेत् , न कुर्याद्या । रामो राज्यमचीकरिदतिवत् स्वार्थे णिच् । तथा च पुष्टिमर्यादायां स्वयमेव साधनानामुपदेशादस्मात् साधनदारा वोहिधीपिति, तानि विना वा न वेति न ज्ञातुं शक्यते, अतो विलम्बाभावायायमुपदेश इत्यर्थः ।

नतु 'सत्त्वं रजस्तम इति गुणा जीवस्य नैव मे । चित्तजा यैस्तु भूतानां सज्जमानो निवध्यत' इस्रेकादशस्कन्धे भगवद्धाक्यात् चित्तजा गुणाः कालकर्मस्वभाववशात् क्षुम्य-माणाः प्रतिबद्धन्स्येव तदा किं कार्यमिस्यत आहुः गुणक्ष्तोभेषीत्यादि ।

## गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणक्षोमोपि परंपरया भगवदिच्छाधीन इति तत्रापि एतदेव भगवत्कृतं विलम्बन-मेव कारणत्वेन द्रष्टव्यम् । इति मे मितिः । इदमस्माभिरेवोच्यते । अत्र नान्यस सम्मतिरित्यर्थः ॥ ७॥

तत्र हेतुः कुस्रिटिरित्यादि ।

कुस्टिरत्र वा काचिद्दुत्पर्येत स वै असः॥ ७॥॥

शास्त्रे तद्यं साधनान्तरोपदेशदर्शनाद्धिरुद्धयुक्तिसृष्टिरत्र वा विकल्पेनोत्पद्येत, परं स निकल्पोधिकारभेदानवधानाद् वे निश्चयेन भ्रमः । भगवता दिवी होपा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति त' इति गुणमूलनिवृत्तये स्वप्रपत्ति-मात्रस्थेव साधनस्थोक्तत्वात् । साधनान्तरकरणे च निःशेपतित्रवृत्त्यमावात् । भगवत्कृत-विलम्बभावने तु भगवानेय शरणमिति बुद्धयुरपत्तेः । अतोस्मामिरिदं मगवद्भिप्रेतमेवोच्यत इति तयेत्यर्थः ॥ ७॥ ॥

इति तत्त्रेरणप्राप्ततुद्विस्तु पुरुषोत्तमः । सेनाफटोक्तिनिवृतेविवृतिं चैवमुजगौ ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्वसमाचार्यचरणेकतानश्रीपीताम्यरात्मजस्य श्रीपुरुपोत्तमस्य कृती सेवाफलविष्टतिप्रकादाः सम्पूर्णः ॥

# सेवाफलम्।

## विवृतिविवरणसमेतम् ।

नत्वा श्रीवलमाचार्यान् विद्वतेशान् निजान् गुरून् । सेवाफलस्य विवृतिव्याख्यानं वितनोम्यहम् ॥ १ ॥

अथ दैवोद्धारप्रयत्नात्मानः श्रीमदाचार्या निजानां सुखेन सिद्धान्तमुक्तावल्युक्त-सेवायाः सिद्धये तत्फलप्रतिवन्धसाधनानि निरूपयन्तः प्रतिज्ञां कुर्वन्ति याद्दशी सेव-नेति । एतद्धन्यस्यातिसंक्षिप्तत्वेन दुर्वोध्यत्वात् स्वयमेव विवृति रचयन्तः सेवाया निजग्रन्थेषु फल्लांगीकारेण तत्फलेष्वन्यपूच्यमानेषु सेवायाः साधनतामाशंक्य साधनताम्रमं वारयन्तः फल्लामान्याद्दः सेवायामिति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तिसद्धी फलमुच्यते । अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

सेवापां फलन्नयम्, अलोकिकसामर्थ्यम्, सायुज्यम्, सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिपु। सर्वत्र साधनान्ते फलम्। फले ठन्धे साधनलागः। अत्र
सेवासाधकसेवायां कियमाणायामित्युक्तया न तद्भमसावकाशः। यादशी सिद्धान्तमुक्तास्वासाधकसेवायां कियमाणायामित्युक्तया न तद्भमसावकाशः। यादशी सिद्धान्तमुक्तास्वासाधकसेवायां कियमाणायामित्युक्तया न तद्भमसावकाशः। यादशी सिद्धान्तमुक्तास्वस्यां कियता मानसी सेवा, तित्सद्धी मानसीत्वे सिद्धे, तस्यां यत्फलत्रयमलौकिकादि,
तदुच्यते। आद्याफलस्यालौकिकसामर्थ्यस्य प्रमुणा दाने कृते, चकारात्तदेहेन्द्रियादिषु
तदुच्यते। आद्याफलस्यालौकिकसामर्थ्यस्य प्रमुणा दाने कृते, चकारात्तदेहेन्द्रियादिषु
सक्तपे स्थापिते, आदौ उत्तमफले जातो मनोरयः सिध्येत्, तस्यादाने फलं सायुज्यं या
सक्तपे स्थापिते, अदौ उत्तमफले जातो मनोरयः सिध्येत्, तस्यादाने फलं सायुज्यं या
सिध्येत्, अधिकारः सेवोपयोगिदेहो वा सिध्येदित्यग्रिमेणान्वयः। हि युक्तोयमर्थः।
अत्र द्वी वाशन्दौ पूर्वफलतुत्यलयोघको॥ १॥

फलं वा ह्यधिकारो घा न कालोच नियामकः । उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो घा स्यान्तु वाधकम् ॥ २॥

सेवायां प्रतियन्धकत्रयम्, उद्घेगः प्रतियन्धो वा भोगो या।
फलिति। आधफलमनियतम्, परमानुप्रहेकलम्यत्वात्। एवं चायस दानैकहेतुत्वम्।
फलिति। आधफलमनियतम्, परमानुप्रहेकलम्यत्वात्। एवं चायस दानैकहेतुत्वम्।
फल्द्रयस्य साधारणानुप्रहहेतुत्वम्। नन्विधकारस्य सेवापूर्वकाले स्थितत्यात्कयं फल्तिमिसत आहुः न काल इति। अस्मिन्निधकारे सत्ययुगादित्सपः कालो नियामको न । अतः कालानियम्यत्वात्फलताधिकारस्य। एवं सोपपत्तिकं फल्प्रयमुक्त्वा प्रतियन्यकत्रयमाहुः कालानियम्यत्वात्फलताधिकारस्य। एवं सोपपत्तिकं फल्प्रयमुक्त्वा प्रतियन्यकत्रयमाहुः मुले उद्येग इति, विवृतो सेवायामिति। उद्धिको वेगः भयम्, अपराधादिना मन-मुले उद्येग इति, विवृतो सेवायामिति। उद्धिको वेगः भयम्, अपराधादिना मन-भावत्यं वा पापादिना। स च सेवाऽर्विसम्पादनेन वाधकः। प्रतियन्धव्य सेवायां रुची

सत्यामपि तत्समये लौकिकवैदिककायिकादिकार्यासक्तिरूपः । स च तत्समयरोधनेन याधकः । भोगश्च अरीरवृत्त्यनुसारेणाम्यवहारशयनादिरूपः । सोपि पूर्ववृद्धाधकः ॥ २॥

ननु फलानामनुग्रहलभ्यतयानुग्रहस्य च भगवदिच्छाधीनत्वात्सेवायां क्रियमा-णायां मम फलं मविष्यति न वेति सन्देहः कथमपेयादतस्तन्निवारणाय तु वाधकमिला-रम्य यंथा वेलन्तमाहुः ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिने हि। यथा वाऽतत्त्वनिर्घारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ वाधकानां परित्यागः,

त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भगवतो वाधकत्रयं न करणीयं चेत् तर्हि गनस अन्यत्र गमनं न, फलं तु यथा था । येन प्रकारेण सेवा तथा तेन प्रकारेण फलमिति सन्देहामावः । यद्दा मक्तिमार्गो भगवदनुग्रहलभ्यः । तस्मिन् कथं प्रतिवन्धकः त्रयमित्यतस्तु वाधकमित्यादि यथा वेत्यन्तमाहुः । वाक्यत्रयमत्र । वाधकं पूर्वीकं भगवतोकर्तव्यं चेत्तदा गतिनीम सेवायां सायुष्यम् ॥ १ ॥ वाथकं चेत् सर्वथा तदा न हि फलाभाव इत्यर्थः ॥ २ ॥ यत्तदोर्नित्यसम्बन्धाद्यया वाधक तथा चेत्तदा वा नाम फले विकल्पः ॥ ३ ॥ तया चैवं भगविदच्छयानुग्रहस्य त्रैविध्यात् फले त्रैविध्यम् । तथा च यस जीवस्य यादद्योधिकारः स ताद्वशि सेवां करिष्यति, तस्य स्वाधिकारयोग्यं फुळं च मित्रिच्यतीति सन्देहामावः । एवं फुळविकल्पे प्राप्ते किं कार्यमृत आहुः अतस्व-निर्घारं इत्यारम्य वाधकानां परित्याग इत्यन्तम् । विवृतौ त्रयाणामिति । त्रयाणामुद्रेगादीनां साधनस्यातत्त्वनिर्धारस्याविवेकस्य च तत्त्वनिर्धारस्य विवेकयोरम्यासेन सर्वतस्यागः कर्तव्यः । नतु तत्त्वनिर्धारविवेको किंन्हणै? तथा हि, तस्य ठोकवेदप्रसिद्धस पुरुपोत्तमस्य भावस्तत्त्वम् , तस्य निर्धरणं निर्धारः । 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म,' 'स हैतावानास,' 'अराण्डं कृष्णव'दित्यादिभिः सर्वत्र भगवद्भावनम् । विवेकस्तु 'हरिः सर्व निजेच्छातः किष्पती'ति सर्वत्र मगवत्कृतिः । नतु वाधकानां मध्ये मोगसापि त्यागे जाते तं विना शरीरिश्वतेरसम्भवात् सेवाया असिद्धिमाशङ्का त्यागे व्यवस्थामाहुः भोगेपीति ।

भोगेप्येकं तथा परम्।

निःप्रत्यृहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४ ॥

भोगो हि द्विविधः, लोकिकोऽलोकिकश्च। तत्र लोकिक्स्याज्य एव । प्रतिषन्धोपि विविधः, माधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्राद्यो बुद्ध्या त्याज्यः। अलंकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यति । भगवत्कृ-तुक्षेन्यतियनपृस्तदा भगवान्फलं न दास्यतीति मन्तन्यम् । तदान्य-भेषापि व्यर्था। तदासुरोयं जीय इति निर्घारः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं

द्योंकाभावायेति विवेकः । मोगप्रतिबन्धयोरेकैकं परिसाज्यम् । अपिशब्देन प्रतिचन्धस्य ग्रहणम् । तथा परं द्वितीयं निष्प्रत्यृहं विष्ठरहितम् , तत्र हेतुः, महान्भोगः । एवं प्रतिवन्धरूपं वस्त्वपि निष्प्रत्यूहम् । तत्र हेतुः, सदेति । एतत्सर्वे मनसि कृत्वा विवृतौ तात्पर्यमाहुः सूचिकटाहुन्यायेन । पूर्व भोगद्वैविष्यमाहुः भोग इति । लौकिका-ठौकिकभेदेन भोगो द्विधा। तत्र अछौकिको भोगो ठौकिकासक्तिरूपलात सेवांसमय-रोधकत्वास्याज्यः । एवं छौकिकमोगं निरूप्य हेतुसहितमछौकिकमोगं निरूपयन्ति तथेति । विवृतौ अलौकिकेति । अलौकिको यो भोगः स तु फलत्रये यदाद्यमलौकिकसामर्थ्य तिस्मन् सित मगवद्त्वप्रसादेन भवतीति तत्प्रवेश उक्तः । एवं च तस्यात्याज्यत्वे वीज-मुक्तम् । एवं द्विप्रकारकं भोगं निरूप्य दितीयप्रतिबन्धस्य निर्विभत्वे यो हेतुर्मूछे सदा-पदेनोक्तस्तं विवृतौ भगवत्कृत इत्यादिना विशदयन्ति । सेवायां प्रवृत्तस्य यदा दुःसङ्गा-दिना भगवदीयद्रोहे कृते प्रभुः स्वयं प्रतिवन्धं करोति, तदा सेवायामरुचिभवति, तदा सर्वया फलामावः, तदा तदुपायार्थमन्यसेवनं न कर्तव्यम् , व्यर्थखात् , तदायं जीव आसुर एव । दैवजीवे सर्वथा फलाभावामावात् । तदा एताइशे प्रतिवन्धे चिन्तानिवृत्त्ये आदि-सष्टौ भगवान् जीवं यथा विचारितवांस्त्रथैव निजेन्छ्या करिष्यतीत्यादिन्ह्रपेण ज्ञानमार्गेण स्थातन्यम् । एवमलौकिकभोगभगवत्कृतप्रतिवन्धयोरत्याज्यतामुक्त्वा साधारणप्रतिवन्य-लैकिकभोगयोस्त्यक्तव्यत्वे विवृतौ वीजमवतारयन्ति साधारणेति । साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकाङ्घायामाह सविद्योल्पी घातकः स्यादिति। नमु होकिकभोगसाधारणप्रतिवन्धी केन हेतुना केन प्रकारेण च त्यक्तव्याविति व्याक्तविन्त सविष्ठइति । छौकिको भोगः सविष्ठत्वाल्पत्वाग्यां हेतुभ्यां वछाद्धठात्त्याच्यः । घातकत्वेन हेतुना साधारणः प्रतिवन्यस्याज्यः । नन्येतत्यागप्रकारस्तत्त्वनिर्धारविवेकरूपः पूर्वसुक्त इति पुनः किमर्थमुच्यते ? सत्यम् । पूर्व यदुक्तः स तु नवीनतदुत्पादकसाधनत्यागरूपः । अयं तृत्पन्नयोस्त्यागत्रकारोत उच्यते ।

#### सविद्योल्पो घातकः स्पाद्धलादेतौ सदा मतौ।

सविव्यव्यक्ति । यत एती सदा प्रतिवन्धको । यहादिति । यत एती सदा धणेक्षणे सेवासमयरोधकत्वेन मतौ ज्ञातौ । अतो । वहादु अद्वर्धेषायचातुर्येण व्याज्यौ । तत्त्वरूपं श्रीपुरुपोत्तमा आहुः । तथाहि, 'यथाधिकं मुक्तं चेन्ममेदानीतना सेवा यता, मया गानाद्यासत्त्रया जागरः कृतश्चेदिदानी निद्रायति, तस्मादेवं न निषेय'मिति । प्रकृतमनुसरामः । यतः परं ज्ञानिक्षित्ययोग्यानां मगवत्कृतप्रतिवन्धे स्थितिप्रकारमाहुः ।

वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्याऽसंसारनिश्चयात्॥ ५॥

द्वितीयो मगवत्कृतप्रतियन्थः । ज्ञानिस्थित्यमावे चिन्तामावार्थमाहं द्वितीय इति । द्वितीय इति मगवत्कृतप्रतियन्थे ज्ञानिस्थिताविष पुष्टिमार्गीयफलविषयिणी चिन्ता सर्वयाञ् त्याज्या । कुतः ? असंसारनिश्चयात् । अत्रायमर्थः । 'अस्मिन्पातमयं नास्ति मोचकः सर्वथा यत र इति वाक्येन अलीखानादिरिय जन्मान्तरे उद्धरिष्यति ।

एवं भोगप्रतिबन्धौ त्याज्यत्वेन विचार्य उद्देगत्यागे वीजं वदन्ति नन्विति । नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये बाधकं गृहम्।

आद्युफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवानाधिदैविकी त्युक्तं भवति । अत्र पाठद्वयम् । नन्विति, न त्विति । नु निश्चयेन, आद्ये उद्देगे सति फलविषयिणी चिन्ता न लाज्या । तत्र हेतुमाहुः भगवतो दातृता नास्ति। एतदेव विवृताबाद्येत्यादिनोक्तम् । एवं च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्वादुद्वेगोपि त्याज्यः, यदिच्छाकृतो यस्त्र्द्वेगः, स एवेन निवारियव्यतीतिविचारेण त्याज्यः। एव जानतोषि ययाकथित्रित्सेवायां प्रवृत्तस्य यदा ठौकिकभोगः प्रतिबन्धं करोति तदा कर्त-व्यमाहुः तृतीय इति । विवृतौ तद्पि मोगेलादिना व्याचक्षते । भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्यामः। तृतीये भोगरूपे प्रतिबन्धे गृहमेव त्यजेत्, कृष्णा-र्थमेव गृहं प्रमुखीत । तथा कृते भोगसालीकिकत्व सिघ्येदिति लौकिकभोगस्यक एव ।

अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोन्नमः॥६॥ तदीयैरिप तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्। गुणक्षोभेषि इष्टब्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥ कुछिरत्र वा काचिदुत्परोत स वै अमः।

एवं कठिनांशं स्वय व्याकृत्य गृहत्यागेऽसमधीनां यत्कर्तव्यं तदाहुः अवश्येति । इयं फलनयी प्रतिवन्धकत्रयी चावस्या, अतो वाघकानामुपस्थितौ खदैन्यसिद्धये सदा निचारणीया । अन्यत्सर्नमिदं साध्यसाधु वा मत्कृतमित्यादिरूपं मनोभ्रमः चित्त-बाहिर्मुख्यमेवेति ज्ञेयम् । ननु भगवान् सत्यप्रतिज्ञः, यथा पूर्वं निचारितवांस्तथैव करिष्य-तीति किमेतेनेलाशंक्याहुः तदीयैरिति । एते हि समर्पणेन तदीयाः । खकीयानां सर्व चिन्तन भगवत एव करणीयम् । अतो भगवदीयरिष तृदुक्तभावनं कार्यम् । एतेनानन्य-शरणान् ज्ञात्वा पुष्टावनुग्रहे भगवान् वाथकेषु सत्स्विप नैन निलम्बयेत्, फलं द्यादेव । नतु चित्तज्ञानां गुणानां क्षोमे निचारे कियमाणेपि प्रतियन्धो मवेदेव तदा यत्कार्य तदाहुः गुणेति । सत्त्वादिगुणेषु क्षुम्यमाणेष्वपि भगनत्कृतः प्रतियन्थ एव कारणमिति द्रष्ट्यम् । तदावि भगनदिच्छानिचारणगेनोषायो नान्यः । मम मतेरनेन पर्यवसानम् । सर्वमन्यनमनोग्रम इति पूर्वमुक्तत्वात् । अनास्मिन्विषये काचित्कुमृष्टिः कुनुद्धियुक्तिः मगवरकृतप्रतिप्रधम्य निवारणे अन्योप्युपायोस्त्येतद्रशा मनसि जायेत तदा सापि प्रमरूपे-पैतिज्ञेयम् । एतेनानन्यमाननपूर्वकं भगवदीयैः स्थेयम् ॥ ६ ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीमेवाफलविष्टतिच्यारपानं समाप्तम्॥

# सेवाफलम्।

## लाल्भट्टोपनामश्रीवालकृष्णदीक्षितविरचितटिप्पणीसमेतम् ।

श्रीरावावद्नेन्दुश्रीपानमत्त्वकोरकम् । गोवर्धनधरं वन्दे वजराजिकशोरकम् ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्यवर्पश्रीविद्वलेशकृपावलात् । सेवाफलस्य विवृतेर्विवृतिं वितनोम्यहम् ॥ २ ॥

#### यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिखौ फलमुच्यते।

सेवायां फलत्रयमिति । सेवायां सिद्धायां सत्यामिलर्थः । मूले याहदी सेवना प्रोक्ता तिसद्धी फलमुच्यत इसव सिद्धावितिकयनात् सिद्धसैव सर्वत्र फलसाधकत्वात् । तथा च यादशी सेवना नृतीयस्कन्धे देवहूर्ति प्रति कपिलदेवेन देवानां गुणिंगानामानुश्रविककर्मणाम् । सस्व एवैकमनसो वृत्तिः खामाविकी तु या ॥ अनिमित्ता भागवती भक्तिः सिद्धेर्गरीयसी सनेन भक्तिशब्देनोक्ता, तस्याः सिद्धौ मुख्यमध्यमहीना-धिकारभेदेन फलत्रयं ज्ञेयम् । तदेव फलन्नयमाहुः अस्त्रीकिकसामर्थ्यं सायुच्यं सेवौपियकदेहो बैकुण्ठादिष्विति । अस्तौकिकसामध्ये तु साक्षात् श्रीवृन्दा- . वनादौ श्रीकृष्णखरूपदर्शनस्पर्शनादिकृतिक्षमत्वम् । 'पश्यन्ति ते मे रुचिरावतंसप्रसन्न-बक्रारुणलोचनानि । रूपाणि दिव्यानि वरप्रदानि साकं वाचं स्पृहणीयां वदन्ती'तिवाक्या-दिह 'परयन्ति त' इति तच्छच्देन 'नैकारमतां मे स्प्रहयन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिरता मदीहाः' इति पूर्वेश्डोके उक्ता मोक्षाभिलापिणो यहान्ते । तेषां मोक्षान्तपुमर्यानभिलापात् खतन्नसंवैकाकांक्षया अस्त्रीकिकसामध्ये मवति । तेपां प्वीक्रभत्तया प्राक्षतिन्यशारं नश्यति । 'जरयत्याशु या कोश'मितिवाक्यान् । ततो लिंगशरीरनाशे सति मगबदर्शनाय-मावे प्रसक्ते सायुज्ययोग्यतायां यदि मगवान् फुपयति तदा दिव्यान्यलैकिकेन्द्रियाणि सम्पादयति, ततस्तैभेगवहत्तरप्राकृतेन्द्रियैः 'पश्यन्ति ते मे 'इति स्रोकोक्तं दर्शनादि सिष्यति । तदेतदुक्तं मूले ।

अलोकिकस्य दाने हि पाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥ अर्थस्त अलोकिकस्येन्द्रियवर्गस दाने मगवता कृते स्रति आद्यः 'प्रयन्ती'-सादिस्रोकत्रयोक्तेषु त्रिषु फलेषु प्रयमो मनोरधो भगवदर्शनादिविषयकः सिध्येत्, फलप्यवसायी मवतीति भगवदर्शनादेः परमफल्लम् । 'अक्षण्यतां फलमिद'मितिश्चिति-

रूपगोपिकावाक्यात् । अक्षण्वतामिन्द्रियवतामित्यर्थः । तस्मादछौकिकेन्द्रियदानं भग-वत्कर्तृकमपेक्षितम्, अन्यया पूर्वोक्तमत्त्या 'जरयत्याशु या कोश'मितिवाक्याहिंगशरीरमंगे द्रश्नादिकं न सिध्यदिति भावः। न च मास्तु दर्शनादि, सायुज्यमेवास्त्वितवाच्यम्। 'नैकात्मतां में स्पृह्यन्ति केचि'दितिवाक्येन तेपां तदनभिलापात् । इह एकात्मतां न स्पृहयन्ति, अपि तु दर्शनादिकमेव स्पृहयन्तीत्यर्थादायाति । 'मत्पादसेवाभिरता' इति वाक्यात् । अत एव मूळे स्पृहापदपर्यायः मनोरथशब्दः उक्तः । अत एव वृत्रासुरेणोक्तं 'न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा समज्जस त्वा विरहय्य कांक्षे 'इति । अर्थस्त अपुनर्भवं मोक्ष-मिष त्वां विरहस्य न कांक्षे अपि तु त्वामेव फलत्वेन कांक्ष इति। एतदेव श्रीव्रजसुन्दरी-मिरुक्तं 'अक्षण्वतां फलमिदं न परं विदाम' इति । परो मोक्षः सायुज्यादिरिति सुवोधिन्यां व्याख्यातं च । अत इन्द्रियवतामिद्मेव रसात्मकं पुरुपोत्तमखरूपमेव फलम् । ' मगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस चे'ति सुचोधिन्यां सर्वेन्द्रियमोग्यत्वेन कथनात्। अत एवाक्षण्वतामित्यस्य सुवोधिन्यां मात्मलाभान्न परं विद्यतें'तिश्चतेर्मीक्षस्यैव पुरुषोत्तम-खरूपमेव फलम्, तद्रहितानां तु मोक्ष एव फलमिति व्यवस्थापितम् । पुष्टिमक्तास्तु मगवहत्तेन्द्रियाणि लब्ध्वा सकलेन्द्रियैः रसात्मकं खरूपमनुभवन्ति । न ह्येतादक्लं सायु-ज्यादाविति । 'ब्रह्मानन्दे प्रविष्टानामात्मनेत्र सुखप्रमा संघातस्य विठीनत्वा'दितिनिवन्धात् । अत एव 'दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जना' इत्यनेन साठोवयादीनामप्रहण-मुक्तम् । न च मोक्षसुखाज्ञानान्न गृह्णन्तीतिवाच्यम् । 'मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादि-चतुष्यम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्णाः कुतोन्यत्कालविष्ठुत'मितिवाक्ये सेवया पूर्णा इत्युत्तया तेषां मगवता समाजनात्, अन्यया अज्ञत्वात्र एक्तन्तीति मगवान् तेषां निन्दामेव कुर्यात्र स्तुतिम् । अतो ज्ञायते मगवत्सेवायां मोक्षादप्यथिकरसोस्तीति । 'मधुद्विद्दसेवानुरक्तमनसाम-मवोपि फल्गु'रिति वाक्याच । अतः फलदशायामाधिदैविकवृन्दावनादौ या फलरूपा मगवत्सेचा सा मोक्षादप्युत्कृष्टा । अतः सा मगवता परमानुग्रहभाजनाय तादशाधिकारिणे पुष्टिमकाय दीयते, न तु सर्वेम्यः मक्तम्य इति ज्ञेयम्। अस्त्वेवमंग मगवान् मजतां मुक्ति ददाति कहिँचित्सम न मक्तियोग'मिति शुकवाक्यात्। इह भक्तियोगमिलस फलक्षपुष्टिमंक्तियोगमित्ययों ज्ञेयः। एतस्मिन् श्लोकं मुक्तिं ददाति मक्तिं न ददाती-रयुक्तया मगवत्कर्तृकदानं विना तादशी मक्तिनं प्राप्यत इत्युक्तं भवति । अत एवात्रापि मूले अलीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोर्थ इसनेन दानमेवोक्तम्।

तथा च सिद्धमेतत्। अस्तीकिकसामध्येरूपं फठं पृष्टिमार्गीयसेवायामेव,फठ-इयं तु मयादामकानाम् । ननु तृतीयस्त्रन्धे कपिलवास्ये 'देयानां गुणलिंगाना'मित्यत्र मकेर्टें धणगुक्ता 'परपन्ति ते में' इत्यादिना मक्तिफल्लेन फल्ल्ययमुक्तम् । तत् कम-

मुख्यते सेवायां फलज्ञयमिति चेत्। न। भक्तिशब्देन सेवाया एवाभिधानात्। भज सेवायामितिधाल्यांत्। 'लक्षणं मक्तियोगस्य निर्गुणस ह्यदाहतम्,' 'अहैतुक्यव्यविहता या भक्तिः पुरुषोत्तमे,' 'सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारू व्येकल्यमप्यतः। दीयमानं न गृह्धन्ति विना मत्सेवनं लनाः' 'स एव भक्तियोगास्य आत्यन्तिक उदाहृत' इत्यत्रादौ भक्तिपदमुक्त्या, मध्ये सेवनपदं पठित्वा अग्रे स एव भक्तियोगास्य इति मिक्तपदमुक्तम् । अतोपि ज्ञायते भक्तिशब्देन सेवेव । 'देवानां गुणिर्ठिगाना'मितिलक्षणमुक्त्वा 'नैकात्मतां मे स्पृह्यन्ति केचिन्मत्पादसेवाभिता मदीहा' इत्यत्र 'सेवाभिता' इत्यनेन सेवेवाभिहिता, अतोपि भक्तिशब्देन सेवेव । तदुक्तं निवन्धे सर्वनिर्णये, 'मक्तिशब्दस्य धात्वर्थः सेवा प्रत्यवर्थः ग्रेमे'ति । तथा च प्रेमसेवा मिक्तिशब्दार्थः। इयमेव प्रेमसेवा मानसी सेवेल्युच्यते 'चेतस्तत्ववणं सेवे'ति सिद्धान्तमुक्तावल्यां मनोवृत्तेः सेवाल्वकथनाद्वापि 'मनसो वृत्तिः स्वामाशब्देन मानसी सेवोन्यते । तस्याः सिद्धौ अलोकिकसामध्यस्यं फलं भवति, तस्यास्तारतम्ये गौणं फलह्ययमुक्तम्। अतो मक्तिशब्देन मुख्यतया मानसी सेवाभिधीयते ।

इदं त्वचेषम् । 'देवानां गुणिलगाना'मिति मक्तेः स्वरूपलक्षणमुक्ता, 'मैकात्सातां में स्ष्रह्यित केचिन्मत्यादसेवाभिरतामदीहा' इत्यनेन मक्तेः कार्यलक्षणमु । त्या च मोक्षान्तपुमर्थस्ष्रहाराहित्यसम्पादकत्वं ताहम्भक्तित्वमिति मक्तेः कार्यलक्षणम् । एवं सित सर्वपुमर्थान् भक्ता न स्ष्रहयन्तीत्युक्ते भगवत्त्वरूपमात्रं स्ष्रहयन्तीति सिध्यति । एवं सक्तलपुरुपार्थाभिलापश्त्ये पुरुषोत्तमस्वरूपमात्रफलाभिलापिणि मक्ते परमानुत्रह-परवशे मगवान् सक्तपात्मकफलप्राप्तये तत्फलप्रात्यनुक्लमलाकिकमंघातं सम्पाध स्वयं फलरूपेण सर्वेन्द्रियविषयो मवति । तदेतदुक्तम् । अन्दोक्तिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनरेरथः इति मूले, अन्दोक्तिकसामध्यमित्यनेव टीकायां विद्यतं च । ननु तृतीयस्त्रन्थे अलीकिकविग्रहपातिनोंकिति कथमत्राचार्थरलीकिकमामध्ये फलत्वेनोक्तम् । तत्किप्रमाणकिमिति चेत्, शृयताम् । 'परयन्ति ते मे रुचिरायतंम प्रमञ्चकारुणलोचनाती' स्वने मगदर्शनादीनां फल्वेनोक्तिरत्र मानम् । अन्यया ताद्यमलीकिकमंघातं विना 'परयन्ति ते म' इस्रमोक्ता दर्शनाद्यक्तिवरुष्यते । लौकिकेन्द्रियवर्गस्य निमृतत्वात् । 'जरयत्याग्र या कोग्नं निर्माणमनलो यथे 'तिग्रम्यान्। अतो दर्शनायन्यशानुपत्या वर्लोकिक-देदेन्द्रयप्रामिराधित्यते । मर्वतो घटनती धन्यपानुपपत्तिः । तथा च मिद्यमहौकिक-सामर्थक्तप्रतमं फल्यन्तमानाम् ॥ १॥ १॥

एयमुचमाधिकारिणामुचमफलमुक्ता मध्यमाधिकारिणां पत्यमाहुः सायुज्यमिति। 'मद्राति रुमते परां' 'मचचा मामभिजानानी खुक्ता 'नियने तद्नन्तर मिखनोक्तं सायु- ज्यमित्यर्थः । इदं मध्यमं फलम् , अलौकिकसामर्थ्यापेक्षया हीनम् , सेवौपयिकदेहापेक्षयो-त्तमम् । अतो मध्यमम् । अलौकिकेन्द्रियवर्गस्य दानसापेक्षत्वान्मध्यमानां तदलामे सायुज्य मवति । तदुक्तं मूले, फलं चेति ।

## फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोच्च नियामकः।

फलशन्देन सायुज्यम् । साधारणमर्यादया सर्वेषां भक्तिमतां तत्प्राप्तेः । 'हतात्मनो हतप्राणांश्च भक्तिरनिच्छतो मे गतिमण्वी प्रयुंक्त' इति तृतीयस्कन्धवान्यात् । न चात्र वावये 'अनिच्छत' इतिपदेन मोक्षेच्छाशून्यानां पृष्टिमक्तानां प्रहणात्तेषामेव सायुज्य-लाभोस्तीतिवाच्यम्। मोक्षस्प्रहयेव तेभगवद्भक्तेः कृतत्वात्। अनिच्छाकथनं तु मिक्तमिहिष्टा कदाचित्ताहशमावोदयात् । न ह्ययं भावस्तेषां सार्वदिकः । अतो भगवति प्रेमाप्येतेषां सोपाधिः । मोक्षदातृत्वेन मगवति जातत्वात् । अत एतेषां सायुज्यप्राप्तिर्भवति । एतच तृतीयाध्यायमाध्ये स्फुटम् । पूर्वोक्तालोक्तिकसामध्यंक्तपफलाधिकारिणां तु भगवति निरुपाधिकं प्रेम । सायुज्यादिपुमर्थस्य स्पृहाराहित्येनैवात्पन्नत्वात् । अतो भगवत्वक्तपस्य सकतेन्द्रियास्वाद्यत्वेन तेषामपेक्षितत्वादलोक्तिकसंघातं दत्वा सर्वेन्द्रियास्वाद्यो मवति, येषां, मोक्षदातृत्वेन सोपाधिकं हरौ प्रेम तेषां सायुज्यमितिविवेकः ।

एवं मध्यमानां फलमुक्त्वा हीनानां फलमाहुः सेवीपियकदेही वेति । व्यापि-वैकुण्ठादी पापदादिदेहप्राप्तिरित्यर्थः । 'अथो विमूर्ति मम मायाविनस्तामैश्वर्यमृष्टांगमनु-प्रवृत्तम्। श्रियं भागवतीं वा स्पृह्यन्ति भदां परस्य मे तेश्चवते तु लोके' इतिकपिलवाक्यात्। एतदाभासे 'सालोक्यादिरूपं फलमाहे'ति सुवोधिन्यामुक्तत्वात्।

अत्र केचिद्देकुण्ठराच्देन व्यापिवेकुण्ठतरवेकुण्ठानां ग्रहणमिति वदन्ति । तत्र । 'व्यापिवेकुण्ठे स्विमेश्वर्यादिकमञ्ज्ञवत इत्यर्थ' इति सुचोधिन्यामुक्तत्वात् । न चाठौकिक-सामर्थ्ये मुर्यफ्ठे तादराविग्रह्माप्तिक्ता, एवं तृतीयेषि सेवोषयिकदेहस्याप्राकृतस्य प्राप्ति-रूपते, अतः प्रथमतृतीययोः साम्यमापितितमिति वाच्यम् । प्रथमफ्ठे भगवतः सर्वेन्द्रिय-मोग्यत्वेन तद्भोगानुगुणदेहलाभः, तृतीये तु सेवामात्रयोग्यदेहलाभ इति विशेषवेलक्षण्यात्।

इदमत्र ज्ञेयम् । अङोिकिकसामर्थ्यस्त्रं फलं व्यापियेकुण्ठान्तर्विति आधिदैविके युन्दावनवृहद्वनादी प्राप्यते । 'पश्यन्ति ते मे रुचिरावतंसे'त्यस्य व्याख्याने वृन्दावनादौ मगतत्साक्षात्कारो भवतीति सुवोधिन्यामुक्तत्वानमूले अधिकारशब्देन सेवीपिकदेहो यद्वते, तादशदेहस्य सेवाधिकारस्त्यत्वात ।

एनं फलन्यमुक्तम् । तनाठौकिकसामध्यंक्तपं फल पृष्टिमक्तानाम् । सायुज्यं सेवी-पिकदेद्दो मयादामक्तानाम् । अत एव नवमनिवन्धे 'देहमावे दृढे तु स्याद्रक्तानां मृष्णदासता । सायुज्यं वान्यया तस्मिन् गंगातीरे न संदाय' इसनेन गंगासेवातः सायुज्य-विकदेद्द्याधिकका । विद्धान्तमुक्तानस्यां 'मयादासस्तु गंगायां श्रीभागवततस्यर' इसनेन मर्यादाश्यस तु गंगासेवनमुक्तम् । अत एव 'मर्यादाभक्तिमार्गस्य काष्टा गंगा परा मते'ति निवन्धे उक्तम् । अत एव मर्यादाभक्तेः सायुज्यादिफलम् । पुष्टिभक्तेस्तु नित्यलीलाप्रवेशक्तपं फलमिति स्पष्टमेव तृतीयचतुर्थाध्यायभाष्ये निक्तपितमिति दिक् ।

न कालोत्र नियामकः। अत्र फलत्रयेषि कालो न नियामकः। फलत्रयं कालपरिच्छेदं न भवतीलर्थः । 'न कर्हिचित्मलपाः शान्तरूपे नक्ष्यन्ति नो निमिषो लेढि हेति'रिति कपिलवाक्यात्, 'मलपा न नंक्ष्यन्ती'त्युक्तया मत्परशब्देन फलत्रयत्राप्तानां ब्रहणात् ॥ १॥ ॥

कार्यमात्रप्रतिवन्धकाभावत्वेन कारणतास्त्रीकारात् सेवासि द्धार्थ सेवाप्रतिबन्धा दूरी-कर्तव्या इति तदर्थ प्रतिवन्धकान्निरूपयन्ति ।

> उद्रेगः प्रतिवन्धो वा भोगो वा स्यान्त वाधकम् ॥ २॥ वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्।

सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम्, उद्रेगः प्रतिबन्धो चा भोगो चा। उद्रेगो भगवत्सेवासमये चित्तक्षेशप्रदश्चाव्यविशेषः । स च भगवत्सेवां प्रतिवधाति । भोगः सुखसाधकतया विषयासक्तिसम्पादकत्वेन भगवदासक्तिविरोधात् सेवाविरोधी । एतत्मित-बन्धकद्वयं दुःखसुखसाधक प्रतिबन्धरूपम् । 'प्रतिबन्धकं तृदासीनं दुःखसुखे प्रयच्छ-ती'त्यस्य न नामान्तरेण निर्देशः, किन्तु प्रतियन्धशब्दवाच्यतैष । 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियैर्वा बुद्धात्मना वातुष्टतस्त्रमावा दित्यत्र वाद्यानसोविंशिष्टकार्यमादाय इन्द्रिये-भ्यः पृथक्तया गणनात् । एवमुद्रेगभोगयोरपि दुःखसुखप्रदत्वेन विशिष्टत्वात् पृथुद्ध-निर्देशः । अन्यथा प्रतिवन्धकशब्देनैव उद्देगभोगयोप्रहणसम्भवात् पृथद्नामनिर्देशो व्यर्थः स्यात् । त्रयाणामिति । उद्देगप्रतिबन्धभोगानां यानि साधनानि हेत्वस्तेषां परित्यागः कर्तव्यः । साधनपरित्यागे प्रतिवन्धानामनुत्यतेः । मूले वाधकानां परित्याग इलस तेषां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति व्यास्यानं टीकायाम् । प्रतिवन्धकेषु मोगशब्देन लौकिको मोगो प्राह्मो न त्वलौकिक इलाहुः भोगो दिविध इलारम्य लौकिकस्त्याज्य एचेति व्याख्यानं टीकायाम् । मूलार्थस्त भोगे हौिककाहौिककभोगे एकं हौिककभोगातमकं परं प्रतिबन्धक-मिति । तत्त्राद्य इति । साधारणप्रतिबन्धमगबत्कृतप्रतिबन्धयोर्भध्ये आद्यः साधारणप्रति-वन्ध इत्यर्थः । तस्य सन्दर्भं तु सुरादुःखाजनकत्वेन सेवाप्रतिवन्धकत्वम् । यथा सवा-समये उदासीनेन वागादिव्यवहारः कियते स सेवां प्रतिवधाति, उद्देगमोगौ तु हुःरासुग्र-जनकौ, सेवाप्रतिबन्धकाविति विवेकः । युद्धा त्याच्य इति। चातुर्वेणत्यर्थः । तथा च व्यवहारचातुर्येण सेवानयसरे ठीकिकं कार्ये तथा कर्तव्यं यथा सेवायसरे तादशं वागादि-व्यवहारकार्यमेव न पतेदिल्यर्थः । अथवा साधारणप्रतिधन्द्रो वेदनिन्दारूपः पापरूपद्य। स

तु बुद्धा त्याज्यः, बुद्धिपूर्वक तस्य त्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । अङौकिकभोगस्त्वित । भगनत्सेवार्थं मुखदुर्वासनादिदोपनिवृत्तये ताम्बूलभक्षणादिन्तपः, भगवद्रामित्वादलौकिक । 'मन्निष्ट निर्गुण स्पृत मितिवाक्यात् । 'कायेन वाचा मनसेन्द्रियेवी' इति स्रोके मगवदर्थ कृतस दन्तधाननादेरिप भगवद्धर्मत्वस्य नवयोगित्रसगे कविनोक्तत्वात् । 'धर्मान् भागः वतान् वृते'ति प्रश्नोपकमात् । श्रीमत्प्रभुचरणेः स्वतन्त्रे तथा व्याख्यानाच । फलानां मध्ये प्रथमे प्रविदातीति । साधनत्वेन प्रविदातीत्पर्थः । अलौकिकसामर्थरूप-फलसाधको भवतीति यावत् । अतोयमलौकिकमोगो न त्याज्यः । तदुक्तं मूले ।

# निष्पत्युईं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा।

अर्थस्तु महान् भोगः पूज्यो मोगो भगवत्सेवार्थमगराग्छेपादिरूपः निष्प्रत्यूहं निर्निष्टं यथा स्यात्तथा प्रथमेऽलोकिकसामर्थ्यरूपे फले प्रविश्वति, तत्फलसाधको भवतीति यानत् । साधारणप्रतिबन्धस्य बुद्ध्या त्याज्य इत्यनेन निवृत्त्युपाय उक्तः ॥२॥३॥

एव भैगवत्कृतप्रतिवन्यकस्यापि निष्टुत्युपायो वक्तव्य इत्याशक्य नास कथिनिवृत्यु-पाय इत्याहुः भगवत्कृतश्चेदिलारम्य विवेक इलन्तेन । तदा भगवान् फलं न दास्यतीति । सेनाफल मुक्तिरूप न दास्यतीत्यर्थः । तदान्यसेवापीति । मुक्तिप्राप्यर्थः गन्यस्य तीर्थोदेरित्यर्थः । तत्र हेतु । तदाऽसुरोयमिति । आसुरस्य तु 'नियन्थायासुरी मते'ति मगनद्वानयात् तस्य मुक्तिनी भयतीति तीर्यादिसेवापि व्यर्थेति भावः । तदुक्त मूले ।

# अफ़र्तव्यं भगवतः सर्वथा चेड् गतिने हीति।

ननु यस मगनत्कृतः प्रतिनन्यः स आसुरः, तस्य सर्वथा मुक्तिनीस्तीति निरूपितम्, तर्हि फलाशाराहित्यजनितकेशः स्यात्, तत्हेशनिवृत्तिः कथ स्यादित्याशम्य क्षेश्निवृत्त्युपायमाहुः तदा ज्ञानभारीणेति । येनाहमुत्पादितः तेन परमेश्वरेण यद्भिचारित तथैव भविष्यतीति मया दु स त्याज्यमित्यादिज्ञानरूपेण साधनेन नैश्चिन्त्येन स्थेयमित्यर्थः । तदुक्त मूले ।

# यथा वा तत्त्वनिर्धारी विवेकः साधनं मतम्।

साधनमिति शोकाभानसायनमित्यर्थः । एव साधारणप्रतियन्धो बुद्धा त्याज्य इत्युनत्रा मगवत्कृतप्रतिनन्धम्याशस्यत्यागत्वात् तजन्यशोकनिवृत्तये ज्ञानमार्गेण स्थेय-

अत पर् भोगरूपप्रतिबन्धनिवृत्युपायमाहुः साधारणो भोगः कथमित्यारम्य त्याज्य इत्यन्तेन । मोगम्य मुसहेतुत्वेन त्याज्यत्व न मनम्यायातीत्याशक्याहुः ।

## सविद्योलपोघातकः स्यादिति ।

मित्रात्याद्रस्पत्वाद्रोगम्य त्याज्यत्वम् । मोगम्य सित्रात्वमत्यत्व च मुहुर्मुहुर्विचार्य त्यागः वार्वे इति भातः । साधारणप्रतियन्धम्य तु धातकत्वात्त्याज्यत्वम् । साधारण-

प्रतिवन्ध्यं वेदिनिन्दास्ताः पापरूप्य । स च महादोपरूपत्वात् सेवांसिद्धेर्यातको भवति । अत एव वेदिनिन्दायाः पापानां च जन्मान्तरसम्पादकत्वं नियन्थे सेवाप्रकरणे उक्तम् । अत्रापि वेदिनिन्दायामधर्मकरणात्तथा । नरके न भवेत् पातः किन्तु हीनेषु , जायत' इति । एतस्य सर्वेषु सेवाधिकारिषु सम्भवात् साधारणत्वम् , सकलसत्कार्यमात्र-प्रतिवन्धकत्वाच साधारणत्वम् । भगवक्ततप्रतिवन्धस्तु असुरमात्रविषयकत्वादसाधारण इति विशेषो श्रेयः । एतौ सदा प्रतिवन्धकाविति । लौकिकभोगसाधारणप्रतिवन्धौ सदा सेवाप्रतिवन्धकौ । लौकिकभोगस्य वेदिनिन्दाक्तपपापक्रपसाधारणप्रतिवन्धस्य च सर्वदा सम्भवात् सर्वदा प्रतिवन्धकत्विमित्यर्थः । तदुक्तं म्ले ।

#### यलादेतौ सदा मतौ।

सदा प्रतिवन्धको मताविद्यर्थः । भगवत्कृतप्रतिवन्धस्याशक्यत्यागत्वादिनवार्य-त्वेन आसुरजीवस्य सेवाफलाभाव इति निरूप्य तत्कृतशोकनिवृत्तये ज्ञानमार्गेण श्वितिः कार्येति पूर्व निरूपितम् ।

अतः परं येन ज्ञानमार्गोपि नाश्रियतुं शक्यस्तस्यासुरसः चित्तस्यप्रकारमाहुः ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताऽभावार्थमाहेति । यसासुरस ज्ञानस्थित्यभावस्तस्य चिन्ताऽभावसम्पादनार्थितसर्थः । द्वितीय इतीति । भगवत्कृतप्रतिवन्य इत्यर्थः ।

#### दितीये सर्वथा चिन्ना व्याज्या संसारनिश्चयात् ॥ ५ ॥

अर्थस्तु प्रतिवन्धयोर्मध्ये द्वितीये भगवत्कृतप्रतिवन्धे चिन्ता न कर्तव्या । तत्र हेतुः । संसारनिश्चयादिति । मम संसार एव फलं परमेश्वरेण विचारितं न मुक्तिः । अत आरीव न रक्षणीया । 'निवन्धायासुरी मता' इति वाक्यात् । एवं च चिन्तापि न कार्येति । एवं प्रकारेण स्वास्थ्यं मनसि सम्पादनीयमितिभावः ।

एवमासुरस भेदद्वम् । तत्र 'ज्ञानमार्गण स्थातव्य'मिलेकः प्रकारः पूर्व टीकाया-मुक्तः । मूठे अकर्तव्यं भगवत इलारम्य विवेकः साधनं मतमिलन्तेनोक्तः । द्वितीयप्रकारस्तु 'ज्ञानस्थिलमावे चिन्ताऽभावार्थमाहे'लनेन टीकायामुक्तः । मूठे दिलीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयादिलनेनोक्तः । एवं द्विविधसाप्यासुरस्य सेवाफलाभावो निक्षपितः, शोकाभावप्रकारस्थोकः ॥ ५॥

अतः परमुद्रेगरूपप्रतिवन्धे किं कार्यमित्याकांक्षायामाहुः न त्वाद्ये दासृताः नास्तीति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये याधकं गृहम्।

आचे त्रिषु वाधकेषु बाधे उद्देगरूपे प्रतिवन्धे तु चिन्ता न साज्येति पूर्वसाम्यां

१ तेनासिद्वेरिति पाठः ।

चिन्तापदत्याज्यपदाम्यामन्वयः । तथा चोद्देगरूपप्रतिवन्धस्य निवारियतुं शक्यत्वेन तनि-वृत्त्युपायचिन्तां कृत्वा उद्देगो निवर्तनीय इत्तर्यः । असाध्ये हि चिन्तात्यागो विधेयः । . 'तस्मादपरिहार्येधे न त्वं शोचितुमईसी'ति वाक्यात्। साध्ये तु चिन्ता रक्षणीयव। यद्यद्वेगरूपप्रतिवन्यनिवृत्तिर्ने स्यातदा किं स्यादिलाकांक्षायामाहुः । आद्यफलाभाव इति आद्येन फलामान इति तृतीयातत्युरुषः । आद्यशब्देन प्रतिवन्येषु आद्य उद्देग-रूपस्तेन कृते फलामावे भगवतो दातृत्वं नास्ति, मगवान् सेवाफलं न दासतीलर्थः। तत्र हेतुः । तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवति । भनसो वृत्तिः खाभाविकी तु या। अनिमित्ता मागवती मिक्तर्मिकेर्गरीयसी'ति तृतीयस्कन्धे कपिछवाक्यात् सेवाया मगवत्परमनोवृत्तिरूपत्वेन तत्र चित्तस्त्रैर्यसापेक्षणादुद्देगे च चित्तस्त्रैर्यनाशात् सेवाया आधिदैविकीत्वं न स्यात्, अत उद्देगनिवृत्तिः कर्तव्येति तात्पर्यम् । पूर्वं त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तं टीकायाम्, वाधकानां परित्याग् इत्युक्तं मुले । ततश्रोद्वेगलागः प्रतिवन्यलागो भोगलागश्चेति त्यागत्रयमनुमतं भवति । तेषु तृतीयस भोगत्यागस्योपायमाहुः भोगाभावस्तदैवेत्यादिना । म्ले तृतीये वाधकं गृहमित्युक्तम् । अर्थस्तु तृतीये भोगत्यागे गृहं वाधकम् । गृहश्रस्य सर्वा-त्मना मोगलागासम्भवादिति ।

## अवइयेयं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोभ्रमः।

अर्थस्तु इयमुद्देगादिप्रतियन्थकत्रयी अवद्या खवस्या न भवति । अतः सदा भाज्या विचारणीया, एतस्प्रतियन्धकत्रय्याः साधनपरित्यागो विचार्यः । एतस्प्रति-वन्धकत्रयात् सावधानतया स्थेयमिति तात्पर्यम् । ननु तर्हि प्रतिवन्धकत्रयसम्भवात् सोपायं सेवामार्ग त्यक्त्वा ज्ञानादिमार्ग एवानुष्ठेय इत्याशंकामपनुदन्तो ज्ञानादिमार्गण सेवासाध्यं फलं न मक्तीत्याहुः सर्वमन्यनमनोत्रम इति । सेवातिरिक्तज्ञानादिरूपं साधनं तु न सेवासाध्यफलसाधकम् । अतीत्र पूर्वनिरूपितफलत्रयाकांक्षिमिरन्यत्साधनं कार्यमितिज्ञानं अमगात्रमित्यर्थः ॥ ६ ॥

नतु पुष्टिमार्गीयस्य भगवदनुप्रह्मात्रस्य भगवत्पुष्टिस्त्रमायात् सेवाफलं सर्वया भवि-प्यत्येव प्रतिवन्धकत्रयी त्वप्रयोजिकेति किमर्थं तद्विचारः कर्तव्य इत्याशंक्य तादशस्यापि एनस्रिवन्यकत्रयी निचारणीयवेसाहुः तदीयरपि तत्कार्यमिति।

# तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टी नैय विलम्ययेत्।

तदीयेः पुष्टिमागायिरपि तत्कार्यम् । प्रतियन्यकत्रयीमायनं कार्यम् । किमधै कार्य-नियाकांक्षायामाटुः पुष्टा नेच विल्यस्ययेत् । यद्यपि पुष्टी फलामावी नास्ति, तथापि पटिविसम्पत्त प्रतिपन्धकत्रयेण मवेदतः पुष्टा पुष्टिमार्गे न विसम्बयेदिसम्यं न कार-

येत्, प्रतिवन्धकत्रयादसावधानश्चेत् सानदा विरुम्बो भवेत्, अतः प्रतिवन्धकत्रयीभावनं मुहुर्मुहुः कृत्वा त्रयाणां साधनपरिखागः कर्तव्यः । सोपि शीप्रमेव, न विरुम्वेन । एत-द्विरुम्वे फरुविरुम्बो भवेदितिभावः ।

ननु प्रतिवन्धकत्रयसाथनपरित्यागेषि सर्वत्र गीताभागवतादौ प्रकृतिगुणानां । सत्त्वरजस्तमसां प्रावत्यस्थोक्तत्वात्तत्क्षोभकृतः सेवाप्रतिवन्धो भवेत्तदर्थ किं कर्तव्य-मित्याकांक्षायामाहुः गुणक्षोभेपीति ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

गुणानां क्ष्मेभेपि एतदेव महुक्तमेव द्वष्टव्यं विचारणीयिपिति । एतिह्वारे साधनपरित्याग एवोपायत्वेन स्फुरेत् । गुणक्षोमसाधनं तु सगुणवस्तुसंगः । सगुणं वस्तु भगवतैकादशे निक्षितं पञ्चिवंशाध्याये । एवं सित सगुणवस्तुस्वक्षपं ज्ञात्वा तत्संगस्य त्यागः कर्तव्यः । व्यवहारनिर्वाहस्तु 'मिन्निष्ठं निर्गुणं स्मृत'मिलादिवाक्याद्भगवत्सम्यन्धि-पदार्थस्य निर्गुणत्वाद्भगवदुपभुक्तशिष्टपदार्थः कर्तव्यः । तथा सित गुणक्षोभदोषोपि न मवेदित्यर्थः ॥ ७॥

नतु मगवदीयाः पदार्था निर्मुणाः, तैः सम्बन्धदोषपरिहार उक्तः, स च न सम्मवति, सर्वस्यापि पदार्थस्य गुणत्रयात्मकत्वमितिसांख्यसिद्धान्तादित्यारांक्याहुः।

#### कुस्टिरत्र वा काचिद्धत्पचेत स वै भ्रमः ॥ आ ॥

भगवन्छास्नविरुद्धत्वात् सांख्यसिद्धान्तोक्तप्रमेयकथनं कुस्टिष्टिः। अतस्तादशज्ञानं भ्रम एव । यद्यपि सर्वपदार्थस्य सगुणत्वं, तथापि भगवत्सम्बन्धिपदार्थस्य निर्गुणत्वमेव । 'मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृतम्' 'मन्निकेत तु निर्गुणम्' 'निर्गुणं मदपाश्रय' मित्यादिवाक्येभ्य इति भावः।

सेवां पुष्टिपयत्रोक्तां कारियत्वा निजां फलम् । ददातु प्रथमं देवो वाठऋष्णो मदीवरः ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्गोवर्धनघरश्रीवस्त्रभाचार्यवरश्रीविद्वलेश्वरचरणानुचरसेवकेन सार्खभद्दोपनामवास्कृष्णदीक्षितेन विरचिता सेवाफलविवृति-दिपणी समाप्ता ॥

# सेवाफलम्।

## मठपतिश्रीजयगोपालभट्टकृतविवरणसमेतम् ।

╼ᢀᢒᡧᢁ᠆

वाईवईलसन्मौिल वेणुवादिवशारदम् ।
दुःखं दलयतादुचैक्षिभंगलितं महः ॥ १ ॥
नत्वा श्रीवल्लभाचार्यास्तत्स्तान् विष्टलेश्वरान् ।
विवृत्या सिहतं सेवाफल व्याख्यायते मया ॥ २ ॥
गीताभागवतादावप्युक्तं पण्डितबुद्धिगम् ।
पुष्टिसेवाफलं ज्ञात्वा विचारे त्वक्षमान् निजान् ॥ ३ ॥
विवोधयिपवश्वकुर्यन्यं सेवाफलाभिधम् ।
सम्यग्विवरणोपतं श्रीमदाचार्यपण्डिताः ॥ ४ ॥
पज्जुणाः सप्तमो धर्मी सर्वधर्म्यधिको वजे ।
यथा विराजते नित्यं तत्सेवायाः फलं तथा ॥ ५ ॥
सर्वसेवाफलेम्योव ज्ञायतामिकं पुनः ।

अथ श्रीमगवद्गीताश्रीभागवताणुमाष्यमागवततत्त्वप्रदीपसुबोधिन्यादिसमाकलना-समर्थः केश्विदतिरूपाभाजनैः सीयमगवदीयैः पृष्टाः श्रीवस्त्रभाचार्यचरणाः स्वमागीयसेवाफलं निरूपयन्ति याददी सेचना मोक्तियादि सार्थपयेन ।

इति ज्ञापयितुं सार्धसप्तयौर्ने रूपितम् ॥ ६ ॥

यादकी सेवना प्रोक्ता तिस्तद्धी फलमुच्यते। अलांकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनीरथः॥१॥ फलं वा छिषिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

एतस विवरणं तु मेवायां फलन्नयमलीकिकसामध्यं सायुज्यं सेघी-पिकदेही वा वैक्रण्टादिष्विति । अत्र सेवायामिति तु याददी सेवना मोक्ता तित्मद्वातिसेतम्य निवरणम् । फल्ज्यपिति तु फल्मुच्यत इत्यस निव-रणम् । अलीकिकमामध्यमित्यादि अलीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्ये-न्मनोक्य इत्यारम् अधिकारो वेलेतदन्तम्य च विवरणं योध्यम् ।

अथ व्याख्या । योष्टद्शी 'कृष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता, चेतस्तत्रवणं सेवा तत्सिद्धौ तनुवित्तने सादिना स्वतनुनस्ववित्तनसेवया प्रेम्णि जाते आसक्तिस्वरूपतत्प्रवणचेतस्त्वरूपा फलरूपा मानसी सेवेति सिद्धान्तमुक्तावन्यूक्त-प्रकारा सेवना सेवा गया प्रोक्ता तस्याः सिद्धौ पूर्णतयाविभीवे सित यत्फलं भवति तद्गुच्यते कथ्पत इसर्थः । नमु सिद्धान्तमुक्तावल्यां तु खतनुजस्ववित्तज-सेवीत्तरं प्रेमीत्पत्तिः कण्ठरवेण नोक्तिति कथं भवतोच्यत इति चेत्? अत्रोच्यते । 'यया मक्तिः प्रवृद्धा स्वात् तयोपायो निरूप्यते, चीजमावे दढे तु स्वात् सागाच्छ्रवण-कीर्तना'दित्युपकम्य 'बीजदार्ट्यप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः, अव्यावृत्तो मजे-स्कृष्णं पूज्या श्रवणादिभि'रित्यादिना स्वतनुजस्ववित्तजसाधनरूपसेवामुक्त्वा 'ततः श्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेदि'त्यनेन साधनक्षसेवीत्तरं श्रेमोरपत्तिरुक्ता, तदनन्तरमासक्तिरुक्ता, तदनन्तरं व्यसनं चोक्तं श्रीमदाचार्यवर्वेर्मकिवर्षिन्यामिति । एकत्र निणीतः शास्त्रार्थोपरवापि प्रवर्तत इति न्यायं मनसिकृत्यास्मन्त्रभुभिः सिद्धान्त-मुक्तावळीविष्टताञ्चक्त'मेतेन निरूपियसर्वस्वनिवेदनपूर्वकं तत्रेव खदेहविनियोगे प्रेम्णि चाते सा मनती'ति मयाप्यक्तमित्यवेहि । तत्कि फलमित्याकांक्षायामिदमिदं फलमिति फलत्रयं विवक्षव आदं फलमाहुर्म्छे अलीकिकस्य दाने हीति । एतद्विवरणं त्वलोकिकसामध्यमिति । अत्र दितीयातसुरुपस्त्वसम्भव्येव, तृतीयापञ्चमीपष्ठी-तत्पुरुपाणां सम्मवित्वेषि क्विष्टार्थता सम्मवतीत्यठौकिकाय सामर्थ्यमिति चतुर्थीतत्पुरुपा-श्रयणादलीकिके सामर्थ्यमलीकिकसामर्थ्यमिति सप्तमीतत्यस्पाश्रयणाद्वा अलोकिकिन्पयक-सामर्थं यावद्रौकिकसम्बन्धजनितसुखदुःखानुमवविषयकशक्ततेति यावदिसर्यो झेयः । एवं च सति 'निःशत्यृहो महान्मोगः शयमे निशते सदे'ति मूले, तथा च 'अलौकिक-भोगस्तु फलानां मध्ये अधमे प्रविश्वतीति तद्भिवरणे चौक्तो हालौकिकमोगस प्रयम्पछे भवेश उपपन्नो मवेत्, तसाप्यहोकिकपदेन संग्रहात्। कर्मधारयाश्रयणे तु सामर्थ्यमात्र-स्वेवालोकिकत्वाचदतिरिकालोकिकभोगादेरलोकिकसामर्थ्यस्पत्वामावादलोकिकपदेनासंग्र-हादलैकिकसामर्थ्यस्तपप्रयमफले अवेशोक्तिरसंगता स्वात् । तस्माचतुर्धातत्युक्यः सप्तमी-तत्परुप एव यात्र साधतरो न कर्मघारय इति बोध्यम् । यद्वा । न लौकिकमलौकि-कम्. अटौकिकं च तत्यामर्प्यं चेति कर्मधारय एवास्तु । न च पूर्वीकदूपणापतिरिति वाच्यम् । अरोक्तिकमोगस्त्वरोक्तिकमुखदुः एसाधात्कारस्तु फलानां मध्ये प्रयमे फरेऽ-हौकिकसामध्येंऽधिकरणरूपे प्रविद्यानि प्रविष्टो भवनि, तद्यीमेवाठीकिकसामध्यस्य मग-वता दानान्। एतं च न प्रों सद्यापितिरिति दिन्। एवं च विवरणे मृष्टस्याली किक-पदसालीकिकविषयकमामर्थ्यपरत्येनारोकिकसामर्थ्यपरत्येन वा व्यान्यानात् कस्वचि-देवसंपाने कसपिन्येवरेहपानोत्तरं गृन्दामनादिष्यदीकिकसंपान एव वा दादीकिक-

विषयकसामर्थ्यरूपसालोकिकसामर्थ्यरूपस्य वा फलस्य दाने वितरणे स आद्यः प्राथ-मिकः सत्संगादिनेदं प्रथमतयोत्पन्नः प्रियतमभगवत्संगमविषयको मक्तस्य मनोरथः स हि निश्चयेन सिध्येनमनोरथविपयीमृतपदार्थप्राप्त्या पूर्णी भवेत्, तददाने तु न पूर्णी भवेन दिलर्थः । तथा च मनोरथविषयीम्तप्रियसंगमसायकं प्राथमिकं फलमलौकिकविषयकः सामर्थ्यप्राप्तिरिति योध्यम् । अल्पः सिध्येन्मनोरथ इति पाठे त्वलौकिकस्या-लौकिकविषयकसामर्थ्यसालौकिकसामर्थ्यस वा अदाने हि निश्चयेन विष्रयोगोद्रेके सिन कदाचित् कदाचिन्मनिस जायमानत्वादरूपः खल्पो मनोरथः त्रियसंगमविषयकः सिध्येदित्यर्थी ज्ञेयः । चकारेणतदान एवान्योपि मनोरथः सिध्येदिति व्याख्येयम् । अत्रैवं ज्ञेयम् । त्रथमतो मूलेच्छया 'यमेवे'ति श्रुतेर्निरूपधिरसरूपसपरिकरभगवत्कृपया शुद्धपुष्टिमार्गीयं वरणम्, तद्तु सत्संगादिना प्राथमिको भगवत्संगममनोरयः, तद्तु शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयः, तदनु भगवत्प्राप्तिजनकतिरोहिततापक्षेशानन्दाविर्मावाय शुद्धप्रिमाणीयाचार्यकृतं निवेदनम्, ततस्तदुपदिष्टोस्मिन्मार्गे गोपिकानामेव गुरुत्वमिति फलप्रकरणीयसिद्धान्ता 'दथ च गोपीभावेन ये भक्ता' इत्याद्यादिपुराणवास्याच मूलरूप-शुद्धपृष्टिमार्गाचार्याणां व्रजमक्तानां यो भावस्तत्सजातीयमावमावनापूर्वकं स्वतनुजस-वित्तजसाधनरूपसेवाकरणेन दढतरकथाश्रवणादिना वा कस्यचिद्विनैव श्रेमोत्पत्ति देहपाते 'स्वयं समुत्तीर्ये'ति श्लोके 'सदनुत्रहो भगा'नित्युक्तत्वात् प्रेमवदाचार्यस्थमगवदनुत्रहवलेन प्राप्तालीकिकदेहे रसमार्गीयत्वात् पूर्वानुरागमारम्य सकलप्रेमावस्थाविर्मावः । कस्यचित्र मगवदिच्छया प्रेमामक्तयनन्तरमेव पूर्वानुरागजिवरहेणेव व्यसनं विनैव देहपाते प्राप्ता-होि किकदेहे व्यसनाय नस्यानिर्मायः । कस्यचित्त्ववैव प्राकृतदेहे प्रेम्णि जाते तदप्रास्या पूर्वा-नुरागजनिरहानिर्मानः, ततः खसेव्यस्तरूपे वा समादौ वातिभाग्येन साक्षादपि वा प्रभु-दर्शने 'चक्षःशितिः स्मृता तत्रातीवादरनिरीक्षण'मिति सक्षणानुसाराद्वगवद्विपयकः परमा-दरप्रवेकनिरीक्षणरूपश्रक्षस्रागरूपप्रथमप्रेमावस्थाविर्मानः । तत'श्रित्तासगः श्रियतमे निसं चित्तम्य विश्रमः इति स्थणानुमारात् 'ततः प्रेम तथासक्ति'रित्युक्तत्वात् प्रेमोत्तरोत्पन्ना-सक्तिम्बरूपतद्यवणचेतस्वरूपचित्तामंगरूपद्वितीयप्रेमावम्थानिर्मानः । इयमेवानस्या सेवान पद्वाच्या । 'अथानस्या निरूप्यन्ते रसानस्थानस्चिकाः । वीजांकुरः पहनश्च वृद्धि-र्विनार एवं च । अवस्था द्वितयेन स्याचक्रागादिषु कमात् । चक्ष्रागो मनःसंगः संकल्पो नागरम्नथा । ततुता निषयद्वेषो छञात्यागस्ततःपरम् । उन्मादम्छीमरणान्येता दश्च दशाः स्मृता' इत्युक्तत्राचक्षुरागचित्तासंगाम्यां चीजरूपप्रथमप्रेमावस्थोका । तनः 'संकल्पस्त मनोरथ' इति टक्षणानुमारात्कदा श्रियमगमे एवमेव मनिष्यतीत्यादिमनोरथरूपसंकल्प-स्वरूपतृतीयत्रेमानस्यानिमानः । एतानता किथिदुहासितः पूर्वानुसगजन्यो निरद्दः । अयायमछीकिर निषयन्नादलीकिरो निग्हः प्रख्यानलादप्यनिदुःसद्दी भागीनि लीकिर-

सामर्थ्यवता शरीरेण मनसा च सोहुमशक्यो देवकृतसम्मोगो मानुषजात्या श्लियेवेति मगवता तापक्लेशविशिष्टालौकिकविरहरसभोगसामर्थ्यं प्रथमतो दीयते । तदनुच्छासनिश्वासस्पृत्याद्य-नुमावविशिष्टो 'निद्राछेदस्तु निद्राया अभावः परिकीर्तित' इति उक्षणानुसारान्निद्राछेद-क्रपश्चत्रर्थप्रेमावस्थाविभीवः । आभ्यां संकल्पनिद्राछेदाभ्यामंकुरावस्थोक्ता । तत'स्तनुता निखिलांगानां दौर्चल्यं परिकीर्तितं'मिति लक्षणानुसारात् पाण्डुत्वाद्यनुमावविशिष्टतन्ता-खरूपपञ्चमप्रेमावस्थाविर्भावः । ततो 'विषयेभ्यो निवृत्तत्वमरतिर्विषयान्तरे' इति लक्ष-णानुसाराच्युर्निमीठनासहनशीठताद्यनुमावविशिष्टविषयनिवृत्तिरूपपष्ठप्रेमावस्थाविभीवः । आम्यां तनुताविषयनिवृत्तिभ्यां पछवावस्थोक्ता । एतावरपर्यन्तमासिककार्यमेव । अत एव 'स्रेहाद्रागविनाशः स्मादासत्त्रया स्याह्रहारुचि'रिस्नेन गृहारुच्युपलक्षिता विषयनिवृत्ति-रुक्ता श्रीमदाचार्येर्भक्तिवार्धन्याम् । ततो 'देहिकान्सकठान् भावान् निजां बीडां च देहिकीम् । परित्यज्य हरिप्राध्यै यदेव स्थात्तदेव हि । ठौकिकं वैदिकं चापि तस्कर्ता व्यसनी मत' इति दशमस्कन्धीयभागवततत्त्वदीपसिद्धान्तसिद्धलौकिकवैदिकप्रियप्राप्ति-साधनकरणरूपव्यसनाविभीवः । ततः पुनः प्रियप्राप्तिदुर्घटत्वज्ञानेन 'उपश्चितान्तिके तस्मै व्यसनं स्वमवोचते'ति दशमस्कन्धपद्यव्याख्यानसुवोधिन्युक्ताप्रतीकार्यदुःखस्तस्तप-व्यसनान्तराविर्भावः । येन विना प्रियतमांगसंगं क्षणमात्रमि स्थातुं न शकोति, तेन प्रिय-तमांगसंगं च प्राप्तोसेव । अत एव 'यदा साह्यसनं कृष्णे कृतार्थः सात्तदैव ही'त्यनेन तत्रैवातपदमेवोक्तं व्यसनोत्तरमेव कृतार्थत्वमप्रतीकार्यदुःखरूपव्यसनपदवाच्यान्यव्यसन-प्राप्ता । अत एव व्रतरूपव्यसने जाते प्रियप्राप्तिरेव जाता श्रीमतीनां कुमारीणाम् . तद-नन्तरं चाप्रतीकार्यद्वःखरूपे व्यसने जाते एव च प्रियतमांगसंगी जात इति श्रीमागवते स्पष्टमेव । अत्र कृष्ण इति विषयसप्तमी निमित्तसप्तमी वा, 'चर्मणि द्वीपिन'मित्यत्रेव । तथा च कृष्णविषयकं कृष्णनिमित्तं वा यदा प्रथमव्यसनोत्तरमप्रतीकार्यं तापसहितं दुःखरूपं हेशापरपर्यायं दितीयं व्यसनं स्यात्तदा 'ठडात्यागीतिवैवश्यात् त्रपानाशोभिषीयत्' इति लक्षणानुसारादाकस्मिकहसनरोदनाधनुमावविशिष्टत्रपानाशस्वरूपसप्तमप्रेमावस्थाविर्मावः । तद'न्वचेतनेषु प्रशादिरुत्मादः परिकीतित' इति स्थणानुसारादाकाशास्त्रिगनाद्यनुमाव-विशिधोनमादरूपाष्टमप्रेमावस्थाविर्भावः । आभ्यां त्रपानाशोनमादाभ्यां वृद्ध्यवस्थोक्ता । ततः 'प्ररुपो रागदुःखादेरिन्द्रियास्तमयो मत' इति रुक्षणानुसाराहिश्रेष्टत्याद्यनुमाव-विशिष्टमूर्छापरपर्यायप्रलयस्रपनवमप्रेमावस्थाविर्मावः । ततः 'प्राणलागोतिदुःरान सृतिस्त परिकीर्तिते'तिठक्षणातुसारान्युनिरूपदश्यमेत्रमावस्याविर्मावः। आम्यां मृङ्गीमृतिन्यां विस्तरा-वस्योक्ता । तथा चैतादशानुभावविशिष्टव्यसनोत्तरं प्राकृतदेहपाते सचिदानन्दस्वरूपाली-किकदेहरामे च सिन मगवत्खरूपानन्दपास्या कृतार्थः सादित्यर्थः । अत एवेदमप्रती-कार्यद्वः रामेय प्रार्थितं निरोपलक्षणाल्ये अन्ये श्रीमदाचार्यचरणे पृश्च द्वः दं यशोदाया नन्दा-

दीनां च गोकुछ । गोपिकानां च यहुः खं तहु खं स्थान्मम क्वचिदि 'त्यादिना । अनेदमपि ज्ञेयम् । येपां ललौकिकं शरीर तेषां तु व्यसनानन्तरं प्रभुसगम एव, न दशमदशाप्राकश्रम् यथा रासमण्डलमण्डनानाम् । येषां तु लौकिकं शरीरम् , तेषां तु व्यसनानन्तरं दशमदशो दयो मनलेन, यथान्तर्गृहगतानाम् । इदमेन ज्ञापयितुमन्तर्गृहगतानां ठीला । अन्यया व्रजस्थानां सर्वेपामप्यलैकिकशरीरमिति तासामप्यलैकिकशरीरवत्त्वात्तथाकृतिर्व्यर्था नीरसा च सादितिदिक्। 'नन्वन्ते या मतिः सा गति'रिति प्रेमवदाचार्यानुप्रहवलेनात्यसद्योन पूर्वातु रागजमगबद्भिरहेण वा तरक्षणमेव देहपाते त्रियसगमो भविष्यत्येव । अन्यथा 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादा मज्येतेति किमर्थमलौकिकसामर्थ्यदानं किमर्थं वा न तत्तदशातु-भावनमिति चेत् । अत्र वदामः । 'रसो वै स ' इति श्रुतेः प्रमो रसस्तपत्वाद्रसमर्यादयैव खखरूपदानमित्यलोकिकसामर्थ्यदानं तत्तदशानुमावनं चेति जानीहि । अपि च, तत्क्षण-मेत देहपाते चक्ष्रागादिकमेणावस्थानुमावामावदर्शने रसमार्गीयमगवदीयानां सन्देहः स्यात्को वेद रसस्त्ररूपमगवत्त्राप्तिरेतस्यायवान्यस्त्ररूपमगवत्त्राप्तिरिति । तदर्थमेव कस्य-चिदलोकिकसर्वावस्थानुमनोत्रैव कार्यते प्रभुणा । तथा सति तत्तदवस्थानुमवस्य प्रत्यक्षतो <sup>इद्यमानत्त्रेन</sup> सर्वेषां रसस्त्ररूपप्राप्तेर्निश्रयादेतन्मार्गीया प्रवृत्तिरिप निःप्रत्यृहा मवेत्, तद्रथमनैवाछौकिकमामर्थ्यदान तत्तद्शानुभानन चेत्यलं पछितितेन । एवमेवाछौकिक-सामर्थं साक्षादृन्दाननादिष्वपि दीयत इलग्रे व्यक्तीमनिष्यति । यद्वा, योस्मिन्मार्गे समायाति तस्य तु 'गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अत्याष्ट्रतो भवेत् कृष्ण पूज्या अवणादिभिः। व्या उत्तोषि हरी चित्त अपणादी न्यसेत् सदा । ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसन च यदा मनेदि'नि मक्तिनिर्धन्यां ततुनित्तनसेनाकरणे त्रेमासक्तिन्यसनानि भवन्तीत्युक्तत्वातद-नन्तर तत्र 'यदा स्वाद्धासन कृष्णे कृतार्थः स्वात्तदेव ही'त्युक्तत्वाच व्यसनप्राप्ते कृतार्थी-करणस्त्रमातात् प्रायमिको मनोस्यो व्यसनप्राप्तिनिपयको भवति । तत्र व्यसनाविर्मावे महातापोदयात्तत्सहन होिकिकमामर्थ्येन कर्तुमश्चन्यमतिदुःसहत्वादिति भगवता व्यसना-विमानाद्व्यवहितप्तं तत्ममकालमेन वानालीकिकमामच्यं दीयते व्यसनसहनार्थम् । एवं चालौकिकस्य दाने हि। हि निश्ययेगालौकिस्यालौकिकसामर्यास दाने आदाः प्रायमित्रो मनोरथो व्यसनप्राप्तिनिषयक सिध्येतिष्पत्नो मनेत्, व्यसनप्राप्तिः स्यादिति यानत्, तददाने स न निष्णवत इत्यर्थः, । तथा च शुद्धपृष्टिमार्गीयस्य प्रेमासकिरूपायां सेवायां मिद्धायां प्रयमफलमठौकिकमामच्येत्राप्तिरिति श्रीमदाचार्यरेतस्य प्रयमफलल-

अधेताद्यानिश्योगत्तितदेद्वपातोत्तरं तु पाद्याम्यन्तरमेदेनेदानीं तु देद्दम्य लीकिकः त्यात्म्यायिमाना मक्तमगनन्त्रम्यन्येनान्तः करणम्येनालीकिकत्वाचान्तरेयः च मानि परमन् काष्टापत्त पत्नत्रयेति सुरुयक्तलक्त्य दिनीय फलमाहः फलं चेति । अत्र निकरणे फलपदम्य सायुज्यत्वेन व्याख्यानाहितीयं फलं सायुज्यरूपं चा भवेत् । अत्र वाशब्दो विकं-त्पार्यः । यद्यतिकृपाविशिष्टम् ठाचार्यरूपश्रीमद्भजभक्तेगितविशिष्टा प्रभोस्तादङ्मुठेच्छा स्वात् । षत्र सायुज्यं शुद्धपुष्टिमार्गीयमेव विवक्षितम्, न त्वन्यत् । शुद्धपुष्टिमार्गीय-सेवाफलसेव निरूपणात् । नतु सायुज्यमेकविधमेव शास्त्रान्तरेषु श्रूयते, न स्वन्यप्रकारक-मतो न त्वन्यदिति निपेघो नोपपद्यत इति चेत् । अत्र वदामः । द्विविधं तावत्सायुज्यं स्यूलत्या । तत्रैकमभेदसम्बन्धघटितम् , द्वितीयं तु भेदसम्बन्धघटितम् । तत्राचं प्रहा वेदं महीव भवती'त्यादिश्चतिप्रमाणसिद्धम् , साधारणातुत्रहात् केवलमर्यादारूपमेकविधमेव । द्वितीयं तु त्रिविधम् । तत्रैकं 'त्रह्ममूतः प्रसन्नात्मे'त्यादिगीतावाक्यसिद्धम् । त्रह्ममाची-त्तरसामयिकोत्तमाकस्मिककृपालनितपरमभक्तिलाभजन्यभगवद्दानोत्तरसामयिकभगवद्यवेश्य-रूपगृहादिप्रवेशवत् । प्रवेशस्य भेद एव सम्भवाद्भेदघटितस्वं ज्ञेयम् । द्वितीयं तु 'ब्रह्मविदाप्रोती'त्यादिश्चतिसिद्धम् । ब्रह्ममावोत्तरसामयिकाकस्मिकोत्तमतरक्रपाजनितमिक-लामजन्यभगवलवेशरूपसायुज्योत्तरं तत्सहमावविशिष्टसर्वकाममोगरूपम् । भोगोत्तरं खस्मिन्त्रवेशश्च मर्यादासंवितत्वात्। तृतीयं तु 'केवलेन हि मावेने'ति वाक्येन 'न ज्ञानं न च वैराग्यं श्रायः श्रेयो मवेदिहे'ति वाक्येन चात्युत्तमतमक्रुपया ब्रह्ममाव-ज्ञानवैराग्यादिनिरपेक्षप्रेमासिकव्यसनरूपकेवलमावजनितभगवत्सहभावविशिष्टसार्वकालिक-सर्वकामभोगरूपं च । तत्र गीतोक्तप्रवेशरूपसायुज्ये पुरुषोत्तमप्रवेशमात्रमेव फलम्, विशेष-कृपाडमावात् । न चाक्षरज्ञानमार्गसायुज्यात् को विशेष इति वाच्यम् । अक्षरज्ञानमार्गे त्वभेदेन गणितानन्दाक्षरसायुज्यम् । पुरुषोत्तमज्ञानमार्गे तु भेदेनागणितानन्दपुरुषोत्तम-सायुज्यम्, मेदेनानुम्यमानमिति विशेषस जागरूकत्वात् । अत एवाचार्यायतुर्वस्कन्ध-नियन्धे 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं भेदेनानुभवात्तत' इत्युक्तवन्तः । कियाक्षरस्य धर्मरूप-त्वाद्धमसायुज्यम् । पुरुषोत्तमस्य तु धर्मित्वादेतत्सायुज्यस्य धर्मिसायुज्यस्रपत्वाद्यासा-धिक्यस्येव विशेषरूपत्याच । त्रह्मावोत्तरसामयिकसर्वकाममोगरूपसायुज्ये तु मर्यादा-द्धपनदामाबोत्तरं सर्वकामभोगस्य मर्यादापुष्टिक्षपत्वात् प्रमाणानुरोधिपुरुपोत्तमेन सहो-रसर्गतो मर्यादाषुष्टिरूपमहिपीसवातीयसर्वकाममोग एव । न तु शुद्धपुष्टिमार्गीयो झज-भक्तसजातीयसर्वेकामगोगः । न च 'मखिदामोती'त्यत्र महामातीत्तरं सर्वेकाम-भोग एव शृयते, न तु परममक्तिराम इति अधमावोत्तरसामयिकमक्तिरामोत्तरं सर्वकामभोगः क्यं भवतोच्यत इति वाच्यम् । 'सह ब्रह्मणे'त्यत्रात्रधानवृतीया-निर्देशात् । तत्राप्रधानस्यं तु 'अहं मक्तपराधीनो द्यस्ततप्र इव द्विने'त्यादिप्रमाणैनिक-विषय एव मगवती, नान्यतिषय इति मध्ये परममिकर्भवतीनि तयोक्तत्वात् । नतु श्रुतियरेन ब्रह्ममायोक्तरसामयिकसर्वकामभोगेषि विनेय मक्ति परमदानीयपानल-मंगीकियतामिति चेत् १ न । 'इतिहासपुरापान्यां येदं समुपशृंहये'दिति धात्रया-

दितिहासपुराणादिषु कुत्रापि भक्तिमार्गातिरिक्तमार्गे ब्रह्मणोप्रधानलसाश्च्यमाणलात्। अपरञ्च, यदि ब्रह्मभावोत्तरसामयिकसर्वकामभोगो विनैव भक्ति स्थात्तदा त्वदुक्तं घटेतापि, न तु तथा । यतस्तादशसर्वकामभोगस्य पुरुपोत्तमज्ञानजन्यमगवत्त्रवेशरूपसायुज्यसाध्य-व्यात् । तम पुरुपोत्तमज्ञान च मक्तिसाध्यम् । 'ब्रह्ममूतः प्रसन्नात्मे'त्यारम्य 'विशते तदनन्तर'मिलन्तेन प्रघटकेन भगवता पुष्टिमयीदामार्गे एवमेव सिद्धान्तितत्वात् । अन्यया सर्वेपामेव बह्मभावापन्नानां सर्वकामभोगः प्रसंजेत, नियामकाभावात् । अतो बह्मभावो-त्तरसामयिकसर्वकामभोगस्य भक्ति विना जायमानत्वामावादप्रधानत्वं परब्रह्मणो भक्तिकृत-मेव, न तु भक्ति विना कुत्रापीति मदुक्तमेव साधीय इति दिक् । अत एवास्वातश्यभिया 'सुक्ति ददाति कहिंचित् स्म न भक्तियोग'मिति भगवतो मक्तियोगदानाभावः श्रूयते यस कस्यचिदिति दिक् । तृतीये सायुज्ये तु वेदमयीदासवलनाभागात् प्रमाणातीत-स्तरूपेण प्रमाणातीतमक्तानां प्रमाणातीतसर्वकामभोगः । एवञ्च चतुर्विधसायुज्यस्यापि प्रमाणसिद्धत्वेन प्रकृते सायुज्यपदेन भेदघटितसायुज्येषु तृतीयमेव सायुज्य विवक्षितम्। इदमेवं च शुद्धपृष्टिमार्गीय सायुज्यमिति । अत 'त्राणेन सायुज्यं सलोकतामाप्नोती'त्यादि-श्रुतिप्रयोगाद्यजिर् योग इति धातो र्वहुलं छन्दसी ति वाहुलकाद्वावे किया युक्शन्द्-सिद्धिः, ततः सहशब्देन समासः, ततो वोपसर्जनस्येति सहशब्दस्य सादेशः, ततो भावे प्यन्यत्यय । यदा । सहयुनकीति सयुक् किप्चेतिस्त्रेण कर्तरि किप्, सयुजो भावः सायुज्यं सहमाव इति ज्ञेयम् । अत्रेद तत्त्वम् । कदाचिदतिक्षपायां पुरुषोत्तमप्रवेशमाय-ठक्षणसायुज्यनतो ब्रह्मभावजनितप्रनेशोत्तर सर्वकामभोगरूपसायुज्ययोग्यतावतश्रापि शुद्ध-पुष्टिफलप्राप्तिः केपाचिद्भवति, मुक्तोपस्प्यव्यपदेशादिति न्यायात्, नतु संवेपाम् । अन्यया मार्गभेदकरणवेयर्थ्यापात इत्यवधातव्यम् । नन्वेतादशशुद्धपृष्टिफलप्राप्तिश्चेत्केपाश्चिद्भवति तर्हि तत्सायुज्यं किमथे दत्तमिति चेत् ? स्वस्य खतचेच्छत्वादि ज्ञापयितुमिति गृहाणेति

अथ यसिन् जीते याद्यी कृपा तिसन्ताद्द्यफलदानीपियकभावप्राकट्यपूर्वक-सेवया ताद्दमगवद्रपं फलिनि सिद्धान्तः, तथा च यसिन् व्रजमक्तरत्नेगितविशिष्टा भगनत्क्षमा देहपातोत्तरक्षण एन साक्षादगसगनिपयिणी तस्य तु पूर्वोक्तप्रणात्येतदेहे तत्क्षण एन मनिम स्वप्नादी वैतदेहपातोत्तरं तु वृन्दाननादी चानिलम्नेन साक्षादगसंग एन भवति । व्रासस्तु देहपातोत्तरक्षण एव न साक्षादगसगनिपयिणी कृपा, किन्तु निलम्बेन, तस्यापि प्रेमोत्यवम्यानिर्मानेन व्यसनावनस्यानिर्मानेन वा निलम्नेन च साक्षादंगसग एन भनति । व्यानस्तु दाम्यमितन्त्राद्यिकारनिपयिणी कृपा तस्य तु ताद्दमानपूर्वकमेनया पूर्वोक्त-प्रणान्येतदेहपातोत्तरं वृन्दाननादी दाम्यमित्तवाद्यिकारनिश्चाद्यिकारनिश्चाद्यिकारनिश्चाद्यिकारनिश्चाद्याद्विकारनिश्चाद्याद्विकारनिश्चाद्याद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिश्चाद्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विकारनिष्विका

नृतीयं फर्ठं भवतीत्याहुः अधिकारो बेति । सायुज्यरूपफरदानेनाधिकारविशिष्टदेह-प्राप्तिर्वी भवतीलर्थः । अत्र सेचौपियकदेहो वा चैक्कण्ठादिष्वित विवरणोक्त-वैक्कण्ठपदेन 'गोकुलं यनवैकुण्ठ'मिति कृष्णोपनिपदुक्तेः अपञ्चातीतसगवन्निवासस्थानं व्यापिवैकुण्ठान्तर्गतं वृहद्वनं नन्दीश्वरं चोच्यते । आदिपदेन श्रीवृन्दावनश्रीमद्रोवर्धनादि च । तत्र सायुज्यरूपफलादानेऽधिकारः सेवौपयिकदेहरूपो वाथवा भवतीत्वर्थः । वैकुण्ठा-न्तरस्य शुद्धपृष्टिमार्गीयफलरूपभगवहोकत्वाभावाद् गोकुलसैव ताहग्भगवहोकत्वाहेकुण्ठ-पदेन श्रीगोक्कुलम्, आदिपदेन बन्दावनादिकं चानिप्रेतमिति बोध्यम् । अत्रालौकिक-सामर्थ्य यथावान्तरफलरूपम्, मुख्यफलं तु मुख्यसायुज्यमेव, एवमेवाधिकारिदेह-प्राप्तिरूपं तृतीय फलमप्यवान्तरफलरूपमेव, मुख्यं फलं स्वधिकारिदेहद्वारैवात्रापि मुख्य-सायुज्यमेव । खदत्ततादगधिकारिदेहकृत'त्वत्षृष्टप्रियवार्ताकथनं च ब्रह्मयज्ञोस्त्व'त्यादिक्तप-प्रियतमसेवासन्तुष्टश्रीमद्रजमक्तरबानुप्रहेणैवेति बुध्यस्व । अत एवा छोकिकस्य दाने हीत्यत्राधिकारो वेत्यत्र च फलपदाप्रयोगः सायुज्य एव च फलपदप्रयोगश्च। अत्रातिरहसस्वाच्छ्रीमदाचार्यरहोर ठोकिकसामध्यसायुज्यवैकुण्ठादिपदानि गरोक्ष-वादत्वेनैव प्रयुक्तानीति ज्ञेयम् । ननु यत्र परशुरामशर्चीपतिविरिज्ञिवदलौकिकसामर्थ्य-मोगाधिकारा दृष्टास्त्र न सर्वदा दृष्टा इति सामर्थ्यभोगत्वाधिकारत्वसामान्यादेतेपामपि नाशः सादिति न परमफललमेतेषामिसाशंक्याहः म कालोत्र नियामक इति। अत्राठौकिकसामध्यभोगाधिकारेषु सर्वोत्तमप्रभुप्रीत्याधायकत्वात् काल आधिभौतिक आध्यात्मिक आधिदैविको वा निघामको न भवति, भगवन्नियम्यत्वादित्यर्थः । दृश्यते ठोकेपि प्रभुदत्तसामर्थ्ये भोगेथिकारे वाधिकारिणो नियामकत्वाभावः । अत एवोक्तं सगुणसैव कालाचीनत्वम्, न गुणातीतस्रोति 'मन्निष्टं निर्गुण स्पृत'मित्यादिना प्रभुणै-कादशे । तस्मान्नेपां कालाधीनत्वमिति जयाणां फलत्वं निःप्रत्यृहमित्यास्तां तावत् ।

यहा, अलौकिकस्यालीकिकिनियसामध्येस दाने हि निश्येन जातो य आद्यः शुद्धपृष्टिमार्गीयाचार्यस्थ्यात्पूर्वमेवैतन्मार्गीयसत्संगादिवेदं प्रथमतयोत्पन्नो मनोरथः सिध्येत् सिद्धो भवेदिस्पर्धः । स आद्यो मनोरयः क इसाकांक्षायामाहः फलं वा ह्याधिकारो चेति । फलरूपो नाधिकाररूपो ना । नान सन्देह इति भानः । अन फल-विषयकोधिकारिययको मनोरयोपि फलवद्धिकारवदेव सुखजनक इति ज्ञापयितु रूप-केण निरूपणिमिति दिक् । तथा च व्रजभक्तभावस्थातीयभावेः शुद्धपृष्टिमार्गे भजनं कर्तव्यमिति मिद्धान्तः सम्पन्नः । तन नजभक्तेषु 'नन्दगोपसुतं देनि पति मे कुक् ते नम' इति वानयादनन्यपूर्वाः कुमार्थो मगवति पतिभावसुक्ताः । अन्तर्ग्रहगताक्त्या अन्यपूर्वास्तु 'नारधर्मेण मुसेहं मुद्दं सर्वतोधिकम् । मित्र सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या मविष्यये ति वृहद्वामनपुराणादय च 'तमेव परमारमानं जारस्वद्वाषि संगता, मत्कामा रमणं जार-

मस्बरूपविदोबलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः संगाच्छतसहस्रश्न इति दशमस्कन्धीयेकादश-स्कन्धीयभगवद्वाक्येभ्यो भगवत्युपाधिरूपजारमावयुक्ताः । अप्रतिबन्धेन प्रभुसमीपं गृता अन्यपूर्वास्तु सर्वभावत्रपत्तिपूर्वकनिरुपधित्रियत्वभावयुक्ताश्च भगवति । तत्र परकीयायामेव रसस्य परमा काष्ठेति रसद्यास्त्रसिद्धान्तादनन्यपूर्वाणां नन्दाधीनानां भगवति पतिभाव-युक्तानां क्षमारीणामय च निरुपिषियत्वभावयुक्तानां नित्यसिद्धानां जारभावयुक्तानां च श्रुतिन्हपाणां चान्यपूर्वाणां परकीयात्वात् परकीयात्वधर्मविशिष्टत्वेनैव परमकाष्ठापन्नरसरूप-भगवत्प्राप्तिः । न तु कुमारीणां स्वीयात्वेनान्यपूर्वाणां तु परकीयात्वेनेति भेदः । तथा सति विवाहितानामेव स्तीयात्वात् श्रीमागवते कुमारीमिर्भगवतो विवाह उक्तो भवेत्। अन्यपुराणादिषु मूलमाधवमाहारम्ये स्विमणीविवाहारपूर्व कुमारीणां भगवता समं विवाहः श्चतो यद्यपि तथापि स कल्पान्तरीयांशावताररूपश्रीकृष्णविपयकः । तत्कल्पीयश्रीकृष्ण-सक्तपसांशलात् तसापि स्वरूपस पूर्णत्वेनैव न्यासचित्तप्रसादो जातः स्यात् । तसा-त्सारस्वतादिकल्पान्यकल्पीयावतारा अंशावतारा एवेति जानीहि । निरूपितं चैतत्सविस्तरं मत्कृतबहिर्भुखमुखमर्दनाख्ये प्रन्थ इति तत्रैवावलोकनीयम्। ननु यदि भगवति पतिभाव एव कुमारीणां तदा महिषीत्राप्यप्रमाणानुरोधिभगवत्खरूपत्राप्तिः स्यात्र तु लोकवेदातीतत्रमाणाननुरोधिस्यरूपप्राप्तिः स्याद्य च तदनुरोधेनाश्चतोपि कल्पनीयः स्यादिति चेत् । अत्र द्यूमः। 'कालायनि महामागे महायोगिन्यधीश्वरि। नन्दगोपसुतं देवि पतिं मे कुरु ते नमः।' 'मूयाञ्चन्दसुतः पति'रितिमध्योर्नन्दसुतः एव पतित्वप्रार्थना भावना च । स श्रीमाञ्चन्दसुतस्तु ब्रजे 'एकादशसमास्तत्र गूढार्चिः सबली-षस'दिति तृतीयस्कन्धीयश्रीमदुद्धववाक्यादेकादशवर्षपर्यन्तमेव श्थितः । तदुत्तरं तु मथुरायामेव गतः । यज्ञोपवीतं च वैश्यानां द्वादशे वर्षे, यज्ञोपवीतं विना च न विवाहः । स विवाहोपि तजातीयानामासुरपेशाचगान्धर्वभेदेन त्रिविधः । तनापि वैश्यस्यासुरो मुख्यः। तत्र द्रय्यादानादासुरः, छठेन कन्याहरणात्पैशाचः, गान्धर्वस्त्वन्योन्यानुरागेण 'त्यं मे गार्था स्वं मे पति'रितिसमयरूपः । एवं चात्र यज्ञोपवीतकाळाभावेन प्रभोर्यज्ञोपवीतामावा-देकादशवर्षाम्यन्तर एव च कुमारीणां भगवत्सम्बन्धाच कोपि विवाहो नात्र वक्तुं शक्यः । तथा च निवाहजनितपतित्वागावान्न महिपीप्राप्यस्वरूपप्राप्तिनं वा विनाहकत्पनेति बुध्यस्व। न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादामंग इति वाच्यम् । भगवत्सका्श्चात् प्रमाणा-तीतफलप्रास्या तासां पतिरवप्रार्थनेय जाता, न तु निवाहजनितपतित्वप्रार्थनेत्युन्नयमात् । अन्यमा 'नन्दगोपमुतं देनि पति मे कुरु ते नम' इत्यत्र निवाहोहेस्रोपि कृतः स्यात् । सम्मादन्याधीनतानियारणार्धे निःशंकतया सर्वदा मिलनार्थे च 'स वे पतिः स्यादकृतोमयः स्तयं सम्मततः पाति भयातुरं जन'मित्युक्तलक्षणपतित्यमेन प्रार्थितं तामिनं तु नियाद-जनितपतिलाभिति । अतः एव त्रमाणातीनायां रासळीळायामेन तासामाकारणम् । यतथ

न विवाहितपतिभावना प्रभावत एव च न तासामन्यपूर्वाभिः सह ठीठायामीर्प्यादिकं जातम् । विवाहितपतित्वे सति त्वीर्ष्यादिकं कासाधिदपि सर्वदावश्यमुद्भवेदेव, सत्य-मामादिवत् । न च 'तस्या अमूनि नः क्षोमं कुर्वन्त्युचैः पदानि यत्, यैकापहृत्यं गोपीनां रहो भुंक्तेऽच्युताधर'मिलक्रेर्घा तासामपि श्रूयत एवेति वाच्यम् । नेयमीर्घा सहभोगेपि लेकैन सुंक्ते इलस्मिन्नेशे ईर्घ्या । तथा च समानशीलव्यसनरूपा सखी मूला प्रियविप्र-योगजनितात्मसद्यासमद्विप्रयोगजनितं दुःखं ज्ञात्वापि यदस्मान् विहाय भुंके तत् क्षोमं जनयतीति सखीत्वप्रयुक्ततत्स्रेहजनितेर्घा, न तु सपितभावजनितेति निर्णयात्। अत एव 'दह्युः त्रियविक्षेपमोहितां दुःखितां सखी'मित्यत्रे तस्यास्तासां च सखीमाव उक्तः । अत एवाप्रे तत्सहभावेन रासलीला, अन्यया तया सहान्याभिः सह वा रासलीलायाम-मर्यादरसो न स्यात् । तस्मादसमदुक्ताभित्राय एवात्र । विवाहितपतिना सपत्नीसहभावकृत-लीलायां तु चहिरीर्घ्यादिभावादर्शनेप्यन्तरीर्घ्यासंवलनं तिष्ठत्येव लोके राजमहिषीणाम् । अत एव वासरदाननियमोपि तत्र, अत्र तु सर्वदा सर्वसंविहतत्वेनैव छीछाकरणादिति महदेव वैठक्षण्यमित्यास्तां तावलासक्तानुत्रसक्तचिन्तया । एवं चैतादशपतिभावेनानन्यपूर्वाणां कुमारीणां जारभावेनान्तर्गृहगतानां निरुपधित्रियत्वभावेन च रासमण्डलमण्डनानां च प्रमकाष्टापन्नरसरूपमगवत्प्राप्तिः, तथा च 'गोपीभावेन ये मक्ता' इलादिपुराणवाक्यात् तादशमावसजातीयभावेनैवाधुनिकानामपि तादशमगवत्प्राप्तिरिति सिद्धम् । तत्रायं रसो-परिच्छिन्न इत्यपरिच्छिन्नस्वरूपसर्वभावप्रपत्त्यैकलम्यः । तत्र जारभावो न सर्वभावप्रपत्तिरूपः कामैकमात्रपूरकत्वेनैव तस्योद्भवात्, परिच्छिन्नस्वरूपत्वात्। अत एव तेन भावेनास रसस्य न प्राप्तिरिति तासां प्रतिचन्धोपि जातः। तस्य देहस्य च सगुणभावाश्रयत्वेन सगुणत्वादेव तत्त्यागानन्तरमेव सर्वभावत्रपत्या निर्गुणताद्यसम्बरूपित्रयप्राप्तिस्तासामजनि, अन्यथा तद्भावस्य सर्वभावप्रपतिरूपत्वेन निर्गुणत्वे तच्छरीरस्य च निर्गुणत्वे तेनैव श्रीरेण त्रियप्राप्तिः स्याद्रासमण्डलमण्डनानामिव । अत्राधिकपूर्वपक्षसमाधानानि तु फल-प्रकरणीयसुवोधिन्यामवलोकनीयानि । तथाचातिप्रतिकूलद्वेपादिभावेनापि चेत् प्रभुयोगीन्द्र-श्रार्थ्यो मुक्ति ददाति तदातिश्रेमसंविकतजारभावेन कयं न गुणातीतरसरूपस्वरूपं द्यात् । परन्त्वेतद्देहपातानन्तरमेव सर्वभावप्रपत्तिमुत्पाद्येव दास्यति । एतादशस्यरूपस सर्वभावप्रपत्येकरुभ्यत्वात् । एवं च सति यद्येतद्नन्तरमपि सर्वभावप्रपत्तिरेव भानिनी, तर्हि भगवति सर्वभावप्रपत्तित्व कार्या, न तु जारभावः । 'प्रक्षालनाद्धि पंकस्रे'ति न्यायात्। यदि कुत्रापि सर्वोपमर्देन जारमाव एवोदेति तदा मगवदिच्छैय तथा, परन्तु सर्वमाव-प्रपत्तिमुत्पाचैव तत्रापि फलं दास्यतीति ज्ञेयम् । न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति प्रतिज्ञाविरोध इति वाच्यम् । सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यप्रभुरूपप्राप्तौ जारभावजन्यकामपृतिरूप-फलसाप्यन्तर्भृतत्वात् प्रतिज्ञानिरोधाभावात्, तस्माजारमावेन भगवद्भजनं न कर्तव्योः

अत एव सर्वमावप्रपत्तिसहितानां रासमण्डलमण्डनानामपि कामपूर्तिरूपफलमपि द्वं प्रभुणा, अन्यया तन्न दत्तं स्यात्, ततो ज्ञायते सर्वभावप्रपत्तिलम्ये फले तद्प्यन्तर्भ्तमिति। न च पतिभावेषि न सर्वभावप्रपत्तिः, पतित्वभावस्यापि परिच्छिन्नत्वादिति शंकनीयम्। पतिव्रतानां पत्यो भगवत्ताज्ञानपूर्वकभजनसः विहितत्वात् सर्वत्र सर्वदा सर्वसमयेषु च गुम पतिरेव गतिरिति सर्वभावप्रपत्तेः सत्त्वात् । एवं च सति यत्र विवाहिते छौकिकेपीयं रीति-स्त्वजाठौंकिके साक्षाद्भगवति पतिभावे सर्वभावप्रपत्तिरिति किं वक्तव्यमिति । न च तर्हि महिपीणां कुतो न सर्वभावप्रपत्तिजनितं फलं जातमिति वाच्यम् । विवाहरूपसंस्कार्ख तत्र प्रतिवन्धकत्वादिति दिक् । तथा चानन्यपूर्वकुमार्यभिष्रेतकुमारीसजातीयपतिभावे-नान्यपूर्वजनसीमन्तिनीनिष्ठनिरुपवित्रियत्वभावेन वा भजनं कर्तव्यमिति निष्कर्पः । तत्रेद भजनं श्रीमद्रजमक्तमजनोपेक्षया स्वातब्येण न कर्तव्यम्, यत एताद्यमावेन मजने 'मन्माहातम्य मत्सपर्या मच्छूद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थं नान्ये जानन्ति मर्मणी'त्यादि पुराणेऽर्जुन प्रति मगवता स्वसपर्यां गोपिका एव जानन्तीत्युक्तत्वाद्वजमका एव गुरवः । तथा च तत्समकक्षतया स्वातब्येण भजने गुरुहेछनरूपापराधः प्रसञ्येत । तथा च मगवान् फलं न दद्या'दाचार्यं मां विजानीया'दिति वाक्यात् । किञ्च, 'न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजां खसाधुकुलं विद्युषायुपापि वः । या मागजन् दुर्जरगेहशृंखलां संवृङ्य तद्वः प्रतियातु साधुने'त्यादिफलप्रकरणीयप्रभुवान्यादयं प्रभुरेतदधीन एव सर्वदा क्रीत-जनवन्न स्वन्याधीनः, अतोपि न तदुपेक्षया मजने फलप्राप्तिः । न च 'अहं भक्तपराधीनो द्यस्तत्व इव द्वित । सावुभिर्यस्तहदयो भक्तैर्भक्तजनिर्यः । नाहमात्मानमाशासे भद्रकैः साधुभिर्विना । श्रिय चात्यन्तिकीं बह्मन् येषां गतिरह परा । ये दारागारपुत्राप्तान् प्राणान् नित्तिम परम् । हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्त्यक्तमुत्सहे । मिय निर्वेदहृद्याः साधवः समद्शिनः । वशे कुर्वन्ति मां मक्त्या सत्स्त्रियः सत्पति यथे'त्यादिनाम्यरीपादिभक्ताधीनत्व-मपि श्रृयते, न त्यम्नरीपदिरेतत्स्वरूपप्राष्ठिरिति वाच्यम्। 'मक्तिमेदो बहुविधो मार्गेर्मामिनि मान्यते । म्वमानगुणमेदेन पुंमां मावो विभिद्यतं इतिनाक्याङ्गितिमार्गोनेकविधः, तेषु च मक्तिमेदेप्वेतामां मक्तिरत्युत्तमा, परमकाष्ठापन्नस्वरूपलाभात् । अत ए'वैताः परं तनुभृतो नतु गोपनच्यो गोनिन्द एन निधिटात्मनि रूढभानाः । वान्छन्ति यद्भवभियो मुनयो वय च कि ब्रह्मजन्मिरनन्तकथारमस्य । अतेता गोपनध्वः परमित्रायेन तनुभृत इल-नेनान्ये मत्ता अनिश्चयेन तनुभृतो न सनन्तीत्युच्यते । नन्यत्र कि कारणमित्याकांक्षाया-माहः गोतिन्द् एनेति । गोनिन्द एन निरूहमानाः, न स्वन्यस्मिन् । निरूहः यक्त-मगुरुयो भारो यासां ता. । यथा निरूदशस्त्रे न्युत्पत्तिनं कर्तन्या तादगर्यामानात्त्रयेतामां मानेपीति मानः । गोगोकुलेन्द्रताचरेन गोनिन्दपदेन च धर्मिमानपरतातामां निरूपिता । नन्यन्यमानमत्ता अपि महिष्याद्यो धर्मिष्या एवेत्यायकायामाहः निपितारमनीनि ।

निखिलानामन्येपां धर्मिणां धर्माणामप्यात्मा मूलरूपधर्मीत्यर्थः । तादशुलं श्रीयशोदा-नन्दने श्रीकृष्ण एव, 'कृष्णमेनमवेहि त्वमात्मानमखिलात्मना'मिति वाक्यात् । तथा चान्ये धर्मिपरा अपि न निखिलात्मखरूपश्रीकृष्णरूपधर्मिपरा इति भावः । नन्वेवं किमित्ययं भावः स्तुयते, भिन्नरुचिहिं छोकः इति न्यायाद्यस यद्रोचते स तमेव मावं तमेव सारूपं च सर्वोत्कृष्टं जानातीति चेत्तत्राह वाच्छन्ति यद्भवभियो मुनय इति । पूर्व संसार-भयेन मुनयः मननशीला भूत्वा प्राप्तज्ञाना निवृत्ताविद्याः शुकादयोपि यद्यस्मात्कारणात् वाञ्छन्ति यं भावम् । तथा च येन निःशेषाविद्याभाववन्तस्त एवान्यप्रकारकं मावमन्यप्रकारकं भगवत्खरूपं च सर्वोत्कृष्टत्वेन परमकाष्टापन्नं जानन्तीति भावः । किञ्च, वयमपि वैश्या-पेक्षयोत्कृष्टाः क्षत्रियाः स्नौकिका अपि वाञ्छामः । यतोनुभावदर्शनं विना नोत्कृष्टं मन्यते कोपि कमपि । तस्माद्यत्र ठौकिकाठौकिकानां वाञ्छास्त्रमावस्तत्स्वरूपमेव तदासक्ताश्च सर्वोपरि विराजमाना इति किं वाच्यमेतरभावस्थैतत्स्वरूपस्य तन्निष्ठानामासां सर्वाधिकत्व इति निगर्वः । अतः कारणादनन्ताः कथा यसासावनन्तकथः श्रीकृष्णस्तरिमन् यो रसोद्दोधाभाववान् तस्य बहाजन्मभिः सहस्रमुखचतुर्भुखादिजन्मभिः किम् ? न किमपी-त्यर्थः । यद्वा, जन्मभिः पुनःपुनर्जन्मभिरनन्तकथारसस्य तस्य कि बह्य अक्षरस्वरूपम्? न किमपि । तेषां मनसि ब्रह्मखरूपमप्रयोजकं मासत इत्यर्थः । तथा चानन्तकथारस-निष्ठत्वे जन्मैव वरम्, न तु मुक्तिरिति। तथा चैतन्मार्ग एतासामेव गुरुत्वेनान्यखरूपशा-न्याधीनत्वेप्येतासां भावस्य सर्वोत्तमत्वात् परमकाष्टापन्नरसरूपमग्वत्त्वरूपमेतद्रधीन-मेवेत्यपि विचार्यासामेवातिदैन्येन दास्यकरणे तत्स्वरूपप्राप्तिम्तदनुप्रहेण, न तु स्वातःये-णेति ज्ञेयम् । अपरं च 'आसामहो चरणरेणुजुपामहं स्यां वृन्दावने किमपि गुल्मलतौ-पधीनाम् । या दुस्यजं खजनमार्यपयं च हित्वा भेजुर्भुकुन्दपदवी श्रुतिभिविंसुम्याम्', 'वन्दे नन्दन्नज्ह्यीणां पादरेणुमभीक्ष्णशः । यासां हरिकयोद्गीतं पुनाति भुवनत्रय'मित्या-दिना वजभक्ताः स्वजनस्यार्थपयस्य च परमकाष्ठापनस्य त्यागेन मुकुन्दस्य मोक्षदातुरपि पदवीं येन मार्गेण भगवान् गच्छति तं मार्गमेव तचरणरेणुसंविततं भेजुनै तु गुक्तिम्। तथा च मुक्त्यपेक्षयापि भगवञ्चरणरेणुरेव सर्वोत्कृष्ट इति सिद्धम् । एवं चैतादक्चरणरेणोरेता-दशानुभावज्ञापने वजसीमन्तिन्य एव गुरव इत्येतासामनुवृत्त्येव भगवज्ञरणरेणुप्राधिरिति श्रीवजभक्तचरणरेणुसम्बन्धि गुल्मलतीपधिजन्मापि प्रार्थितमतिदीनतया श्रीमदुद्धवैर्वन्दनं च तचरणरेणोरेव च कृतमन्यया गुर्ववज्ञाकृतमताजनितापराधेन न मगवचरणरेणुप्राप्ति-रिति दिक् । तस्मादेतासां गुरुत्वादेतदधीनत्वाच तचरणरेणुदास्येनैवैतादशभगवत्याप्तिनी-न्यथेति निःप्रत्यृहम् ।

स्यादेतत् । अयं सर्वोपि यत्नो रसरूपप्रसुम्बरूपफलप्राह्यर्थमेव । 'रसो वै सः, रसं होवायं रुक्वानन्दीमवती'ति श्रुत्मा रसरूपभगवत्प्राहेरेव परमफलत्वात् । सा च

प्राप्ति'स्तेनैय सर्वभावेन परमानन्दमश्रुते' इति नाद्यिन्दूपनिपच्छुत्या 'सोश्चुते स्वीन् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति तैत्तिरीयोपनिपच्छुतेश्य सर्वभावप्रपत्तिलम्यसर्वकामशोगः रूपा। स च पूर्णसर्वकाममोगोपि तेयां वजसीमन्तिनीसदशमानेनैव, नान्यभक्तभावसजान तीयभावेन । एतदतिरिक्तस्ये प्रभुरंशेनैव, न तु पूर्णस्वरूपेणेति । तथा च तत्कामनया भजने कियमाणे व्रजसीमन्तिनीदासकरणेषि मनसि तत्समताभावनासत्त्वात् कापुख-सिद्धी तासां गुरुक्तपत्नेन सकपटभजने फलसिद्धेरभावस्तत्समकक्षता च स्यादिति चेत्, अत्र त्र्मः । परमकाष्ठापन्नरसरूपो भगवान् हि छोकेतिरहस्यतमां पुष्टिछीलां यत् प्रकृटित-वान् तत्किमर्थमिति पुच्छामः । न च 'आगामिनि विरिज्ञो तु जाते सष्ट्यर्थमुद्यते । कर्लं सारखतं त्राप्य वजे गोप्यो मविष्यय । पृथिव्यां मारते क्षेत्रे माधुरे मम मण्डले । चुन्दावने भविष्यामि प्रेयान् वो रासमण्डले । जारधर्मेण सुस्नेहं सुदृढं सर्वतोधिकम् । मिय सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति पृहद्दामनपुराणोक्तेः श्रुतीनामनुप्रहार्थमिति वाच्यम्। अनुग्रहस्य श्रुतिनिमित्तप्रदर्शितप्रकृत्यतीतलोकेपि कर्तु शम्यत्वात् । न च 'पुरा महर्षयः सर्वे दण्डकारण्यवासिनः। दृष्टा रामं हरिं तत्र भोक्तुमैच्छन् सुविग्रहम्। ते सर्वे झीत्व-मापन्ना समुद्भुताश्च गोकुछे। हरि सम्प्राप्य कामेन ततो मुक्ता भवार्णवादि'ति । 'अप्रिपुता महात्मानस्तपसा स्नीत्नमापिरे । भर्तार च जगद्योनि वासुदेवमजं विभुम् । कृष्णस रमणार्यं हि सहस्राणि च पोडश । गोप्यो रूपाणि चकुश्च तत्राक्रीडन्त केशव'मिसादि पञ्चपुराणोत्तरखण्डमहाकौर्मादिवाराहपुराणादिवचनसिद्धदण्डकारण्यवास्तव्यमहपीणामतु-त्रहार्थमित्यपि वाच्यम् । दण्डकारण्यस्थमहर्पीणामपि तनैव स्त्रीदेहं सम्पाद्य रामरूपेणैव न रमणं कृतम्, किन्तु तदेहपातानन्तरं स्नीदेहं सम्पाद्य ब्रह्माण्डान्तर्वर्तिवृन्दावन एव श्रीकृष्णरूपेणेव रमणं कृतम् । एव च तदेहपातानन्तरमङोकिकदेहं संस्पाद्य श्रुतिप्रदर्शित-वृन्दानन एव कुतो नानुश्रहं कृतवानिति प्रश्ने तवीत्तरामावात्, न च खतन्नेच्छो भगवा-निति वाच्यम् । 'अनुग्रहाय भक्तानां मानुषं देहमाश्रितः । मजते ताद्यीः कीडा याः श्रुत्वा तत्तरो मनेदि'ति फलप्रकरणीयवाक्याद्धकानुग्रहार्थमेनेतादश्रुठीलानिशिष्टप्रभुप्राकट्यात् । प्रपत्रे निःप्रयोजनकप्राकट्यासाक्ष्रतत्वाच । न चातुग्रहं निना नेतादशफलप्राप्तिरित्यनुग्रहेण प्रापिकजीनानामप्येतदेहपातोत्तरं तादशफलदानं तनैव सित्या कुनो न करोतीति वाच्यम् । मगवान् हि रसरूपखरूप प्रापश्चिकजीवानामपि केपाश्चिहातु विचारितपान् म्बगुर्यमकेच्छाप्तंकसेच्छया । तत्र रसहरपमगवद्याविस्तु रसहरपमावेनैव योग्या, नान्याद्यमानन, 'ये यथा मां प्रपद्यन्त ' इति वाज्यात् । तत्र रसरूपमावस्तर्य साधनं वैदादिषु कुनापि नौक्तमतः प्रपमे वृन्दावनं रसरूपसासरूप रमरूप परिकर च तत्यास्यतु-युष रमसूष साधन च प्रकटं कृत्या ताद्यसाधनेन तादशसास्त्रपत्राधि महप्यदिनां कृत-यान् प्रमुः, तदनन्तर ताद्यसापनसानिमानादिनगाग्यनतां जीवानां तदनुष्ठाने तत्सक्तप-

प्राप्तेर्निःप्रत्यृहत्विनिति तथाकरणामात्रात् । न च रसरूपभावमत्राद्त्वानुप्रहेणैव कुतो न तादक्फलदोनमिति वाच्यम्, स्वतन्त्रेच्छेन भगवतेव 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजा-म्यह'मित्युक्तत्वात् तादक्प्रतिपत्तिं विना तादशानुप्रहामावात् तादशफलदानामावात् प्रपत्ते-रिष तत्रैव दानेत्र प्राकट्यवैयर्थ्यमिति पूर्वमेवोक्तम् । न च नायमात्मा प्रवचनेन रुभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन, यमेवैष वृणुते तेन रुभ्य' इति मुण्डकोपनिषद्वाक्याद् विनापि साधनं भगवत्प्राप्तिरिति वाच्यम् । एतद्वाक्यानुपदोक्त 'नायमात्मा यलहीनेन रुग्यो, न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिंगात्, एतैरुपायेर्यतते यस्तु विद्वांस्तस्येष आत्मा विश्वते त्रह्मधामे'तिवाक्य 'एतेरुपायेर्थतत्' इत्युक्तेः पूर्ववाक्येन मर्यादीयसाधनमात्र-निषेध एव, न तु एतैर्मन्मनसि स्थितेरुपायैर्वजभक्तसजातीयभावादिभिः यः कश्चन यतते तस्य भगवद्वशीकारकसवीत्मभावरूपयळळाभादेष आत्मा व्रह्मरूपं हृद्ये प्रकटं धाम विश्वते प्रविष्टो भवतीत्यर्थोन्न मर्यादातीतसाधननिपेध इति त्यदुक्तेरनवकाशात् । अन्यथा फललक्याहतिः । यत्किञ्चित्साधनसाध्यसैव फललात् । तस्मादितमान्यवत्तराणां जीवानामेतादशसाधनेनैवैतादशफलप्राह्यर्थमेतादशोवतार इति । एवं च व्रजभक्तसमानभावे-नामजने तत्फलप्राप्तेः कस्याप्यभावादेतादशमार्गप्राकट्यवैयर्थ्यापातः स्यात् । अत एव 'क्षियो या पुरुषो वापि मर्तृभावेन केशवम् । हृदि कृत्वा गति यान्ति श्रुतीनां नात्र संशय' इति वृहद्वामनपुराणे । 'येपामहं त्रिय आत्मा सुतश्च सखा सुहदो दैवमिए'मित्यादिना श्रीमागवते चोक्तम् । अन्यथैताद्यवाक्यं च्यर्थे स्थात् । तस्माद्रजमक्तसजातीयभावेनैव भजनं कर्तव्यम् । परन्तु अजमक्तदास्यपूर्वकमेव, न तु स्वातव्येण, वजमक्तानामेतन्मार्ग-गुरुत्वास्त्रभोस्तद्यीनत्वाचेति निष्कर्ष इति सर्व समझसम् । न च प्रमोर्वजभक्ताधीनत्वेन तदासकरणेपि यदि ताः प्रतिवन्धं कुर्युः प्रमोः स्वस्वरूपदाने स्रीखभावसिद्धप्रचुरेर्ध्यया तदा कथमेतादशफलप्राप्तिरिति वाच्यम् । रसरूपप्रभोरेव फललात् रसस्य च विभावातु-मावव्यभिचारिसमूहरूपलात् तत्र विभावत्वेन व्रजभक्तानां रसरूपप्रभुत्वात् तेपामप्यनु-गत्यैवैताद्यमार्गप्राकट्यस्य जातत्वेन तत्कृतेर्प्यया प्रतिवन्धामानान् । किय, यत्रैव लीकिको नायकोनेकनायकानामेककालावच्छेदेन रसदानं कर्नु न शकोति तत्रैवेर्प्यापि सम्मवति । अत्र तु प्रमोरलोकिकत्वात् 'कृत्वा तावन्तमारमानं यावतीर्गोपयोपितः । रेमे स मगवांस्ताभिरात्मारामोपि छीलये'त्यत्रेवाननारूपत्वेन सर्वेषां रसदानकरणसमर्थत्वात् क्षेर्प्यावकाशः, यतः सर्वत्रेय सर्वानुभववेद एव प्रभुः सर्वदा विराजते । नतु प्रमु रस-रूपसदन्तर्गताद्य व्रवमक्ता विभावलेनास्मदादिप्रपत्तिध व्यवमकदासविशिष्टमगबद्विपयक-सर्वात्मभावेन । एवं च भगवद्रपरसानुभने सिद्धे तत्समये कैनासां दासं स्थासनि। न च , तदुत्तरमेतासां दासं मास्त्वित शंकनीयम् । 'ये यथा मां प्रवयन्ते' इति मर्योदामंगापत्ते-रिनि चेन्न, अठीकिकरसमोगानुकृठसामर्यस्य प्राप्ता रसक्तपमगवद्रोगस्य प्रनमकदास-

भोगस्य चैककालावच्छेदेनैव सम्भवेन 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादाया अभगात्। न 'चाचार्य मां विजानीयादि'त्यनेनाचार्यस्य भगवत्त्वेन तद्दास्यपूर्वकमेव जीवैभगवद्दासं क्रियते साधनदशायाम्, फलदशायां तु भगवदास्यमेव तिष्ठति, न त्वाचार्यदास्यम्, तत्र क्षेयं मर्यादा, तथात्रापि मविष्यतीति वाच्यम् । सर्वेषां भगवद्रूपाणां नित्यत्वेनाचार्यस्तपस भगवद्रसानुगुणभगवछीळान्तर्गतत्वात् खरूपस्य चालौकिकसामर्थ्येन तद्दास्यकरणसापि सम्भवात् । एवमेव सर्वभावप्रपत्त्या भजनमिति प्रभुदत्तालौकिकविपयकसाम्थ्येन सर्वविध-ठीठाखप्येतस्य भजनकर्तुः सान्निध्यं सिद्धम् । किं बहुनांशावतारादिलीठायामप्यंशेनैव च भक्तोपि तत्ति छीलानुभवं करोतीति न कस्यामपि लीलायामेतादशभक्तासहमावी मगवतः। न चैवं श्रीनारायणादिभक्तस्यापि श्रीनारायणे सर्वभावप्रपत्तेः सत्त्वात् सर्वत्र तत्सहभाव-प्राप्ती पुरुपोत्तमसहभावोपि स्यादिति वाच्यम् । 'ये यथा मा'मितिपदे मामिति पदेन पुरुपोत्तमस्वेनांगुल्या स्वस्यरूपप्रदर्शनपूर्वकमुक्तत्वादेतस्याः प्रतिज्ञायाः पूर्णपुरुवोत्तमः मात्रसम्बन्धित्वात्, अन्यया दण्डकारण्यस्यर्पीणामपि तेनैव खरूपेण रसदानं कृतं स्यात् कोसलेन्द्रकुमारेण । किञ्चैतस्याः प्रतिज्ञायाः सर्वभगवतस्त्ररूपसम्बन्धिले पूर्णत्वांशत्वादिविभागोपि न स्यात् । न चेष्टापत्तिः, तदान्यस्वरूपाणामंशरूपश्रीकृष्ण-सार्पाणामपि श्रीमता न्यासेनोक्तत्वेन चित्ताप्रसादो न स्यादिति सर्वमनवद्यम् । एवर्व्यक-मक्तसम्बन्धिन्या अपि लीलाया न परिच्छेदस्तर्हि सर्वमक्तसम्बन्धिन्या लीलायाः परिच्छेदः केन कर्तु शक्येतेति किं वाङ्मनसागोचरमाहात्म्येषु प्रशुतत्परिकरतद्वकेषु विचारचातु-र्येण । किञ्च 'त्रैलोक्ये भगवद्भक्ताः के त्यां जानन्ति मर्मणि । केषु वा त्वं सदायतः केषु प्रेम तवातुलिमि'ति श्रीमदर्ज्जनेन पृष्टो भगवानुवाच 'न तथा मे प्रियतमो ब्रह्मा रुद्रश्य पार्धिव । न च लक्ष्मीन चात्मा च यथा गोपीजनो मम । भक्ता ममानुरक्ताश्र कति सन्ति न मृत्ले । किन्तु गोपीजनः श्राणाधिकप्रियतमो मम । न मां जानन्ति मुनयो योगिनध परन्तप । न च रुद्रादयो देवा यथा गोप्यो विदन्ति माम् । न तपोमिर्न वेदैश्र नाचारैर्न च विद्यमा । वशोस्मि केवलं प्रेम्णा प्रमाणं तत्र गोपिकाः । मन्माहातम्यं मद्यर्ग गच्छदां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्य नान्ये जानन्ति मर्गणि । निजाङ्गमपि या गोप्यो गमिति समुपासते । ताम्यः परं न मे पार्य निगृद्गेममाजनम् । मम भक्तास्तु वे पार्थ न में मक्तास्तु ते मताः। गग भक्तस्य ये भक्तास्ते में भक्ततमा मता' इत्यादि-पुराणप्रपटकान्मद्भक्तप्जाम्यधिकेति श्रीमागवताद्वजमक्तानां भगोरिनित्रियत्वाचापि एतामां दासं कर्नव्यम् । एवय सति एतदासकरणे प्रमोरत्या-**मक्त**शिरोम्पणत्यात् नन्दािमानिन तामामत्यानन्दािनमानानमनसि सन्तोषेण तदनुग्रहात् तत्पूर्नोक्तं फलं भगनान् ददानीत्यपि तदाम्यकरणम् । तथा चैतासां गुरुत्वात् प्रभोरेतद्धीनत्वादकः गिरोगुपणन्यादतित्रियत्याच सर्वे गतदासकरणपूर्वकभेच प्रभुदासकरणिति निद्धम् ।

अय श्रीमत्स्वामिन्यादीनां सर्वासां समतयैव दासं कर्तव्यमथवा न्यूनाधिकभावेनेति पृच्छिस चेत् । अत्रोच्यते । 'यथा राधा प्रिया विष्णोस्तस्याः कुण्डं प्रियं तथा । सर्व-गोपीषु सैवैका विष्णोरत्यन्तवहामें ति पद्मपुराणवचनात् । अथ च 'त्रैलोक्ये पृथिवी घन्या तत्र बृन्दावनं पुनः । तत्रापि गोपिकाः पार्थ तत्र राधानिधा ममे'त्यादिपुराणवचनात् । 'सर्वश्रेष्ठा गान्धर्न्युवाचे'ति गोपालतापिन्युपनिपच्छुतेश्च गान्धर्न्यपरनामिकायां श्रीखामि-न्यामेव सर्वापेक्षया मगवतो ममतातिशयात् तत्रेव निजदास्यं मुख्यतया स्थापयित्वाऽ-न्यासु व्रजसीमन्तिनीपु 'मोहितां दुःखितां सखीमि'त्यादिना सखीत्वोक्तेः सख्याश्र समानशीलव्यसनवन्त्वात् तासां स्वामिनीसमानशीलव्यसनवन्त्वात् तासां श्रीमत्स्वामिन्या अतिप्रियतमानां दासमपि खामिन्यनुग्रहाकांक्षया खामिनीदास्यांगत्वेन खामिनीवदेव कर्तव्यम् । तासां समानशीलसखीत्वात्तदास्यकरणे श्रीस्वामिन्यलन्तमनुगृह्णाति । स्वामि-न्यनुग्रहे च ता अनुगृह्णन्त । तदनुग्रहे च व्रजराजिकशोरानुग्रह इति न कदापि कुत्रापि केनाप्यंशेन फलविच्छेदः। अत एव कैश्चिद्भगवदीयैः सिद्धान्तितं श्रीमचन्द्रावल्यादिषु स्वामिनीप्रतिपक्षात्वमि न सम्भवति, सिखलोक्तिविरोधात्। अत एव 'यदैव श्रीराधे मिलति रहिस त्वां मधुपतिस्तदेवाकार्याहं निजचरणदास्येतिगदिता । सुदा चन्द्रावल्ये'ति पद्ये अस्मत्प्रभुभिः सखीत्वमेव स्फुटीकृतम्, न तु प्रतिपक्षात्वम् । अत एवास्मत्सर्व-स्वायिताः प्रभुचरणाः श्रीमत्स्वामिन्यप्टकतद्वादशकपद्पद्यादौ तद्दास्यमेव सविस्तरं प्रार्थयन्तो 'यायन्ति पदपद्मानी'लादिनाजन्यासामपि दास्यं प्रार्थितवन्तः । अन्यथा श्रीस्त्रामिन्या इवान्यासामपि पृथक्तया दास्यं प्रार्थयेयुर्ने तु तद्दास्यप्रार्थनात्रसंगे । सर्वोसामपि सम-प्राधान्यात् । तस्मादन्यासां दास्यमंगत्वेनैवेलस्मदुक्त एव पन्याः । नमु एवं चेत् सर्वा-स्विप सखीत्वं तदा रसान्तर्गतामानखण्डिताकलहान्तरितादिलीला नोपपद्येतेति चेत्, अत्र वदामः । हृदयादिश्चिताभरणमणिगणप्रतिविन्वितदृष्टनिजरूपे प्रतिनायिकाभ्रमात् संकेतस्यठानागमनाद्वा मानोदयात् । एवमेव चन्धविशेषाकस्मिकछछाटसंकान्तस्वचरणतल-राक्षारसे सुरतसमयसमुद्भृतनिजदन्तनखक्षतादिषु च कदाचिदतिविस्सरणेन रासस्यनिखिल-व्रजभक्तातिरिक्तपरकीयाकृतत्वभ्रान्त्या मानखण्डिताकठहान्तरितादिठीठानां सम्भवात् । न च ठाक्षारसदन्तनखक्षतादिषु खयूथकृतत्वम्रान्तिरेव कुतो न जायत इति वाच्यम् । तथा भ्रान्ततायामपि तासु परस्परं दृढतरसखीत्वजनितातिप्रेम्णा ईर्प्यानुद्येन तथालीलासम्भवात् । किन्य 'योगमायामुपाश्रित' इत्यनेन रसलीलायां योगमायामाश्रितो मगवान् । एवञ्च योगमाया यथा यथा येषां येषां पदार्थानामुपयोगो रसलीलायाम्, तथा तथा करोतीति परकीयासम्भोगादिदर्शनजमानादिरसानुभवार्थं परकीयासम्भोगादि प्रदर्शः मानादिरसानु-भवं कारयतीत्यनेनापि प्रकारेण मानादिलीलानां सम्भवाच । यदि चात्यन्तमाग्रहो भवतां यचन्द्रावल्यादिसम्भोगदर्शनेन मानादिरेतास्त्रेव च प्रतिपक्षात्वं तदा तत्सर्वं कल्पान्तरीयांश-

रूपहरणावतारीयरसलीलायामेव, न सारस्वतकल्पीयपूर्णावतारसम्बन्धिरसलीलायामिति बुद्धाताम् । यदि सारस्वतकल्पे भवदुक्तप्रकारः स्याचदा श्रीभागवते स्फुटमुपलम्येत । उपलभ्यते तु सस्वीत्वमेव परस्परं फलप्रकरण इति सर्व चतुरस्रामिति कृत प्रसक्तानुप्रसक्तान्तया । अप्रेद ज्ञेयम् । अप्र फलप्रयमेतदेहेपि भवति परन्तु मनस्येव रसस्प-भगवत्सम्पन्थेन मनसोलोकिकत्वाभावात् । सेवीपयिकदेहरूपतृतीय फल त्वेतदेहपातो- त्तर एव भवति सर्वथा । सर्वत्र लोकिकदेहपातोच्तर एवालोकिकदेहसम्बन्धसम्भवादिति दिन् ॥ १॥ ॥

अथ प्रकृतमनुसरामः । नतु वाधके सित कार्यानुद्याद्वाधकामावस्य सर्वत्र कारणतेस्त्रत्र यद्वाधक तनुजवित्तजरूपसाधनसेवायाम्, तद्वक्तव्यम्, यदभाव सम्पाद्य मानससेवारूपं तत्कार्यं सम्पाद्यतामित्याकांक्षायां तनुजवित्तजरूपसाधनसेवादाधकमाहुः उद्येगः प्रतियम्धो चेति।

उढेगः प्रतिवन्धो या भोगो वा स्यात्तुवाधकम्॥ २॥

एतस निवरणं तु सेवायां प्रतिवन्धकत्रयम्। उद्धेगो वा प्रतिवन्धो वा भोगो वा। त्रयाणां साधनपरित्यामः कर्तव्ध इत्यन्तम्। तत्र ततुजवित्तज्ञ रूपसाधनसेवायां येन कियमाणेन उद्धेगप्रतिवन्धमोगा भवन्ति तस्य परित्यागः कर्तव्यः। तत्परित्यागे तत्साध्योद्धेगाद्यनुद्यातनुजवित्तजरूपसाधनसेवासम्पत्तौ सत्यां मानससेवासिद्धिभवतीति भावः। तत्रोद्धेगः शोकदुः सादिजनितो भवति, तेषु शोकादिषु जातेषु 'नित्तोद्धेग निधायापि हरिर्धदात् करिष्यति तथेव तस्य ठीठेति मत्वा चिन्तां द्वतं त्यने'दिति नवस्त्रोक्तभगविद्धांणाः कर्तव्यो, न तु शोकादिद्दिकरणार्थं यतः कर्तव्य इति। अन्यया यद्यपि मनिष्यति तदेन यद्यभुणा निचारितमस्त्यतः तस्य स्वरूपेण विपटन तु न वर्त्ते अन्यम्, तथापि प्रभुसुदाधायकठीठापदार्थनिषटने च्छायापपि स्वामिद्रोहो भवेदतः प्रित्वच्यां ज्ञात्वा ताद्यश्चोकदुःसादिकेषु त्यनेषु सत्सद्वेगकारणामावादुद्वेगामानस्य आय-मानत्वादुद्वेगसाधनपरित्यागः कर्तव्यः। यद्वा, विष्टप्रनेच्छन्तिविद्वेषाधनितोपद्रवेण साधनस्त्रमेवायाप्रदेशो भनित तदमानार्थं तत्सान्धियरूपसाधनपरित्यागः कर्तव्य इत्येन तद्वी साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्यक्तम् ॥ २॥

तत्रोद्देगकारणानामनन्तत्वात्तत्रन्योद्देगानामप्यनन्तत्वात् परिगणना कर्तुमशक्येति सर्वविषमप्युद्देगसुदेगत्वेनकविषमेव निरूप्य द्वितीय प्रतियन्धरूपं तत्रजनित्तत्रसेयायां पापकमाहुः अकर्तव्यमिति ।

अकर्तत्रयं भगवत सर्वथा चेहतिर्न हि । यथा या तस्यनिर्घारी विषेषः साधनं मतम्॥३॥

एतस्य विवरणं तु प्रतिबन्धोपि दिविधः, साधारणो भगवत्कृतश्च, तजाबो बुद्ध्या त्याज्यः। भगवत्कृतश्चेत् प्रतिबन्धस्तदा भगवान् प्रतं न दास्यतीति मन्तब्यम् । तदान्यसेवापि व्यर्था । तदासुरोयं जीव इति निर्धारः। तदा ज्ञानमार्गण स्थातव्यं शोकाभावायति विवेक इसन्तम् । अत्र भगवतः सर्वेथा चेदकर्नव्यं मगबत्कृतप्रतिवन्ध इति यावत्, तदा गतिः तदभावसम्पादकसाधनं किमपि नास्तीति मूलार्थः । अत्र उद्देगः प्रतिचन्धो वा भोगो वा स्यान्तु वाधकमिलनेन पूर्व सेवायां वाधकत्रयं यहक्तं तत्तु तत्रया-भावसम्पादनार्थमेव । अत एव त्रयाणां साधने त्यक्ते तदभावः सम्पद्यत् इति त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति विवृतौ स्फुटीकृतम् । न च वाधकत्रयत्यागे एव कुतौ नोक्तः, तत्साधनपरित्यागः किमधमुक्त इति वाच्यम् । जाते उद्देगे जाते च प्रतिवन्धे जाते च भोगे सेवामावस्तत्समयावच्छेदेन सिद्ध एव जाते तत्त्यागः कर्तुमशक्योप्युत्तरसमये तन्नाशोपि स्वयमेव मिविष्यतीति व्यर्थस्तत्परित्यागः कर्तव्य इति पुरुषप्रयन्नोपदेश इति मनसिक्रत्य सेवाविषये वाधकत्रयं न यथोत्पद्यत एव तथा कर्तव्यं पुरुषेणेत्येतदर्थ त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्तत्वात् । एवं च सति अकर्तव्यं भगवतः सर्वधा चेद्गतिर्नेहीत्यनेन भगवकृतप्रतिवन्धाभावसम्पादनार्थं गतिर्नोस्तीत्यक्तत्वादन्यकृतप्रति-बन्धामावसम्पादने गतिरस्तीसर्थतः सिद्धत्वाद्विविधं प्रतिबन्धकमागतमेवेति कण्ठरवेण -मूलेनुक्त्वा विवरणे प्रतिबन्धकरूपसेवाबाधकद्वैविध्यमाहुः प्रतिवन्धोपि द्विविधः । साधारणो भगवत्कृतश्चेति । तत्र भगवत्कृतप्रतिवन्धाभावः सम्पादिवतुमशक्यः, साधारणस्तु शक्य इति विवरणे आहुः तन्त्राचो बुद्ध्या स्याज्य इति । तत्र प्रति-वन्धकरूपसेवायाधकंभेदद्वये आचः साधारणः प्रतिबन्धो भगवद्विमुखभार्यादिकृत-प्रतिबन्धस्तत्र साधनपरित्यागस्रोक्तत्वात् तत्साधनरूपो यो भार्यादिः स त्याज्यस्यक्तं शक्यः । तत्त्यागेन प्रतिबन्धाभावरूपवाधकाभावः सम्पादिवतुं शक्य इत्यर्थो ह्रोयः । अत एवोक्तं 'भार्यादिरनुकुल्बेत् कारयेद्भगविकयाम् । उदासीने खयं कुर्यात् प्रति-कूले गृहं त्यने'दिति भागवततत्त्वदीपे ।

अय भगवत्कृतप्रतिवन्यस्तु न केनापि त्यक्तं शक्य इलाहुः भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्यस्तदा भगवाम् फलं न दास्यतिति मन्तव्यमिति विवरणे अर्थः स्पष्टः। नतु भगवत्कृतः प्रतिवन्यः कस्य फलाभावसम्पादकः १ किं कायवाद्यानोभिर्भवनं कुर्वतः पुरुषस्याहोस्विद्रजनेच्छावतो वा १ तत्र नाद्यः। 'इति निश्चित्य मनसा कृष्णं परिचरेत्सदे'ति भागवतत्तत्त्वदीपकारिकाव्याख्याने 'एकापि सकुत्कृता परिचर्या परम-पुरुपार्थदेति। परं विद्यमानदेहस्य निःकृत्ययं सदा परिचरे'दित्याचार्यः सिद्धान्तितत्वात् किञ्चित्कालिकभजनोत्तरं यावर्जीवं क्याचिद्रगवदिच्छया भगवत्कृतसेवाप्रतिवन्धेपि परम-

पुरुपार्थलाभस सिद्धत्वादत्र भगवान् फलं न दास्तिति निपेधस विरुद्धत्वात्। अत् एव 'न हांगोपक्रमे ध्वंसो मद्धर्मस्योद्धवाण्वपी'ति एकादशस्कन्धीयप्रभुवचनं 'यानास्थाये'वि वचनं 'सक्वदिष्ट्वादिषुरुषं पुरुषो याति साम्यतां संवत्सरं किञ्चिद्नं दित्या यद्धरिरर्चित' इति पष्टस्कन्धीयाष्टाच्यायीयशुकवचनं च । न द्वितीयः, विना भगवत्कृपां भजनेच्छानु-द्यात् , तदुद्ये च भजनस्य भविष्यत्वनिश्चयेनापि निषेषस्य वैयर्थ्यापातात् । तथाचार्य निपेधो भगवत्कृतप्रतिबन्धे कालविलम्बन फलदानेच्छामेव व्यनक्ति, न तु तददाने-च्छामिति भावः। अन्यथा भजनेच्छानुकूलकृपावैयर्थ्यं प्रसंबेतेति । न च विनेवानुग्रहं भजनेच्छोदय इति वाच्यम् । अवतारदशायां स्वरूपदर्शनेनेवेच्छोदयसम्भवेष्यनवतार-दशायां सत्संगश्रीभागवतादिश्रवणं विना शुद्धपुष्टिभजनेच्छोदयस्याद्यस्वादश्रुतत्वाच । यदि पुनर्विनादर्शनथवणादिकमपि शुद्धपुष्टिमार्गीयभजनेच्छोदयः स्यात् तदा पुरुषोत्तमावता-रोपि न स्थात् । अत ए वानुग्रहाय भक्तानां मानुपं देहमाश्रित'इत्युपकम्य 'विकीडितं त्रजवधूभिरिदं च विष्णोः श्रद्धान्वितोनुऋणुयादय वर्णयेद्य ' इत्यत्र य इतिपदेन यस-कस्यापि अवणवर्णनाभ्यां मिक्कं परामिलनेन मिक्कलाभ उक्तः, स त्विच्छोत्पादनपूर्वक एव । तस्माद् व्यर्थं मगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्य इत्यादिनिरूपणमिति चेत्, अत्र वदामः। पुत्रादि-जन्माद्युत्तरं केनापि प्रतिवन्धेनाकृतपुत्रादिनिवेदनस्य कस्यचिन्महत्तमस्य पुरुपस्य तदनन्तर-मतिकृपया पुत्रादिसेहेन या कदाचित् तदनिवेदनसारणे मनसि स्थान्मम पुत्रादिः शुद्धपुष्टि-भजनेन मगवन्तं प्राप्तोत्विति मयास्मे नामनिवेदने दत्वा मगवरसेवा कारणीया तदा खं सेवां कुरु मत्तो नामनिवेदने गृहीत्वेति कथने यदि तस्य हृद्यल्पोप्युत्साहो न दश्यते कदापि प्रत्युत द्वेपः तदोन्नेयमिदम्, यदस्य भगवत्कृतः प्रतिवन्धोस्ति भगवान् फलं न दासती-त्यस्मे नोपदेष्टच्यं किमपीति ज्ञापनार्थत्वेन भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्य इत्यादिनिरूपणस सार्धकत्वात् । ननु तदा शुद्धपुष्टिमार्गीयपूर्णस्यरूपसेवाफलं मा मनत्वसांशस्यरूपसेवा-फटं तु भविष्यतीलंशसेवोपदेश एव कर्नव्यस्तेनेति चिदिलाशंक्याहुः तदान्यसेवापि च्यधिति । अंशांशिनोरभेदादंशस्यांश्यधीनत्वाचांशिकृतप्रतिवन्धेशस्य फलदानासमर्थन त्यान्महाराजकृते प्रतिवन्धे सचिवादेरिवेत्यर्थः । नन्वंशिनो न स्वसन्द्रपपरमफठदानेच्छा किन्तु खलफळदानेच्छांशद्वारा तदांशेन फळदानं कर्तव्यमेव, महाराजस महाफळदानेच्छा-भावेषि मचिवादिद्वारा खल्पफलदानेच्छायां सचिवादिनेवेति चेत्, सत्यम्, यत्रांश्य-विरोधेनांशमजनं त्रवांशेन फलदानं महाराजाविरोधेन सचिवादिभजने सचिवादिनेव, न तु तिहरोधेन मजने । तथा चैतस्य भगवत्सेयाफर्नथ्यत्वकथनेषि कदाप्युरमाहामावात् प्रत्यत देषोद्भवाद्यां ग्रेनापि फलदानमित्यन्यसेवाचेयम्पात् सापि नोपदेष्टस्येति सुपृक्तं तदान्यस्यापि ध्यधिति । किया, तदेतादशस्य मत्स्यरूपं तस्य निर्धारीपि भयतीत्याहुः तदा आसुरोयं जीव इति निर्धार इति । आसुर आमुरावेशी आमुरभाववान्

वा सहजासुरो वेति निर्धारो निश्चय इत्यर्थः । अत्र कदाचिद्रक्तसिवधो यसा मनसि भगवति सद्भाव उत्पवते द्वितीयक्षणे तदसन्निधौ तु नश्यति स आसुरावेशी आसुरभाववान् वा ज्ञेयः । यस तु सत्संगेपि भगवति न सद्भावः कदापि स तु सहजासुर इति ज्ञेयः। नतु तर्हि महत्तमकृपावैयर्थप्रसंग इलाशंक्याहुः यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतिनिति। चा अथवा यथा आसुरस तत्त्वनिर्घार उक्तस्तथा विवेको विचारो ज्ञान-मिति यावत् । तत्साधनमासुरस्य शोकामावरूपफलाय मतं सम्मतमित्यर्थः । अत्रैवं ज्ञेयम् । 'मायेलसुरा ' इति श्रुतेरसुराणां माया सेन्या, सैवेश्वरः, तत्कृतत्वाज्ञगन्मायिकम्, तेषां भुक्तिश्रा'न्यन्तमः प्रविशन्ति ये सम्भृतिमुपासत' इति श्रुतेदैंचेष्वनाविष्टानां सहजा-सुराणां कामनाभावपूर्वकं सम्भूत्युपासकानां तदुपासनारूपसाधनवलेनासुरज्ञानमार्गप्रवेशे सति शोकाभावरूपावान्तरफले जाते सुखदुःखात्यन्ताभावस्वरूपपुनरावृत्तिरहितप्रकृतिलय-रूपान्धन्तमः प्रवेशरूपा मुक्तिः । आसुराविष्टानां दैवजीवानां तु निरूपधिकृपया भगवता हतानां मध्ये दैवस्य दैवज्ञानाभावात् खरूपवलेनाक्षरबद्धणि लयरूपा मुक्तिः, तदा-विष्टासुरस्य त्वासुरज्ञानाभावात् स्वरूपवर्रेनैवापुनरावृत्तिरहितान्यन्तमःप्रवेशापरपर्यायप्रकृति-रुयरूपा मुक्तिः । अन्येषां सकामानां सहजासुराणामासुराविष्टदैवजीवानां च 'असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा चृताः । तांस्ते प्रेखापि गच्छन्सविद्वांसोखुधा जनाः', 'तानहं द्विपतः ऋरान् संसारेषु नराधमान् क्षिपाम्यजस्रमसुरानासुरीष्त्रेव योनिष्त्रि'ति श्रुतिभगवद्याक्याम्यामन्धन्तमोष्ट्रतकेवलदुःखात्मकलोकरूपनरकप्राप्तिस्तद्भोगानन्तरं पुनरा-सुरयोनिप्राप्तिरेवेति कृतं प्रकृवितेनं ।

एवं च सर्व मायिकमेकोस्मदाद्यातमा स एव परमार्थी मायेवेश्वरी नान्य ईश्वरः कोप्येवं तत्त्वनिर्धारह्तो विवेकः सोस्य साधनं मतं सम्मतं यावजीवं शोकाद्य-मावाय, तदनन्तरं तादशमुक्तये वेतिशेषः । तथा च तादशपुत्रभायिदेः संसरराविष्टत्वा-न्महत्त्वमृत्त्रप्रया तेषां संसररायोव शोकाद्यमावपूर्वकतादशमुक्तिनिष्तिनासुरज्ञानमार्ग-सुपिर्धिदिति मावः । अत एव श्रीमद्रसुदेवैरासुरज्ञानमार्ग एव कंसस्य श्रीमद्देवकीवधो- यतस्योपदिष्टो न तु देव इति ज्ञेयम् । इदमेवाहुर्विवरणे तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायिति विवेक इति । तदा तेष्यासुरावेश्यासुरभावपत्तहजासुरजीवत्व-निर्धारे सत्येतरासुरज्ञानमार्गेण स्थातव्यमित्ययं विवेको विचारः सिद्धान्तभृत इत्यर्थः । तथा च तान् प्रत्यासुरज्ञानमार्गेण स्थातव्यमित्ययं विवेको विचारः सिद्धान्तभृत इत्यर्थः । तथा च तान् प्रत्यासुरज्ञानमार्गे उपदेष्टय इति मावः । यद्वा पूर्वमासुरोयं जीव इति निर्धार इत्युक्तं तर्हि तेन किं साधनमनुष्टेयमित्याकांक्षायां तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यमि-

१ आधेशजीवास्ते सर्वे देखानां वपुधि स्थिताः, भावेशेन विना ये च मूखदेखा इति स्मृताः, तेपा तमध सम्श्रोकं चान्ये देवशिवस्त्या, तेषां स्थानं च खगादि ततापदमवामुगुरितिपद्मपुराणोत्तरराण्डीयवान्येभ्य आधुरावेशिनां मुकेरामुराणामस्थानमोहपनरकप्राप्तेरकावान् ।

लासुरसैव साधनमुपदिशन्ति तदा ज्ञानेलादिना । एवं च ज्ञानमार्गपदेनासुरज्ञानमार्ग एवायातीति तथा व्याख्यातमिति ज्ञेयम् । न ह्यासुरस्य सर्वे ब्रह्मेत्यक्षरज्ञानमार्गे पुरुषोत्तम-ज्ञानमार्गे वाधिकारः, तस्य तामसत्वात् । अत एवेश्वरत्वेनाभिमततामसमायाशक्युपास-कारतेषु सत्त्वामावात् सत्त्वजनितज्ञानामावे नोध्वं गच्छन्ति सत्त्वस्था' इत्युक्ता नोध्वंगतिः, किन्तु तामसशक्तयुपासनाजनितज्ञानस्य तमोगुणजनितत्वेन तामसत्वा'द्धो गच्छन्ति तामसा' इत्यधोगतिक्तपनिरयान्धन्तमोक्तपत्रकृतिलयान्यतरप्रवेश एव, 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति वाक्यात् । अत्र अधःपदेनाधममेव विवक्षितम्, न तु नीचस्थानम्, निरयाणां नीचस्थानत्वेषि अन्धन्तमः प्रवेशस्यासुरमुक्तेः सुखदुः साभावस्यपत्वेन नीचस्थानत्वाभावात्, सर्वं ब्रह्मेत्यक्षरबह्मज्ञानमार्गे तु 'देवी सम्पद्धिमोक्षाये'ति वाक्याद्देवसम्पद्धकजीवा-नामेवाधिकारः । अत एव 'जायमानं हि पुरुष यं पश्येन्मधुसूदनः । सात्विकः स तु विज्ञेयो मवेन्मोक्षायाधिष्ठित ' इतिमोक्षधर्मीयनारायणीयवाक्यान्मोक्षाधिकारिणां सात्विक-त्वेन 'सत्त्वारसञ्जायते ज्ञान'मित्युक्तसत्त्वगुणजनितज्ञाने'नोध्वै गच्छन्ति सत्त्वस्था' इति वानयोक्तोर्ध्वगमनरूपा खर्गमुक्तयन्तरप्राप्तिर्भवतीति । अत्रोर्ध्वपदस्योत्तममित्यर्थो न तूच-स्थानम्, स्वर्गलोकस्योर्ध्वलोकत्वेषि 'यन्न दुःखेन सम्भिन्न'मित्यादिवाक्योक्तस्वर्गसुख-स मुक्तेश्रोर्ध्वलोकत्वामानात् । तस्मादूर्ध्वपदेनोत्तमत्वमेव विवक्षितमिति ज्ञेयमिति दिक्॥३॥

तथा च यसाद्दाषकेषु सत्सु न सेवासिद्धिरतस्तव यत्साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्याहुः वाधकानां परित्याग इति । एवं द्विविधमिष प्रतिवन्धस्यं सेवावाधकमुनत्या त्यौकिकभोगस्य सेवावाधक वदन्तो द्विविध भोगमाहुः भोगेप्येकं तथा परम्। निःप्रत्यृहम् । एतद्विवरणं तु भोगो द्विविधो, लौकिकोऽलौकिकश्च । तत्र लौकिकस्त्याच्य एव । अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीत्यन्तम् । अत्र यथा प्रतिवन्धे साधारणस्त्याच्यो, भगवत्कृतस्तु फलिन्नानेव जनयेत्, तथा भोगेषि गुखदुःखसाक्षात्कारस्त्यभोगस्त्यवस्तुन्यि एकं साधारण लौकिकभिति यावत्, तत् तथा त्याच्यम्, तत्साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः । परं द्वितीयं साधारणद्वित्रमलौकिकमिति यावत्, तादद्यभोगस्त्यं वस्तु निष्पत्यृहं निर्मतः फल्यातौ निन्नो यस्मातत्कलाप्रतिवन्यकमिति यावदेताद्यमित्यर्थः । तथा च तत्कलानुकलमेत्यर्थं इति भावः । एव द्विधोषि भोगो मूले कण्ठरवेणोको यस्तमेव भोगं विष्णे भोगोपि द्विधियो लौकिकोऽलौकिकश्चादिना स्फुटीकृत्य तत्र लौकिकस्त्याच्य एवेलनेन लौकिकभोगसापि तत्साधनपरित्यागेन त्याच्यत्वमुक्तम् । नेतृ कथमलीकिकम्य द्वितीयस्य भोगम्य पत्नाप्रतिवन्यकत्वित्याशंकायामादुः महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदिति । महानलीकिको भोगस्तु प्रथमे अलौकिकरसोपः

मोगसामर्थ्यरूपे पूर्वीक्तफले विषयत्वेन प्रविश्वतीत्वर्धः । नन्यलैकिकभोगस्तु नेह भवति किन्त्वेतदेह्पातोत्तरं साक्षाद्भगवत्सम्यन्यं सति भवति । तथा चात्राठोकिकभोगशसक्ते-रेवाभावात् तद्भोगप्रसक्तौ सत्यामेव ठौकिकमोगवदस्यापि त्यागाशंकायां प्राप्तायामेतस्य प्रथमफले प्रवेशवचनं सार्थकं स्यात्तस्मान्महान्भोगः प्रथमे विश्वते सदेति वचनं व्यर्थमिति चेत्, अत्र वदामः । अठौकिकभोगस्त्वत्रापि मनोमात्रस्य स्थायिमावात्मकभगवत्सम्बन्धे-नालौकिकत्वान्मनोमात्रे त्वात्मनि द्वारा भवति, तत्सहनार्थमेवालौकिकसामर्थ्यं दीयते, अत एवाठोकिकमोगस्य प्रथमफठान्तरभावोक्तिः संगता भवति । अन्यथा प्रथम-फलान्तरभावोक्तिरसंगता स्थात् । तस्माद्यदा तनुजवित्तजसेवया प्रेमोत्पत्तिस्तदनन्तर-मठौकिकभोगरूपे अपूर्वानुरागरूपविरहजदुःखसाक्षात्कारे विषयत्वेन प्रविष्टस दुःखस तापविशिष्टस सहनार्थमछोकिकसामर्थ्य भगवता दत्ते स्वसेव्यश्रीवित्रहे स्वप्नादिषु वा स्पर्शीदि-जनितविलक्षणसुखभोगप्राप्तिरवापि भवति तदाचार्यभोगः प्रतिवन्धकस्वेनोक्तोतोयं भोगो-पि मम प्रतिवन्धकः खादिति कदाचित् कस्यचिन्मनिस भवेत्, प्रेमभरेण च स भोग-स्त्वक्तमशक्यस्तदा व्याकुलतया महान्वेद उत्पद्येत, तेन च विरहानुभवप्रतिवन्धः स्यादिति तत्त्वेदनिवारणार्थ महान्भोगः प्रथमे विदाते सदेति मूछे, अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीलेतद्विवरणे चाठौकिकमोगस प्रथमफले प्रवेश उक्त इति तथोक्तेः सार्थकत्वस्य सिद्धत्वात्र त्वदुत्तयवकाशः कथमपीति वृध्यस्य । ननु ठौकिको मोगो न तनुंजिनताजसेवायाः प्रतियन्धकः किन्तु 'ता नाविद'वित्याद्यक्तप्रकारक-चेतस्तत्प्रवणत्वतद्र्पायां मानससेवायां प्रतिवन्थकः । यदि तनुजवित्तजसेवाप्रतिवन्धकः सात्तदा ठौकिकसुरासाक्षात्काररूपभोगाभावे देहस्थितेरमावात् तनुजवित्तजसेवाशवण-कीर्तनादीनां चामावे सिद्धे कारणाभावेन प्रेमोत्पत्तेरभावान्मानससेवासिद्धेश्वामावात परम-फलप्राप्तिर्न भवेदेव कस्मापीति न कोप्यस्मिन्मार्गे प्रवर्तेतेति मार्ग एवायमुन्छियेत, तस्मान्न तत्प्रतिबन्धको होकिको मोगः। सति च लौकिके भोगे 'विषयाविष्टचित्ताना नार्वेशः हरे'रितिवचनात्तत्कारणविषयावेशेन भगवद्विषयकतनुजवित्तजसेवाभावे प्वोंक्तं फलं स्वादिति चेत्, अत्र वदामः । लेकिकविषयभोगो दिविधः, एकः केवले-न्द्रियपोपको, द्वितीयो भगवत्तनुजवित्तजसेवोपयोगी । तत्र केवलेन्द्रियमात्रपोपकविषय-भोगो न कर्तव्यः, किन्तु प्रमुसेवोषयोपिलयुद्ध्या अय च खस दासलेन दासपर्मत्व-मुद्धा च ठौकिकमगवन्निवेदितविषयमोगः कर्तव्यः । एवं च 'तावद्रागाद्यः स्तेनास्ताव-स्कारागृहं गृहम् । तापन्मोदोद्विनिगडो यायत्कृष्ण न ते जनाः । त्वयोपभक्तसमान्ध-वामोर्डकारचिताः । उच्छिष्टमोजिनो दासास्तव मायां जयेमही'त्यादिवचनानि च र्यभगवत्मेवीषयोगित्वेन दासधर्मत्वेन घन्धकमायाजयसाधकत्वेनानर्यनिवारकत्वेन च मगव तियदित्तरीकिकविषयनभोगसः विदितत्यात् । तस्मात्केवरेन्द्रियमात्रपोपकरीकिकमगपद

निर्वादतिविषयजभोग एव लाज्यत्वेनोक्तोत्र, स तु तनुजिवत्तजसेवावाधक एवेति स एव लाज्यो न तु भगवत्सेवौषिकत्वेन दासधर्मत्वेन च प्राप्तो विषयजभोग इति वाधकत्वाभावेन पूर्वोक्तफलस्य निःप्रत्यहत्वात् । अत एव 'बीजदार्ब्यप्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः, अन्यावृत्तो मजेत्कृष्णं पृजया श्रवणादिभि'रित्यादिना भक्तिवर्धिन्यां तनुजिवत्तजसेवाकरणे गृहस्थितिरुक्ता । प्रेमासक्तयनन्तरमेव च 'ताद्दशस्यापि सततं गेहस्थानं विनाशकम् । लागं कृत्वा यतेद्यस्तु तद्यीर्थेकमानसः । लमते सुदृद्धां भक्तिं सर्वतोन्यधिकां परा'मिलनेन भगवद्भजनान्यविषयकव्यासंगजनकत्वेन सर्वविधस्यापि गृहस्य लाग उक्तः सर्वविधन्यभोगाभावसाधकत्वेनेति कृतं पल्लवितेन ॥ ४ ॥

ननु भगवता साक्षात्सम्बन्धेपि यदि सुखदुःखसाक्षात्कारक्तपो भोग एव भवित तदा ठौकिकभोगः किमर्थं त्याज्यत्वेनोच्यत इत्यनितपण्डिताशंकां परिहरन्त आहुः।

सविद्योल्पो घातकः स्याद्वलादेतौ सदा मतौ।

एतद्विषणं तु साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याक्तांक्षायामाह् सिविमोल्पो घातकः स्यादिति । सिविमत्याद्रल्पत्वाच भोगस्त्याज्यः । एतौ सदा प्रतिवन्धकावित्यन्तम् । लौकिकसुखभोगसुखभोगसाधनानां नाशास्तिन्तिो, अथ च लौकिकभोगः किञ्चित्कालिकत्वात् परिष्ठित्र इत्यल्पश्च । अथ च परमफलन्वाधक इति घातकः । एवमेव लौकिकदुःखगोगस्तु यद्विपयक उत्पद्यते तद्विपयस कस्यिदेव प्राप्तिर्न सर्वसीत सविमो, अथ च लौकिकविषयस तुच्छत्वात् तुच्छविषयक इति अल्पस्तुच्छश्च । अथ च परमपरया मानससेवाप्रतियन्धकत्वात् फलप्राप्तिघातकश्चेति मुले हेतुगमंत्रिशेषणानि । अत एवात्र भावप्रधानो निर्देश इति श्रेपमिति मनसिक्तसाचार्याः सविमत्यादत्यस्थादातकत्वाचेति हेतुत्वेनेय विवरणे व्याख्यातवन्तो भोगविशेषणानि । अत एव एतौ भगवत्कृतप्रतिवन्धसाधारणमोगौ चलाद्वेतोः सदा याधकाविति भावः । चन्यत्रेको भोगः एवोक्तः पूर्वमव्यविद्तः, तथा सति सदायं प्रतियन्धक इत्येकवचनमेव पक्तव्यम्, न त्वेताविति द्विचचनित्याशंकायामाहुः वितीयो भगवत्कृतः प्रतिबन्ध इति तात्यर्यात् दिवचनाकान्तेतच्छव्दे द्वितीयो द्वित्यसंख्यापुरको भगवरकृतः प्रतिवन्ध इति तात्यर्यात् दिवचनस्य सार्थन्यमिति भावः ।

नतु भगवस्यनिवन्ये ज्ञाते संसाराभावायातिकृपया तस्यासुरज्ञानमार्ग उपदेष्ट्य इति प्रमुक्तम्, तत्रापि तस्य चेन्न श्विरता तदा महत्तमेः किं कर्तृव्यमित्याकांक्षायामाहुः दिलीय इति ॥ ५॥

वितीये सर्वेधा चिन्ता त्याज्या संसारनिश्चयात् ॥ ५ ॥ एनदिवरणं तु ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभाषार्थमात् वितीय इत्यन्तम् । दिनीये भगनत्त्वनप्रतिष्ये आमुखानोपदेशपर्यन्तं चिन्ता कर्नव्या महत्तमैरतिकृतया । यदासुरज्ञानेपि भाषाँदेः स्थितिर्न दृश्यते किन्तु 'कामोपमोगपरमा' इति वचनसिद्धकामोप-मोगमात्रपरत्वं दृष्टम् , तदास्यासुरमुक्तिरपि न देया , भगवता किन्तु भरणानन्तर 'मसुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा वृताः । तांस्ते प्रेत्यापि गच्छन्त्यित्रद्वांसोनुधा जना ' इति श्रुत्युक्तान्धन्तमोवृतकेवलदुःस्वात्मकलोकप्राप्तिपूर्वकं 'तानहं द्विपतः क्र्रानि'त्यादिवाक्योक्तः श्रुत्युक्तान्धन्तमोवृतकेवलदुःस्वात्मकलोकप्राप्तिपूर्वकं 'तानहं द्विपतः क्र्रानि'त्यादिवाक्योक्तः श्रुत्युक्तान्धन्तमोवृतकेवलदुःस्वात्मकलोकप्राप्तिपूर्वकं 'तानहं द्विपतः क्र्रानि'त्यादिवाक्योक्तः श्रुत्युक्तान्धन्तमोवृतकेवलदुःस्वात्मकलोकप्राप्तिपूर्वकं 'तानहं द्विपतः क्र्रानि'त्यादिवाक्योक्तः श्रुत्युक्तान्धनेति संसारनिश्चयं प्राप्य सर्वथैव चिन्ता त्याज्या । तादशपुत्रादिरुपेक्ष्य इति भावः ॥ ५ ॥

एवं प्रसंगादासुरस्य पुत्रादेरुद्धारोपायस्य कर्तव्याकर्तव्यत्वं निरूप्य प्रकृतं विचार-यन्ति । ननु यथासुरस्यासुरमुक्तिसंसारयोर्निश्चयः कृतः कामोपभोगपरत्वापरत्वादिठिङ्गेस्तया शुद्धपुष्टिमार्गीयेष्वेतस्य शीघं फलमेतस्य विलम्बेनेति केन लिङ्गेन ज्ञेयमित्याकांक्षायामाहुः ।

## न त्वाचे दातृता नास्ति।

तुशब्द आसुरप्रसङ्गनिवारणार्थः । आद्ये अठौकिकसामर्थ्यरूपे फले जाते सति भगवतः दातृत्वं नास्तीति न, किन्तु दातृत्वं वर्तत इति ज्ञेयम् । नन्वाचा इति पाठे नु निश्चयेन दातृता नास्तीति न, किन्तु वर्तत एवेत्यर्थी ज्ञेयः । एतदेहे मनसि एतदेह-पातोत्तरं चालौकिकसंघात एव फलं भविष्यतीति भावः। अयं मूलार्थः स्पष्ट एवेति मत्वाद्ये दातृता नास्तीत्येतसार्थमनुक्त्या आद्यफलाभावे एतदेहे मनिस एतदेहपातीत्तरं च भगवतो दातृता नास्तीति शिरश्चालनेनोक्त्वा किन्तु विलम्बेन दातृता वर्तत इसर्थतः सिद्धमर्थमाहुविवरणे आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवा-माधिदैविकीत्युक्तं भवतीत्यन्तेन।यत्थायमार्थिकोथे उक्तोत एव इत्युक्तं भवतीत्युक्तं न त्वित्यर्थ इति । यद्वा आद्यफलाभावे तनुज्वित्तजसेवाजनितंप्रेमासत्त्यनन्तरमलैकिक-सामर्थ्यदानामावे भगवतो दातृत्वाभावो नास्ति किन्तु विलम्पेन दातृत्वं वर्तत इसकार-प्रशेषेण व्याख्येयम् । नन्वाद्यफलाभावे दातृत्वं कृतो नास्तीत्याकाङ्कायामाहुर्विवरणे तदा सेवानाधिदैविकीत्युक्तं भवतीति। व्यसनपर्यन्तं स्तत्रेच्छलेन श्रेमायस्थानामा-विमीव्यत्वामावात् पूर्णप्रमाविभीवाभावाद्रसरूपताभावात्सेवाया आधिदैविकत्वामावादिति हेतोर्दातृलं नास्ति, यत आधिदैविकसेययैवायिदैविकस्वरूपप्राप्ति ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त-थैव मजाम्यह'मिति वाक्यादित्यवेहि । रसरूपस्येवाधिदैविकत्वे 'रसो वे स' इतिश्रुतिस्य-प्रमकाष्टापन्नमहास्यरूपनिश्चयवाचकवेद्रसय्ययशब्दः प्रमाणं प्रमकाष्टापन्नसेव पर्यन्ततः सर्वाधिदैविकत्वात् । एवं चाद्यफले जाते फलं शीधं भविष्यति तदमावे मगवदिच्छामावेन कसचिद्विरुम्येन भविष्यतीत्याचप्रहोत्पत्यनुत्पतिक्तपिहताम्यां शुद्धपुष्टिमार्गीयसापि मक्तस शीप्रफटोलस्यनुत्पची झेये इति दिक् ।

अय उद्देगामावप्रतिवन्धामावमोगामावानां वायकाभावत्वेन पूर्वं कारणत्यमुक्तम् । तत्र सर्वसापि मगवदीलात्वेन ज्ञानादुद्देगामावः सिद्धन्तत्र न गृहत्यागः। सेवाप्रतिवन्धकान् सुरपुत्रादेस्त्यागात्प्रतिवन्थामावसिद्धेश्च तत्र पाक्षिको गृहत्यागः । देवपुत्रादिषु सत्तु गृहत्यागामानात् । मोगामावस्तु ठौकिकमोगत्वावच्छेदकाविच्छिन्नामावः । स तु ठौकिक गृहत्वावच्छेदकाविच्छिन्नत्यागैनेवेत्याहः ।

## तृतीये वाधकं गृहम्।

तृतीये वाधकाभावत्वेन कारणे ठौकिकमोगाभावे ठौकिकं गृहं वाधकम् । तादशगृहे सति तादशमोगाभावाभावात्, सर्वेन्द्रियाणां ठोकवेदसंकोचेनापि स्वस्वविषये अवृत्तिसम्भवादिति भावः । एतद्विवरणे इदमेवाहुः भोगाभावस्तदेव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इति। अत्र पर्युपसर्गी वेश्मस्त्रीतत्रस्यपुत्रादिवाचको ज्ञेयः। अन्योर्थः स्पष्टः।

## नतु एतादशसेवनातिदुर्रभेत्याशंकायामाहुरवद्येयं सदा भाव्येति । अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

अत्र विवरणामावादस्माभिरेव व्याख्यायते । इयमव्यवहितक्षण एवोक्ता बुद्धिशा मानसी सेवना 'न रोधयती'त्यादिवाज्येन्यः कस्यापि कर्मज्ञानादेख्ययाधीना यद्यपि न भवति, जनमक्तरपसाधुकृपामात्राधीनत्वात्, तथापि श्रीप्रभुवनमक्तदास्यपूर्वकं भावया चिन्तनीया । एतादशी सेवनां कदास्मत्त्रभुरस्मत्स्वामिन्योस्मभ्यं दास्यन्ति, कदा भगनित चक्ष्रागः, कदा या चित्तासंगः, कदा वा 'भगवता सह संलापो दर्शन मिलितस च । आरुपः सेवनं चापि स्पर्शवापि तथाविधः। अधरामृतपान च भोगो रोमोद्रमस्तथा। तत्कृजितानां अवणमात्राण चापि सर्वतः । तदन्तिकगतिनित्य'मित्यादिः संकल्पः, कदा निद्राष्ट्रेदः, कदा तनुतनुता, कदा विषयनिवृत्तिः, कदा व्रषानाशः, कदोन्मादमूर्छामृतय इत्याद्यकत्रकारेण सदा देहपातपर्यन्तं भाष्या, भावनया मनसि स्थापनीया । अनिदीनतया ज्ञानितपयत्वमापदनीयेति यावत् । यद्वा इयं मानसी सेवा सदा भाव्या, प्रेमाद्यभावेषि प्रेमाद्यन्थाद्यनुकरणकरणेन च चिन्तनीया । तया च मनसे-तादशमायनापूर्वकं तत्तुजिनिजसेनाकरणे 'तं यथा यथोपासते तथेव भवती'ति श्रुते'र्ये यथा मां प्रषद्यन्ते तांम्तर्थेय भजाम्यह'मिति गीतास्थमगवद्वाक्याद्य च 'यादशी भावना यस मिद्धिर्भगति तादशी'तादिवचनाचैतदेहपातोत्तरमठौकिकदेहप्राप्ती वा कस्यचित्कस्य-चित्र जन्मान्तरे वा बहुतरमगबत्कृपायामस्मिन् जन्मन्यपि वा 'ता नाविद'त्रित्या-धुक्तप्रकारा फठरूपा मेनना मिद्धा भनिष्यतीति भानः । अथवा इयं रसस्त्पा वैमासकित्यमनात्मिका सेना सदा सर्वदा आः मगनान् वक्रयो यसां मा भाव्या भेषा । एनाद्यज्ञानेनापि फलमिडिस्तिर्षः । तथा चान्यप्रकारकसेवायां न सर्वदा मगुनान् वरयो भनति, न वा तज्ज्ञानमानेण च फलमिदिसिनि गानः । नतु ज्ञानादि-मार्गत्रशांग्णावि सेना त्रमु स्वतंग्रे कल्प्यिति त्रमुमेनात्नातिशेषादित्वाग्रंत्रयाहुः सर्वमृत्य-नमनो भ्रम इति । अन्यत् मर्ने मनोभ्रमरूपमेन । तथा च भगवन्मायामोहितानामेवायं

सिद्धान्तो यदन्यत्रापि मार्गे प्रभुवेश्यो भवतीति । अत एवास्मिन्मार्गे मार्गान्तराच्छ्रेष्टचम् । अत एव च 'मुक्तिं ददाति कर्हिचित्स्म न भक्तियोग'मिति वचनं चेति दिक् ॥६॥

एवं मानससेवाभावनाया माहात्म्यमुक्त्वा पूर्वोक्तसेवावाधकत्यागस्यावस्यकतामाहुः
तदीयैरपि तत्कार्यमिति ।

तदीयैरिप तत् कार्यं पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

बाठवोधग्रन्थे 'समर्पणादात्मनो हि तदीयत्वं भवेद्भुव'मित्युक्तत्वा'देवं धर्मै-र्मनुष्याणा'मिलादिभगवद्वाक्याच पुष्टी पुष्टिमार्गे तदीयैरपि आत्मसमर्पणं कृतवद्विरपि तत् पूर्वीक्तं वाधकत्रितयत्यागरूपं यत् तत् कार्यं कर्तव्यम्, न तु मयात्मसमर्पणं कृतं तदीयं च सर्वं जातमतः परं प्रमुर्वथा ज्ञास्थित तथा करिष्यित मेम का चिन्तेति निश्चिन्ततया स्थेयम् । तथा सति भगवति भरदाने पुष्टिमार्गस्य प्रेमात्मकत्वात् प्रेममार्ग-विरोध आपयेत । सर्वथा खाशक्येथे हि भगवति भरदानम्, न तु खशक्येपि, स्वशक्येर्थेपि तत्र भरदाने स्वामिन्यादीनां स्वप्राणिषयस्यायासदर्शनेन महान् सेद उत्पद्येत, तेन तद्धीनत्वात्फलस्य तत्फलदाने भगवतो विलम्बस्तत्खेददानजनितः स्वामिनीप्वापद्येतेति । अत एवाग्रे आंहुः पुष्टौ नैव विलम्ययेदिति । पुष्टाविति देहलीदीपन्यायेनात्रापि सम्बध्यते । अन्यमार्गस्यस्तु कृतात्मसमर्पणो विकीतपश्चादिवत् स्वदेहभरणपोपणादिचिन्ता-रहितो विलम्बं कुर्यादिष, पुष्टी शुद्धपृष्टिमार्गे तु तन्मार्गस्थो नैच चिलम्बयेन विलम्ब कुर्याद्वायकत्रयापनोद इत्यर्थः । यद्वा स्वयमेवात्मसमर्पिणा वाधकत्रयापनोदे कृते स्वप्राण-प्रियसायासादर्शनात् स्वामिन्यादीनां खेदाभावात् तदघीनफठदाने प्रभुनं विलम्ययेन विलम्बं कुर्यादिति वार्यः । अत एव 'मद्र्धेधपरित्यागो भोगस च सुखस चे'सेकादश-स्कन्धीयं प्रभुवचनमात्मसमर्पिणो भोगादित्यागमुपदिश्वति, न तु स्वस्मिन् भरदानेन निश्चिन्ततयावस्थानम् । अन्यथा तासां खेदे सति तनुजवित्तजसेवायाः प्रतिबन्धे जाते सति फलरूपसेवाप्रास्याशा दूरापास्ता । तथा च यत्र तनुजवित्तजसेवायामपि वाधकं सक्तव्यं जातं तत्र फलस्त्रपसेवासिद्धौ सत्यां प्रभ्वायासस्फ्ररणाद्विलम्यं न कुर्यादेवेलर्थः। अप्रैतावञ्ज्ञेयम् । साधनरूपसेवायां 'प्रतिकृते गृहं त्यजे'दित्युपदेशे भजनप्रतियन्थक-गृहसीव त्यागो, न भजनानुकूलगृहस्य । पलस्त्रपसेवायां तु भजनानुकूलस्थापि गृहस्य साग इति । एतद्यया तथा मत्कृतभक्तिचधिनीदीकायां 'तादशसापि सततं गेहसानं विनाशक मितिशोके द्रएव्यम् ।

अय तनुजिवनसेवया प्राप्तमानससेवस व्यसने जाते दशावसामु महादुः पातु-भवादिततापेन कदाचिदितिनिष्ठरः प्रियो यदेतावत्पर्यन्तमपि न पिलति, मया त्वतावदुः ख-मनुभूयते तद्र्थमित्यादिको दोपारोपो मगवित गगवदीयसा स्थात् सोपि वायक एवेत्याहुः गुणक्षो भेपीति ।

## गुणक्षोभेषि इष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥

गुणैः रसावस्थारूपैर्निद्राछेदादिभिर्मनःक्षोभेपि त्रियदोपारोपेपि एतदेव मगवदत्राष्ठौ प्रतिवन्धकत्वमेव द्रष्टव्यं दोषारोपस्य । तथा च तादशावस्थायामपि त्रिये दोषारोपो न कर्तव्यः । यतः त्रियस्य निर्दोषपूर्णगुणवत्त्वात्तत्र दोषारोपे स्वामिन्यादीनां रोपे फलप्राप्ति-विलम्बः स्थात् । किन्तु धन्योहं यित्रयार्थमेतादशावस्थामनुभवामीतिगुणारोप एवं कर्तव्य इति भावः । इदं त्रपानाशावस्थापर्यन्तमेव कर्तव्यत्वेनोपदिक्यते । उन्मादावस्था-प्राद्धभावे तु देहानुसन्धानाभावात्र तत्र दोषो दोषारोपेपीति ज्ञेयम् । अत एवोद्धवद्वारा व्रजसीमन्तिनीनां ज्ञानोपदेशो दोषाभावार्थमेव कृतः प्रमुणा ॥ ७॥

नन्विदं सर्वं प्राकृततुल्यमेवेति किमेतादशावश्याप्राप्त्याप्युक्तर्प इत्याशंक्याहुः।
क्रस्टिष्टरत्र वा काचिद्वत्पद्येत स वै भ्रमः॥ ७॥॥

अत्र या काचित् कुस्टिछिरत्यद्येत सा अमो ज्ञेयः । यतो 'रसो वै स' इति श्रुते रसरूपो भगवान् सिद्धस्तदा सर्वो अपि रसावस्था मगवद्रूपा एव, रसस्य विभावा-जुभावव्यभिचारिमावसमृहालम्यनरूपत्वादिति सिद्धः सर्वोत्कर्पोस्य मार्गस्यास्य फलस चेति सर्व चतुरस्तम् ॥ ७॥॥

अत्र केचिद्सम्ब्य्रीमदाचार्यमार्गीया भगवदीया याहदा सेवनेति मूले सेवायां फल्झ्यमिति तद्वियरणे च पुष्टिमर्यादाप्रवाहमेदिमन्नमार्गसम्बन्धित्रिविध-तेवानां क्रमेण फल्झ्यमुक्तिमिति व्याचक्षते । तिचन्त्यम् । एवं सित मूले याहदाि सेवनेत्यत्र तद्वियरणे च सेवायामित्यत्र चेकत्वचनं श्रीमदाचार्येने दत्तं स्मात् । मूले कदाचिष्ण्यन्दोत्तरोधेनेकयचनदानेपि विवरणे सेवासु फल्झ्यमिति बहुवचनमेवोक्तं स्मात्, विवरणस्य मूलाभिप्रायप्रकटनार्थमेय क्रियमाणत्वात् । अतो मूलविवरणयोरेकवचनदानाः न्यवानुपपत्या तत्रत्वेकवचनाम्यां झुद्धपुष्टिमार्गसेवाफलमात्रनिरूपणमेवात्र श्रीमदाचार्यन् चरणानामित्रेतं स्वीयमात्रेच्यो ज्ञापनार्थमिति ज्ञायत इति सारम् । अन्ये त्येतन्मार्गीया मगवदीया मूलविवरणोक्तेकवचनानुरोधेन झुद्धपुष्टिसेवाफल्झ्यमेवात्र श्रीमदाचार्याणाम-पिन्नेतमिक्तमस्यमत्त्वसाधारणत्वमेदिमन्नम् । तत्रोत्तमं फल्मल्लोकिकन्सामर्थम्, तद्य सेवायां क्रियमाणायामेव प्रमुसम्पादितालोकिकश्वरीरिनिष्टसस्पानुभव-सामर्थम्, तद्य सेवायां क्रियमाणायामेव प्रमुसम्पादितालोकिकश्वरीरिनिष्टसस्पानुभव-सामर्थ्यम्, तद्य सेवायां क्रियमाणायामेव प्रमुसम्पान्तनाम् , मध्यमं फलं तु सामर्थ्यम् । तद्य मह युनक्तिनि महयुक्, सेवायां क्रियमाणायामेव प्रमुवता सद सतत-वितः सार्वेदिकनयोगरसानुमव इति यावत् । तथा च मिक्तमार्गीयेण प्रकारेण युगपर-

१ इतःपरं 'दति श्रीवद्यभवनुन्वर्शित्रस्तापाङ्किरेणुस्त्ववस्तः । जयगीपासः कृतवान् ' इति प्रपर्म शिभिनं, दक्षित्रस्तेन प्रथानेक्षितम् । सात् परं विद्यमानशैद्यामागः पाधारतः, अन्यकृतः स्वयोव निर्मितः, स्वद्याधीनिद्यवस्ति प्रतिभाति । एतस्यसैत्रभं तु परमस्यूष्येन समतदारीहरूणम् ।

खिलपुण्यपापक्षयद्वारा पाद्यभौतिकं देहं निवर्सालैकिकं दत्वा खस्मिन्नेव श्वितिं विधाय ततो निष्कास प्रभुकारितस्वठीठानुभवरूपं प्रमाणानुरोधिप्रमेयसाध्यम्, यथा ठक्ष्म्या अन्तर्गृहगतगोपिकानां वा । अत्र मध्यमत्वं चास्य फरुस्य विष्रयोगरसानुमवासावाज्ज्ञेयम् । साधारणफलं तु सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिषु । ततु सेवायां कियमाणायामे-वानुग्रहविशेषाभावात् साक्षात्सेवानुपयोगेन्यैस्ताद्यसाक्षाद्रसानुभवकर्तृभिः कियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्बन्धसाद्दच्छरीरप्राप्तिसाद्रूपम्, यथा वृन्दावनस्थपक्ष्या-दीनाम् । तस्य चान्तररमणानुकूठत्वात्फठत्वम्, बहिःसाक्षात्सम्बन्धामावादिवकाररूपत्वं च ज्ञेयमिति वदन्ति । तत्रान्तर्ग्रहगतानां मध्यमं फलमिति त्वसमदाचार्यचरणसिद्धान्त-विरुद्धम् । तथा हि । यद्यस्मदाचार्याणामेवमेवाभिप्रायः स्थात्तदा कुत्रापि दशमस्कन्यसुवो-धिन्यां श्रीमदाचार्यस्तिहिप्पण्यां च तत्तनुजवरैः स्फुटीकृतः स्यात् । न 'चान्तर्गृहगताः काश्चि'दित्यस्यामासे 'यासां कालः प्रतिचन्धकः, पूर्वमेव भक्तियुक्तास्ता भजनानन्दमनतु-भूयैव प्रतिचद्धा एव भगवत्सायुज्यं प्राप्तवत्म इत्याहे'त्यत्रत्यसायुज्यपदेन, पुनरेतस्यैव पदस्य व्याख्यानान्ते 'ततो मुक्ता जाता' इत्यारभ्य 'तमेव परमात्मानं जारबुद्धापि सङ्गता । इति पद्यव्याख्यानान्तप्रयुक्तैर्मुक्तापदेश मुख्यफलापेक्षया मुक्तिरूपफलसीय प्राप्ति-कथनेनायमेवाभिप्रायः स्फुटीकृतः श्रीमदाचार्यचरणैरिति वाच्यम् । अत्रत्यसायुज्यपद-मुक्तापदानां परोक्षवादरूपत्वनिति सायुज्यपदस्य भगवत्सहमावपरत्वेन मुक्तापदानां 'बहुर्गुणमयं देह'मिस्यत्रोक्तगुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तगुणातीतसद्दातनिष्ठभगवद्रसानन्दानुमय-विशिष्टलपरत्वेन च प्रयुक्तत्वात् । न च पूर्वोक्तानां पदानां परोक्षवादत्वे प्रमाणाभावः । 'लक्षणां नैव वक्ष्यामि न न्यूनादन्यपूर्णम् । आधिकं तु प्रवक्ष्यामि परोक्षकथनादत' इति प्रयमस्कन्धीयसुवोधिनीप्रारंभप्रघट्टकपद्यश्व'परोक्षकयनादत' इति श्रीमदाचार्यप्रति-ज्ञाया एव प्रमाणत्वात् । असार्थः । अहं श्रीमागवते कुत्रापि ठक्षणां नेव वस्यामि, न कपयिष्यामि । ठक्षणा हि मुख्यार्थवावे मवति, तत्रात्र प्रतिपाद्यस भगवतः सर्व-शक्तिमत्वेन सर्वभवनसमर्थत्वेन मुख्यार्थवाधाभावात् । 'पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेद-थिकित्सितम् । आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि युक्तिमि'रिति गौतमस्यृतिवचनेन पुराणेषु उद्मणावृत्त्याश्रयणस्य निषिद्धत्वाच । अय च न्यूनात्पुराणान्तरकथया न्यूनत्वं प्राप्य मावप्रधानो निर्देशो, त्यन्ठोपे पम्मी । यहा, न्यूनात्पुराणान्तरकपया न्यूनाक्यूनं प्रमेयं प्राप्यान्यपूरणमन्येन पुराणान्तरेण पुराणान्तरकथयेति यावत्तेन पूरणं श्रीमागवतस्य भगवदीयान्तरकृतश्रीभागवतव्याख्यान इव न वस्यामि । यदि सा क्येतत्कत्वीया स्थात् तदा व्यासचरणरेव निषदा सादतो न वस्यामीति भावः । केचितु न्यूनाच्छच्दादर्या-शान्यस तस पूर्णं नत्यर्थः, अध्याहारं शब्दस वार्यस वा न करिप्यामीत्याहः । तत्र 'जन्मापसे'ति प्रथमस्कन्धीयापछोक एन 'धीमदि' इति तिङ्वाच्यकारकवाचिनी-

समच्छब्दस्य चाध्याहारदर्शनात् सोक्तिश्चिन्त्या, किन्त्वार्थिकं वाच्यार्थसिन्द्वमेवार्थ प्रवक्ष्यामि श्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि । अगोप्यत्वादिति भावः । परन्तु परोक्षकथनादते परोक्षकथनमत्रत्यक्ष-कथनं वाचकराब्देतरशब्देन कथनं गोप्यकथनमिति यावत् तदिहायेत्यर्थः । तथा च परोक्षकथनेनानधिकारिस्यो गोपनार्थं ठक्षणां ठक्षणावृत्तिविशिष्टशब्दानय च न्यूनं प्रमेयं प्राप्यान्येन पुराणान्तरेण पूरणं च वक्ष्यामि परन्तु तात्पर्यग्राहकिक हादिसिद्धमेव, न तु तदसिद्धमपीत्येतावद्धिकं चोध्यम् । तथैय सुचोधिन्यां दश्यमानत्वात् । तादक्कथायाः कल्पान्तरीयत्वात् । एतत्कल्पीयत्वे तु 'गोप्यः संस्पृष्टसिलला अंगेषु करयोः पृथक् । न्यस्यात्मन्यथ वालस्य वीजन्यासमकुर्वतः 'इति मन्नं जपन्त्यस्ताः पूजां चक्रुः कुमारिकां इत्यादिमबद्रपृत्वादिक्तपिक्षं कुमारिकानामिष्ठकुमारत्वे, अय च 'तमेव परमात्मानं जारबुद्धापि सङ्गता ' इत्यत्रत्यजारबुद्धिरूपं छिङ्गमन्तर्गृहगतानां 'जारधर्मेण सुस्रेहं सुदृढं सर्वतोधिकं । मयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति वृहद्वामनोक्तभगवद्वर-दानविशिष्टश्रुतित्वे च यथोक्तं तथोक्तमेव स्यादतो ज्ञायते तन्नैतत्कल्पीयमिति तादश्-पुराणान्तरकथया पूर्णं न करिष्यामीति ज्ञेयम् । अथ च परोक्षकथने वाच्यार्थसिद्धमेवार्थ न प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि किन्तु गोप्यत्वात् प्रकटतया न कथितमीदशं तात्पर्यवृत्त्या सिद्धः मप्यर्थे वक्ष्यामीति भावो ज्ञेयः । एवञ्च फलप्रकरणीयलीलायामतिगोप्यत्वादुपक्रमे फलप्रकरणीयसुचोधिनीस्थसायुज्यमुक्तापदा'न्युक्तं पुरस्ता'दित्यारभ्य 'यत एतद्विमुच्यत' इलन्तं मध्ये प्रयुक्तानि मुक्तिमुच्यतइत्यादिषदानि, अथ च रासठीठोषसंहारे च 'ब्रह्मसृत्र उपावृत्त' इतिपद्यव्याख्याने 'यतो भगवान् मोक्षदाता ताश्चेदासन्ध्यमन्तःस्मरणं करि-ष्यन्ति तदा मोक्षाधिकारिण्यो भविष्यन्तीति वासुदेवानुमोदिता' इत्यत्रत्यमोक्षपदं च न लोकप्रसिद्धलयरूपसायुज्यपरत्वेन लयरूपमुक्तिविशिष्टत्वपरत्वेन लयरूपमोक्षपरत्वेन च न प्रयुक्तानि, किन्तु परोक्षवादेन भगवत्सहस्थितिपरत्वेन गुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्ताछौकिक-देहनिष्ठभगवद्रसानुभवविशिष्टत्वपरत्वेन विष्रयोगोत्तरप्राप्तभगवदर्शनानन्दपरत्वेन च प्रयुक्ता-नीति ज्ञयम् । पद्माध्यायीव्याख्यानस्थसायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानि परोक्षवादक्तपाणीति ञापिततुमेव पद्माध्यायीसमाप्तिस्ठोकच्याख्यानीयश्रीमदाचार्यतनुजरसकृतफलप्रकरणीयस्र योधिनीटिपण्यां न्याख्यातं 'दिवा वित्रयोगजातीं सत्यां दिनान्ते त्रियसद्भमे य जानन्दो, न स सर्वदा दर्शन इति सोन मौक्षपदेनोच्यत' इति मोक्षपदस्य तादगानन्दपरत्वमेव । एवज सायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानां परोक्षवादत्वं सिद्धम् । अन्यया 'न चेवं विसाय' इति पद्मव्यास्याने 'एनत्परिद्द्यमानं जगत् सर्वमेव यतो विमुक्ति यास्यति, भावनया गोकुले चित आह, ज्ञानदृष्ट्या बे'त्यत्र विमुक्तिपदस्योपसंहारश्चोकत्यारत्याने श्रीमदाचार्यचरणे-में अपदम्य चोक्तन्याद्रासमण्डरमण्डनायमानानां च रोक्प्रसिद्धमोक्षप्रसिविधाच्याये यज्ञपन र्धात्रमङ्गीय 'तंत्रेका विभूता मर्थे'निषद्यव्यार्थानसुबोचिन्या भतस्या सक्तिः सिद्धे 'त्युक्तत्वा-

द्विप्रभावीया अपि मोक्षप्राप्तिरंगीकियताम् । तस्मात् परोक्षवादक्तपाण्येवात्र सायुज्यादि-पदानीति न लोकप्रसिद्धमोक्षक्तपमध्यमफलप्राप्तिरन्तर्ग्रहगतानामिति बोध्यम् ।

ननु मुक्तिवाचकपदैरेवात्रपरोक्षवादकरणे किं वीजमिति चेत्? श्रीभागवतमेव चीजमिति गृहाण'। तथाहि । 'न चैवं निस्मयः कार्यो भवता भगवत्यज' इतिपद्येग्रे 'यत एतिहमुच्यत' इतिपदमुच्यते, तेन च सर्वस्यापि गोकुरुस मुक्तिः प्रतिपाद्यते, न हि भवतापि सर्वस्य गोकुठस्य मुक्तिरंगीकियते ठोकप्रसिद्धा । एवं च विमुच्यतइतिपदं परोक्षवादरूपमेव । तथा सति श्रीव्यासचरणैरत्र प्रकरणे मुक्तिवाचकपदेनैव परोक्षवादः कृत इति श्रीमदाचार्येरपि मुक्तिवाचकपदैरेव परोक्षवादः कृत इति सुप्रुक्तं श्रीभागवत-मेव बीजमिति । नतु न वयमेवंरूपं मध्यमं फलं तासां वदामः, किन्तुं प्रकारान्तरेण मध्यमफलं वदामः । तत्तु भक्तिमार्गीयेण प्रकारेण युगपदिखलपापपुण्यक्षयद्वारा पाञ्च-भौतिकं देहं निवर्स तद्नन्तरं चालौकिकदेहं दत्वा खिसमन्नेव खितिं विधाय ततो निष्कास प्रभुः संयोगरसङीलानुभवमेव कारयति, न तु विष्रयोगरसङीलानुभवम् , एवं च रसरूपभगवत एकदलानुभवरूपं फलं मध्यमभेव, द्वितीयदलानुभवाभावात् । मुख्यानां तु दलद्वयानुमवस्यापि जायमानत्वान्मुख्यं फलमिति चेत्, अत्र पृच्छामः। अलौकिकदेह-प्राध्यनन्तरं भगवरकृता स्वस्मिन् स्थितिस्तासां केन रूपेण, सार्वदिकलयरूपेण वा, रस-व्यभिचारिभावलयरूपेण वा, 'सायुज्ये तु रसाधिक्यं भेदेनानुभवात् तत' इति श्रीमदा-चार्यसिद्धान्तितभेदविशिष्टसायुज्यरूपेण वा, सर्वदा कण्ठलमत्वेन वा, 'चैत्यस तत्त्वममलं मणिमस्य कण्ठे, कौस्तुभव्यपदेशेन स्वात्मज्योतिर्बिभर्सज ' इत्यत्रोक्तानां स्वाङ्गीकृतारमनां तत्त्वरूपकण्ठिसतकीस्तुमे लयरूपेण वा, लक्ष्मीवद्रक्षःखलिखतिरूपेण वा, शिवोमा-वदर्धनारीश्वररूपेण वा, पूतनासुपानसमानीतमगवदुदरिशतपृतनामक्षिताप्रिकुमाररूप-कुमारीपुंस्त्वधर्भरूपबाठकवद्वा । तत्र नाद्यः । पुरुषोत्तमे सार्वदिकलयरूपेण स्थितिस्त् केवलजीवात्मनामेव, सा त्वेतासामसम्मावितवालौकिकदेहप्राप्तिप्रविष्टत्वात्, न हि शरीर-विशिष्टानां लयः क्षत्रापि वेदादौ श्रुतोस्ति । पुरुषोत्तमे लयस पुरुषोत्तमविषयक-मर्यादामक्तिफलत्वाच । भविद्रस्त्वेतासां शुद्धपृष्टिमार्गीयमध्यमफलविशिष्टतं सिद्धान्ति-तमस्ति । न द्वितीयः । एताद्यालयस्यास्माभिरप्यत्राङ्गीकियमाणत्यात् । न च तिहं मध्यम-भलत्रसक्तिः । एतादशलयसा रासमण्डलभण्डनायमानास्वप्यसावहगित्यादी रप्टलोन तस्समकक्षस्वान्मध्यमफलस्वामावात् । न तृतीयः । तादशसायुज्यस्य मर्यादाप्रष्टिफल-त्यात् । न चतुर्थः । सर्वदा कण्ठलमत्वेन स्थिते रसामासस्त्रस्वात् । न प्रथमः । देह-विशिष्टत्वेन तत्रापि लयासम्भवात् । न पष्टसप्तमौ । तत्र प्रमाणाभावात् । शिवोमयोरर्थ-नारीश्वररूपेण शितौ च निधितपुराणेतिहासादीनां प्रमाणत्वात्र तथात्र प्रमाणमस्ति । न चार्धनारीश्वरवदेतासां स्थिती 'त्यर्ध शोणस्यार्धमम्बुदनिमं वद्धं हलाटे खना वर्धा- 🛩

कल्पतया विलाससदनं स्त्रीपुंमयं वाब्भयम् । हस्तैर्वेणुवराभयानि द्धतं लावण्यवारां-निधिम् । ध्यायामि स्मितशोभितास्यकमळं गोपालचूडामणि'मितिसुन्दरीगोपालमत्रसम्यन्धिन ध्यानप्रतिपादकागम एव प्रमाणमिति वाच्यम् । 'अर्थो वा एप आत्मनो यत्पन्नी'ति श्रुतौ यज्ञसम्यन्धयुक्तायाः खिववाहिताया एवार्धत्वमुक्तमिति लक्ष्म्या एवार्धनारीत्वेन स्थितिरागमेन प्रतिपाद्यते न त्वेतासाम्, स्विवाहितत्वाभावेन पत्नीत्वाभावादित्यस्या अपि भवदुक्तेरनवकाशात् । नाप्यप्टमः । तेपामपि केवलजीवरूपाणामेव स्वोदरे पूतनया समान-यनम्, न तु वालकदेहसहितानाम्, तदनन्तरं भगवतापि तदसुपानद्वारा तादशानामेव स्वोदरे समानयनम्, पश्चाद्वयसौरागतस्तत्रेत्यत्र अतचर्यात्रसङ्गे त्वलौकिकदेहं दत्वा तहीला-प्रदर्शनं कारितवानिति निश्चयस्य दृढतरत्वेनास्यापि दृष्टान्तत्वाभावात् । शरीरविशिष्टानामेव तेषां स्त्रोदरानयनमित्यस्य कण्ठरवेणाश्रूयमाणत्वात् , श्रत्युत पष्टदशमस्कन्धीयाध्यायसुवी-धिन्यां 'तया खस्मिन्नानीता ये वालकानां जीवास्ते खजीवमर्गस्थाने स्थापिताः सन्तीति तान् स्वस्मित्रानेतुं भगवांस्तविष्पीडनमेव कृतवानित्यभिष्रेतोर्थ' इत्यनेन केवछजीवाना-मेवानयनस्य श्रीमदाचार्येरुक्तत्वाच । न च ठालनमृद्रक्षणलीलाप्रदर्शितस्वमुखस्यसर्वत्रने भगवति देइसहितानामपि स्थितिरस्त्येव, एवं चालौकिकदेइसहितानामप्येतासां स्थितिर्ना-सम्भावितेति वाच्यम् । स्वमुखारविन्दप्रदर्शितसर्वव्रजे रासमण्डलमण्डनायमानानामपि स्थितत्वात् तासामि मध्यमफलप्राप्तवेक्तं शक्यत्वादिति न किश्चिदेतत्। अय यद्यपि भगवतोऽचिन्त्यशक्तित्वात् केनापि प्रकारेणैतासां भगवति स्थितिः सम्भवेदपि, तथापि यदेतासां मध्यमफलं स्यात् तदाऽचिन्त्यशक्तिमत्त्वपर्यन्तं धावना समञ्जसा स्यात्, तदेव तु राषुष्पायमाणम्, यत एतासां सगुणदेहत्यागोत्तरं निर्गुणदेहत्राह्यनन्तरं तु सर्वभाव-प्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिलभ्यस्यैव च फलस्य प्राप्तिः श्रीमदाचार्यः सिद्धान्ति-तास्ति । तथाहि 'कृष्णं विदुः परं कान्तं'मितिपञ्चक्षोकीसुवोधिन्यां प्रथमव्याख्याना-भिप्रायिशदीकारकदितीयव्याख्याने 'उक्तं पुरस्ता'दितिपद्यव्याख्यायां 'यथा भगवति गुणातीत एव परिनिष्ठमुद्धित्वेपि द्वेपस तत्र प्रयोजकत्वात् सगुणत्वमेवेति सक्ष्यते, अयं च रसः सर्वभावप्रपत्तिलभ्यः । नहि जारत्वबुद्धौ सर्वभावप्रपत्तिः । कामपूर-कत्वेनेव तत्सम्मवात्, अत्र च सगुणत्वस्य प्रतिवन्यकत्वाद्यया चैदादीनां स्वाधिन कारानुसारेण तादशरीरनाशे तत्पदप्राप्तिः स्वाविकारानुसारेण, तथैतासामपि स्वाधि-कारातुमारेण तथात्वं सगुणत्वीपरमेण सर्वभावप्रपत्येव, ततो निजपतिमजनमिति सर्वमव-दातम्, अन्यया 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांम्तथेच मजाम्यद्द'मिति मयीदा भज्यते'त्युत्तया, अय च ननु तथापि तादश्वपत्तेरेव मूळत्वात् कयं सर्वमावप्रपत्तिसाध्यं फलं मविष्यतीत्या-मामं दस्या 'दिपन्नपी'त्यादिप्रतीकव्याख्याने 'मोक्षमुखानमीप्सुन्नदिरुद्धदेपकर्ना च चैध-भारत यथा आनिनामपि दुर्छमां मुक्ति दत्तत्रानेयं ताटक्ष्मपतिम्छानामप्येतासां ताद्यं

फलं दत्तवा'नित्युक्त्यां, तदनुः किञ्चाग्ने 'यदि सर्वभावप्रपत्तिल्यफलमेव दिसितं भगवतस्तदा पूर्वमेव स एव भावः किमिति नोत्पादित इति चे'दिति पूर्वपक्षीकृत्य 'अत्र वदामो,
यासां साक्षाक्रगवत्सम्बन्धसासां सर्वासामेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमपि
यासां साक्षाक्रगवत्सम्बन्धसासां सर्वासामेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमपि
गुणातीतमेवेति ज्ञापितुं भगवानेव कितप्यगोपीः सगुण्येवहाः स्थापित्वा पूर्वोक्तानां
गुणातीतमेवेति ज्ञापितुं भगवानेव कितप्यगोपीः सगुण्यावमुत्यावित्वित्वर्तकोपि स्वयमेव नान्य
भावोपि निर्गुण इति ज्ञापितुमासां सगुण्यावमुत्यवित्वर्तकोपि स्वयमेव नान्य
इति ज्ञापितुं तिब्रवृत्तिं विधायात्रे भाविस्वविरहजदुःस्वसस्त मजसुत्वयोः कर्माजन्यत्वमपि
इति ज्ञापितुं कर्मस्वयप्रकारेण स्वप्राप्ति विधाय मत्स्वाम्येव सर्वं कृतवा'नित्युक्त्या च सर्वभावप्रपत्तिक्तं साधनं सर्वभावप्रपत्तिलभ्यमेव च फलमेतासामिति दृद्धकृतं श्रीमदाचार्यचरणेप्रतिकृत्या भवद्भाख्यानपद्धितर्नादरपद्धीमारोहिति । तस्माज्ञान्तर्गृहगतानां सर्वदा
रिति तद्धिरुद्धा भवद्भाख्यानपद्धितर्नादरपद्धीमारोहिति । तस्माज्ञान्तर्गृहगतानां सर्वदा
रिति तद्धिरुद्धा भवद्भावप्रपत्तिनीम सर्वाशेन प्रपत्तिः, तस्यां सत्यां सर्वाशेनैव प्रभुणा
उचितं चैवमेव यत्सर्वभावप्रपत्तिनीम सर्वाशेन प्रमुक्तदानं सम्भवति, 'ये यथा मां प्रपद्धने
पत्तदानं कर्तव्यम्, न तु केनाप्यशेन न्यूनफलदानं सम्भवति, 'ये यथा मां प्रपद्धने
तांस्रथैव मजाम्यह'मितिमर्यादा यतोस्तीति दिक् ।

अपरञ्च । 'या मया कीडता राज्यां वनेस्मिन् व्रज आखिताः । अरुव्धरासाः कल्याण्यो मापुर्मद्वीर्यचिन्तये'तिभ्रमरगीतस्थपद्यव्याख्याने 'भवत्यः समागता अन्तर्गृह-गतास्तु गृह एव श्वितास्तदेव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवस्यो न तु भवस्योनेनैव निदर्शनेन भवतीभिरप्यहं प्राप्तव्य' इति श्रीमदाचार्येरुक्तम् । तत्र सर्वेत्रकारेण भगवत्प्राप्तिरन्तर्ग्रह-गतानां न तु केनाप्यंशेन न्यूनप्रकारेणेत्युक्तत्वात् सार्वदिकसंयोगरसमात्रानुभव एवैतासा-मिति भवदुक्तिः कथं सङ्गच्छताम् । भगवती रसरूपत्वाद्रसस्य द्विद्रुत्वाद्भवन्मते विप्रयोगप्रकारेण प्राप्त्यभावादिति कृतं पछितिन । अत्र तदैवेतिपदमेव न तु भवस इत्यत्रापि सम्बध्यते । तथा च तदैव तत्क्षण एव नासां मत्प्राप्तिः सर्वप्रकारेण जाता । भवतीनां तु तत्क्षण एव न जाता क्रमेणैव मद्भिपयकदोपारोपरूपदोपनिवृत्तौ सत्यां भविष्यति, तासां तु मिय दोपारोपो नासीदिति निर्दोपत्वात्तदैव जाता । अन्यथा तदैवेति पदस्यात्रानुषद्गाभावे तासां सर्वप्रकारेण मत्प्राप्तिभवतीनां सर्वप्रकारेण न जातेस्विमर्थे सम्पन्नेन्तर्गृहगतानामेव रासमण्डलमण्डनायमानाम्योधिकत्वमापद्येत । तदैवेतिपदस लत्रानुपञ्जने तासां तदेव जाता, भवतीनां तु दोपनिवृत्तो क्रमेण भविष्यतीति न न्यूनता फले प्राप्तीति ज्ञेयम् । नतु साधारणानामपि मक्तानां दोपान् भगवान्न गणयति, रास-मण्डलमण्डनायमाना'स्त्वेताः परं तनुभृतो ननु गोपवध्यः', 'आसामहो चरणरेणुजुपामहं साम्, 'वन्दे नन्द्रव्यक्षीणां पादरेणुमभीक्ष्णश्च' इत्यादिप्रकारेण श्रीमदुद्धवैः स्तुतानां प्रणतपादरेणूनामय च तदोपस्य विष्रयोगरसावस्थारूपत्वेन निर्दीपाणां च ताद्यां मावं दोपत्वेन किमर्थ मगवानगणयदिति चेत्। अत्र वदामः । केपाधिदतिकृपानिपयाणां

जीवानां शुद्धपुष्टिमार्गफलं दित्सुर्भगवान् प्रपन्ने लीलासहित आविर्भवति । अन्यथा सर्व-भावप्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यफरुस्य चाज्ञायमानत्वात् कथमेतन्मार्गप्रवृति-हेतुभूतफलज्ञानं स्थात्, कथं वा एतन्मार्गीयं साधनं च ज्ञातं स्थात् । तत्रैतन्मार्गीयं फलं तु वजमक्तसजातीयमावेन भजने भवतीति तद्भावानुसारेण भजने कियमाणे भगवत्ताज्ञानेपि तासां दोपारोपो न बाधको जातः, एवं ममापि न मविष्यतीति कदाचिच्छीघ्रं भगवता फलादाने तनुजनित्तजसेवाकरणसमय एव भगवति दोपारोपं कुर्याद्यन्मया त्वेतावद्युःख-मनुभूयते सेवाकरणे, भगवांस्त्वतिनिष्ठुर एतावत्पर्यन्तमपि प्रेमासक्तयादिकं नाविर्भावयति येन फलं स्थात्तदा भगवतो निर्दोपपूर्णगुणत्वेन तत्र दोषारोपे तस्य फलप्राप्तौ विलम्यः स्यादतो भगवति कस्यामप्यवस्थायां दोपारोपो न कर्तव्य इति ज्ञापयितुं यथान्तर्गृहगतानां जारभावोत्पादनेन रासमण्डलमण्डनायमानामापि शरीरादि निर्गुणमिति ज्ञापयितुं तासां जारभावमुत्पादितवानेवमेव रासमण्डलमण्डनायमानानामपि तादशरसावस्थारूपमपि दोषा-रोपरूपं भावं दोपत्वेनाख्यापयच्छ्रीमदुद्धवमुखेनेति सर्वं सुख्यम् । तस्मादन्तर्गृहगता-नामपि मुख्यमेव फलमिति सिद्धम्। अन्यच 'जारधर्मेण सुस्तेहं सुदृढं सर्वतोधिकं मयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति श्रुतीः प्रति भगवदुक्तेस्तद्भावज्ञापकजारबुद्धापि सङ्गता इति फलप्रकरणीयवचनस्थजारखद्भिसङ्गतत्वोत्तया च श्रुतिरूपा एता अन्तर्गृहगता इति ज्ञायते । एवं च श्रुतिकृतस्तुतिसन्तुष्टप्रकृत्यतीताक्षरमध्यस्थेन श्रीवृन्दावनगोवर्धन-यमुनानानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकविशिष्टेन किशोराकृतिना भगवता किं करवाणी-त्युक्ते 'कन्दर्पकोटिलावण्ये त्विय दृष्टे मनांसि नः । कामिनीमावमासाद्य समरक्षुच्धान्य-संशयम् । यथा त्वल्लोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः । मजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्पा जिनता तथे'त्यादिना श्रुतिभिः खस्य कामिनीभावपूर्वकः स्मरक्षोम उक्तस्तत्र मा कदा-चिद्धगयानेवं जानातु यदेतासां लौकिककामाभिलाप इति शङ्कां वारियतुं यथा त्वलोक-वास्तव्या गोपिकाः कामतत्त्वेन कामस्य तत्त्वं परमकाष्टापन्नं रूपमाधिदैविकमिति यावत् तादशकामाधिदैविकेन रूपेण रमणं रमणकर्तारं मत्वा त्वां मजन्ति तथा भजनेरमाकं चिकीर्षा जनितोत्पादिता स्त्रदूपदर्शनेनेति श्रुतिभिः प्रार्थितम् । तत्र भगवछोकस्यनित्य-सिद्धगोषिकामानसजातीयभावेन भजनचिकीर्पेतासाम् । तत्र भगवहोकस्थनित्यसिद्धगोषि-कानां न भगवति जारभावः किन्तु सर्वमावप्रपत्तिरूपो भावः । एवं च यद्देतासां मध्यमं फलं मगवान् दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति मर्यादा भज्येत । तस्मादपि न तासां मध्यमं फतं किन्तृत्तममेव । अग्रेपि 'हुर्लमो हुर्घटश्रेप सुप्माकं सुमनोरयः । मयानुमोदितः सम्यक् सत्यो भिवतुम्हती'त्वत्र मनोरयस्य दुर्छभत्यं दुर्घटत्यं चोक्तम्, सुमनोरय इत्यनेन मनोरयम्य गुनुसं चौक्तम्। यदि जारभावेन भजन एव मनोरयः स्मात् तदा दुर्रुभसं दुर्पटलं च नोक्तं स्थान् । कदाचित् तदानी श्रुतीनां विवाहितपतेरमावात् स्वस्मिन्

जारमावो दुर्घटोत एव दुर्ठमश्चेति दुर्ठमत्वदुर्घटत्वोक्तिः सङ्गच्छेतापि, परन्तु सुमनोरथ इत्यत्र मनोरथे सुष्टुत्वं तु न सङ्गच्छेत, जारभावेन भजनमनोरथस्य दुष्टत्वेन सुप्तृत्वा-भावात् । तस्मात् सुमनोरथपदेन सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकमगवस्त्रोकवास्तव्यगोपिकाभावसजा-तीयभावमनोरथ एवोक्तोनेति निश्चितम् । अत एवाग्रे मयानुमोदित इसनेन पूर्व महोक-वासिगोपीमिमोदितो अनु पश्चान्मया मोदितो अत एव सम्यक् समीचीनः सत्यो भवितुं योग्यो भवति । ममैतद्धीनत्वादेतासां मोदनं विना न सत्यो भवितुं योग्यः स्यादिति भावः । अन्यथा तासां मोदनं नापेक्ष्येत, निकृष्टमनोरथस्य सत्त्वात् । एतद्रश्रे तु 'आगा-मिनि विरिज्ञौ तु जाते सृष्टचर्धमुद्यते । कल्पं सारस्वतं प्राप्य वर्जे गोप्यो भविष्यथ । पृथिच्यां भारते क्षेत्रे माधुरे मम मण्डले । वृन्दावने भविष्यामि प्रेयान्वो रासमण्डले, जारधर्मेण सुस्नेहं सुदृढ सर्वतोधिकम् । मिय सम्प्राप्य सर्वेपि कृतकृत्या भविष्यये'त्यनेन प्रवहकेनैताभिरप्रार्थितः किञ्चित्कार्यार्थं जारभावो भगवतैव दत्त इति प्रतीयते स्फुटमेव। तत्रायं भगवद्भिप्रायः । मया त्वागामिविरिश्चिदिनरूपसारस्यतकल्पे पृथिवीस्थभारतक्षेत्रस्थ-माशुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावने सर्वभावप्रपत्तिस्तत्फलं च प्रकटनीयं जीवविशेषोद्धारार्थम् । तत्र सर्वभावप्रपत्तिर्निशुणा, तद्भाववतां देहादिकं च निर्शुणम्, तादशीनां भगवत्सङ्गम-विरहजन्यं सुखं दुः सं च निर्गुणमिति ज्ञापनीयम्, अन्यथा रासमण्डलमण्डनायमानानां मावादिषु सगुणत्वबुद्धा सर्वेषां प्रवृत्तिने स्थात्, तथा च मदवतारोपि व्यर्थः स्थादत एता एव श्रुतीस्त्रस्मिन्कल्पे अवतारियत्वैतासां भावादिकं च सगुणं विधाय सगुणभावः सगुणदेहः सुखदुःखादिकं च कर्मजन्यमिति ज्ञापनीयम् । एवं सत्येतासां तद्भावतदेहादि-नाशे ठौकिकभिन्नशरीरप्राप्ती सर्वभावप्रपत्तिरूपं साधनं तल्लम्यं फलं भविष्यति, मुख्यानां भावादेनिंशुंणत्वं च ज्ञापितं भविष्यतीत्युभयमपि कार्यं सेत्स्यति । अन्यथा तज्ज्ञापनार्थं त्रयत्नान्तरकरणमापद्यतेति जारभावो भगवतैव दत्तो, न तु तासां जारभावप्रपत्तिः साह-जिकीति चोध्यम् । एवं च वृहद्भामनपुराणीयकथाविचारेणापि नैतासां मध्यमफलमायाति किन्तूत्तमफलप्राप्तिरेवेति कृतमधिकतराभिनिवेशेन । अत एव सुवोधिन्यामुक्त पुरस्ता-दित्यस्य द्वितीयव्याख्याने श्रीमदाचार्येक्कं 'यासां साक्षाद्वगवत्सम्यन्धम्तामां सर्वासा-मेव रासमण्डलमण्डनायमानानां शरीरमपि गुणातीतमेवेति ज्ञापयितु भगवानेव कतिपय-गोपीः सगुणदेहाः स्थापयित्वा पूर्वोक्तानां भागोपि निर्मुण इति ज्ञापयितुमासां सगुणं भावमुत्पाद्यतन्त्रिवर्तकोपि स्वयमेय नान्य इति ज्ञापयितुं तन्निवृत्ति विधायाप्रे मानि-स्रविरहजदुःखस्रसङ्गमुखयोः कर्माजन्यत्वमपि ज्ञापितु कर्मक्ष्यप्रकारेण स्वप्राप्ति निधाय मस्लाम्येव सर्वं कृतनानिति निगर्वः । अत्र पुष्टिमार्गाहिकारान्मर्यादामार्गीया अनुप-पत्तयोनवसरपराहता इति सर्वमनवद्य'मिति । न च तामां यदा सगुणदेहनाशन्तदेव मगवति सर्वजीवतत्वरूपमगवत्कोस्तुमे वा 'मणियरः कचिदागणयन्गा' इत्यनोक्तगोपि- (अत्र एकं पत्रं मुटितमिति प्रतिभाति)——प्रानामन्तर्ग्रहगतानां रासानुभवोत्तरं भवन्मते कुत्र स्थितिभैवतोच्यते, अस्मन्मते तृक्तस्थानान्यतमस्थाने ठयाद्भगवता सह वज एव समा-गमनम्, पुना रासलीलासमये भगवता सह तत्र गमनम्, तदा त्वलौकिकदेहप्रात्या रमणम्, पुनरिष तत्रैव छय इति चेत्, अत्र द्रृमः । यावद्वजीयैरलक्षितत्वेन केवछप्रपत्र-भात्राविभीवितलीलादर्शनाभावविशिष्टत्वेन चास्मिन्नेव व्रजेन्तर्षृह्यतानां शितिः। न च विशेषणद्वयविशिष्टत्वेनास्मिन्नेव व्रजे तासां स्थिती किं मानमिति .वाच्यम् । 'या <sup>मया</sup> कीडता राज्या'मिति अमरगीतपद्यसुवोधिनीस्थश्रीमदाचार्यकृतच्याख्यानसैव अमाणत्वात् । तथा हि, यदि वजीयैरन्तर्गृहगतानां सगुणदेहत्यागोत्तरप्राप्तनिर्गुणदेहसम्बन्धिनी ठील दृश्येत तदा रासमण्डलमण्डनायमानाः प्रति त्वन्तर्गृहगताविषयकस्वकृतकीडाव्रजस्थिति-कथनपूर्वकं किमिति स्वप्राप्तिसाधनं योधयेत्, स्वप्राप्तिसाधनमात्रमेव तु योधयेत्, खकृतक्रीडाव्रजस्थित्योत्तु ताभिर्दस्यमानत्वादतो नैतासां तहीलादर्शनमिति भगवतासां खकीडावजिसती अपि वोध्येते इति याबद्वजीयैरलक्षितस्वं सिद्धम् । अय च भवसः समागताः अन्तर्रहगता रह एव स्थितास्तास्तदेव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवस्यो न तु भवसः। अनेनैव निद्र्शनेन भवतीभिरप्यहं प्राप्तव्यस्तस्मान्मदर्थं जीवनस्थापनमिति पक्षो निर्धकः। अन्यया समागतानां भवतीनां पुनः क्लेशो न भवेदनुभवसिद्धश्र क्लेशः । ननु ताः प्रति-वन्धेन तथामृताः कथं स्तुत्या इत्याशंनयाह कल्याण्य इति । तासां महद्भाग्यमस्तीत्य-वश्यप्रतिचन्धक्त्यं द्वरितं रष्ट एवोपक्षीणमिति कण्टकेन कण्टकोद्धारवद् देहनिराकरण एवो-पक्षीणम्, मवतीनां तु तदुरितमिमामवस्यां प्रापितवत्, अतो मदुक्तप्रकारेण दोषं परित्यज्य तामवस्थां प्राप्य मां प्राप्सयेति भाव इति श्रीमदाचार्यच्यास्थानपर्यालोचनेन्तर्गृहगतानां नाकृरागमनरूपमधुरोद्देश्यकभगवन्नयनरूपप्रपञ्चमात्राविर्मावितठीठादर्शनमस्ति । यदि तद्रीनं स्थात् तदा भवतीनां तु तदुरितिममामवस्थां प्रापितवत्, तास्तु महाभाग्य-वत्यस्तासामवद्यप्रतिवन्थरूपं दुरितं सगुणदेहनिवृत्तावेवोपक्षीणमतस्ता इमामवर्थां न प्रापितवदिति भगवात्र कथयेदेव । अऋ्रागमनभगवन्नयनदर्शनअक्केशस्प्रेतासामप्यवस्य-सिद्धत्वात् । तस्मादन्तर्ग्रहगतानां न प्रपत्रमात्राविर्मृतलीलादर्शनमित्यपि सिद्धम् । उचितं चैवमेव यतः श्रुतिरूपाभिरन्तर्षृहगताभि'र्यथा त्वहोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः। मजन्ति रमणं मला चिकीषां जनिता तथे'त्यनेन प्रकृत्यतीताक्षरप्रद्यस्यव्यापिवेकुण्ठान्त-र्गतव्रज्ञान्तस्यप्रयानन्तर्गतवृत्दानने तत्रस्यनानारासरसोन्यत्रगोपीकद्रस्यकभावसजातीय-मानेन भगवता सह रमणं प्राधितम्, तद्यदि तासां प्रापश्चिकपदार्थदर्शनं स्थात्, तदा प्रपत्मानन्तर्गतवृत्दावने तादशमावेन मगवता सह रमणं न प्राप्तमेव स्वात्, एवं च 'ये यया मां प्रथयन्ते तांनायेव भजाम्यह'मिति मर्यादामंगः स्वादिति न तासां प्रथमाजा-विभृत्ठीलाद्रश्वनिमिति साधीयसी पूर्वोक्तोक्तिः। एवमेवास्मिन्नेव मने ता आखिता इति

भवतीनामि निर्वन्धेनैवात्र स्थापनिस्यनेनास्मिन् त्रज आस्थिता इसस्य च्याख्यानेनास्मिन्नेव त्रजे स्थितत्वमिप सिद्धम् । इदमेवाभिप्रेस पूर्वमेवोक्तं यज्ञपतिप्रसंगे विंशा-ध्याये, 'तत्रैका विधृता भर्या भगवन्तं यथाश्चृतम् । हृदोपगुद्ध विजही देहं कर्मातुवन्धन'-ध्याये, 'तत्रैका विधृता भर्या भगवत्सङ्गतायाः स्थानान्तरं न मृग्यम् , तच्छक्तीनामिव । भितिपद्यव्याख्यानसुवोधिन्यां भगवत्सङ्गतायाः स्थानान्तरं न मृग्यम् , तच्छक्तीनामिव । अत्र यत्र भगवांस्तत्र तच्छक्तयः ध्यादयो गोप्यादयो वेत्यर्थो ज्ञेयः । एव चात्र भगवान् वज्ञे तिष्ठतीति ता अपि त्रजे एव चेति त्रजे स्थितत्वमायात्येविति दिक् । एवं च सिद्धा विश्वपाद्यविशिष्टत्वेनास्मिन्नेव त्रजे स्थितिरन्तर्गृहगतानाम् । तथा च गोपसाहित्येन गोचारणहीलार्थे भगवतो गमने रास्छीलानन्तरं भगवतो गृहगमने च दिवा विप्रयोग-रासानुभवः, सायसमये परावृत्य भगवदागमने रात्रो च वृन्दावन एव महानन्दसन्दो-रासुभवः, सायसमये परावृत्य भगवदागमने रात्रो च वृन्दावन एव महानन्दसन्दो-रानुभवश्चेतासामपीति संयोगरसमात्रानुभव एवतासामिति कथ वक्तुं शक्यत इति कृतं विस्तरेणेति सर्व चतुरस्वम् ।

सादेतत् । वयमन्तर्गृहगतानां यन्मध्यमं फलं बदामो न तूत्तमफलम्, तत्र यती-न्तर्हिते भगवतीति फलप्रकरणीयद्वितीयाध्यायस्थप्रारम्भपद्यव्याख्यानसुत्रोधिन्यां सन्ति च सिंहास्तयात्र काल इति श्रीमदाचार्येरुक्तम्। व्याख्यातं चैतत् तत्ततुजाहीः स्यकृततिह-प्पण्यामवतारसम्पूर्तिकाल इत्यर्थ इति, तत्रापूर्णवित्रयोगसंयोगात्मकः पूर्वावतारः समाप्त इदानी पूर्णविप्रयोगात्मकपूर्णसंयोगात्मकपुरुषोत्तमावतारो जात इत्युच्यते, तत्रान्तर्हिते मगवतीत्मनेन पूर्णविष्रयोगात्मकस्तदनन्तरं 'तासामाविरम्'दित्मनेनैकोनर्विशाष्याये पूर्ण-संयोगारमकपुरुषोत्तमावतार उक्तः। एव च पूर्वस्वरूपाद्विन्नमेवेदं भगवत्स्वरूपं परम-काष्टापन्नम् , एतत्तु अन्तर्गृहगताः प्रति न प्रकटमेव, अतस्तासां नैतादश्मगवत्स्यरूपप्राप्तिः, किन्तु न्यूनसंयोगवित्रयोगरमात्मकत्वेनासम्पूर्णत्वात् ताद्यमगवत्खरूपप्राप्तिरेवेति न सम्पूर्ण-फलप्राप्तिरिति तासां मध्यमफलप्राप्तिरित्युच्यते । न चेद खरूपं पूर्व न प्रकटमिदानी-मेवाविर्मृतमित्यन किं प्रमाणमिति वाच्यम्, 'गायन्त्य उच्चे'रितिपद्यव्याख्यानसुवोधिनीत्थ-शब्दो हि धूमवलोक इति श्रीमदाचार्यततुजरवकृतशीमदाचार्यकारिकाटिपण्यां 'अनेदमा-• कृतम्, एतावत्कालपर्यन्तं मगवता खरूपानन्दो न प्रकटितः । तस्य खरूपात्मकत्वेन तस्त्राकट्य विना तदनुभवासम्भवात्, 'तथा परमहंसाना'मिति वान्याद्याद्योन भक्तियोगेन तस्राप्तिस्तादक् तस्रकटनायाधुनैव पुरुषोत्तमावतारादित्यादितत्तनुजरत्रप्रतिपादनान्तर्ग-तैतावत्कालाञ्चनापद्वाच्यान्तर्धानकालतद्धिकरणकपुरुपोत्तमानतारोक्तरेव प्रमाणत्वादिति चेत्, अत्र वदामः। आगामिविरिधिसप्टबुद्यतविरिधिदिनरूपसारखतकले भवन्तो वने गोप्यो भविष्यय तन पृथिवीस्थमारतक्षेत्रान्तर्गतमायुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावनेह भवतां त्रेयान्ससमण्डले भविष्यामीति प्रकृत्यतीताक्षरत्रद्यान्तःस्थानन्दमयन्यापिवैकुण्डलो-कस्यशुद्धपुष्टिस्यानरूपश्रीमद्रोवर्धनयमुनासहितनानारासरसोन्मक्याोपीकद्रम्पकविशिष्टकेवल- शृंगाररसानन्दमयेन सारस्वतकल्पानुसारिश्रीभागवतीयकृष्णस्तु भगवान् स्वयमितिवचन-सिद्धपरमकाष्ठापन्नत्वेन भगवता वेदान् प्रति वरो दत्तः । एवं च ब्रह्मकल्पादारभ्य सार-खतकलपर्यन्तं न पूर्णपुरुपोत्तमावतारो जातः, सारखतकल्प एव च जात इति सिद्धम् । एवं चेदं प्रघट्टकमेव मनसिकृत्येतावत्कालाधुनापदे उक्ते । तथा चैतावत्कालपर्यन्तपद्स त्रह्यकल्पादारभ्य सारस्वतकल्पपर्यन्तमित्यर्थोऽधुनापदस्य च सारस्वतकल्पे इत्यर्थः सम्पन्नः। तथा च वाल्यमारभ्य कृता छीठा सर्वापि रसाठतामापद्यते । भवदुक्तप्रकारे खेतदवतार-पूर्वसामयिकी सर्वापि छीला खरूपान्तरसहभावेन कृतत्वाद्रसाभासतामाविष्करोति। किय। रासमण्डलमण्डनाभिः कृतं 'कस्वाश्चित् पूत्नायन्त्या' इत्यादिलीलानुकरणमपि न सङ्गन्छते । इदानीमाविर्भृतविष्रयोगसंयोगात्मकस्वरूपेण तत्तलीलाया अकृतत्वात् । स्विष्रयकृत-ठीलानुकरणसैव लीलाहावरूपत्वमिति रसशास्त्रसिद्धान्तात् । अपरञ्च । विचयनसामयिक-नन्दस्तुगंतो हृत्वा रामानुजो मानिनीनां, गोविन्दचरणप्रिये इत्यादिषु नन्दसुत्वल-मद्रानुजगोकुलेन्द्रादिनामकथनस्याथ च 'विपजलाप्ययाद्यालराक्षसा'दित्याद्यक्तकालीयादि-मयरक्षितत्वगोचारणगमनकर्तृत्वादिकथनस्य तत्समयप्रकटस्वरूपे सम्भवाभावेन प्रम-रूपत्वापातात् । न चास्तु अमरूपत्वमिति वाच्यम् । तथा सति रासमण्डलमण्डनाय-मानानां भावानुसारेणेदानीन्तनभजनकर्तृभिरेतादशभवत्सिद्धान्तस्य ज्ञायमानत्वेन नन्द-स्न्वादिनामाग्रहणस्य चाललीलामारस्य रासलीलाप्रारमभपर्यन्तकृतलीलानामभावनाप्रसक्तः। अन्यच । श्रीमन्नवनीतित्रयशीमद्दीवर्धनोद्धरणखरूपभजनात्रसक्तेश्च महाननर्थः असञ्जेत । न च तद्न्तर्गतिमिद्मपि खरूपं वर्तत एवेति वाच्यम् । तथा सति तत्त्वीलाविशिष्टः सरूपाणां तत्तहीठाश्रवणादीनां तत्तत्खरूपभजनस च गौणठीठात्वगौणश्रवणादिल-गीणस्त्रक्रपमजनत्वापतेथ । अपरभ । 'जानीत परमं तत्त्वं यशोदोत्सङ्गराहितम् । तदन्यदिति ये प्राहुरामुरांस्तानहो चुधा' इतिपचेन श्रीमदाचार्येर्यशोदोत्सङ्गठाठितस मिद्धान्तितायाः परमतत्त्वताया भद्गप्रसङ्गश्च । न हीदानीमाविर्भृते स्वरूपे यद्योदोत्सङ्ग रारितत्वमन्तीति तद्विषदा भवद्राद्धान्तपद्धतिः कथं भव्यतामुपेयात् । अथ च 'सिप कापि सापि सम्प्रति चरिवर्ति किमु ब्रजाधिपप्राणा । या नन्दस्तुमुरहीतरहं चेतः ' ममाद्रथ्या'दिनि तत्तनुजराजोक्ता सामा तरङचेतस्ये नन्दस्नुमुरस्या हेतुत्योक्तिरपि कथं ममञ्जा म्यान् । श्रीमदाचार्यरवानौ तत्ततुजराजानां च त्रजमक्तमाचारमकप्रगवस्यरूप एत निष्टाप्रस्मान् । ननु तर्धवतारमम्प्रिकाल इत्यसारमस्प्रभुकृततथाप काल इत्यत्रत्य-बारपद्य्याख्यातम्य का गतिरिति चेत्। अत्रोच्यते । षृ पारुनपूरणयोरितिधालर्यात-मागन् मन्पतिग्रन्य मन्पूर्णता पर्धः, सा च केनचित् प्रकारेण न्यूनम्य मवि । तत्राग्नदाचार्योक्तमागां दि फलगार्गः । तत्र फलरूपो मगयानेन माधनम्, फलरूपो भगरानेव च फटम् । तत्र परमकाष्टापत्रम्य फलरूपमगवतो 'रमो व स' इति श्रुते

रसरूपत्वात् स्वप्नादिसंयोगविशिष्टप्रेमासक्तिव्यसनपर्यन्तावस्थासंविततपूर्वानुरागजविष्ठयोग-क्रुपेण साधनता । तदनन्तराविर्भृतपरस्परपोष्यपोषकभावित्रिष्टवित्रयोगातिपुष्टपूर्णपूर्णतर-पूर्णतमसंयोगतादृशसंयोगातिषुष्टपूर्णपूर्णतरपूर्णतमित्रयोगपरम्परारूपेण च फलता । तलापि प्रमप्रायां परमफलता तु संयोगरूपस्थैव । इदं यथा तथानुपद्मेव प्रतिपाद्यिष्यते । एवं च वाल्यमारम्य पौगण्डान्तं पूर्वोक्तप्रकारकपूर्वानुरागजविप्रयोगरूपसाधनविशिष्टत्वमेव व्रजभक्तानाम् । तत्र फलात् साधनं न्यूनमेवेत्यनुभवसिद्धम् । अन्यथा साधने प्राप्ते फला-काङ्का न स्थात् । तथा चैतासां पूर्वानुरागविशिष्टसप्तादिसंयोगसुखे प्राप्तेषि वाह्यसयोग-सुखस्यामिलिपतस्याजातत्वादेतावत्पर्यन्तं साधनरूपत्यमात्रेणैव भगवत आविर्मावात् पुरुपो-त्तमावतारो न्यृन एव श्वितः । अतःपरं तु 'वाहुप्रसारपरिरम्भे'त्याद्युक्तेन तदभिरुपितपूर्ण-बाह्यसंयोगसुखरूपेण, तद्नन्तरमेतत्संयोगसुख़पोषार्थमुक्तसंयोगपु'ष्टान्तर्हिते मगवती'त्याद्य-क्तेन पूर्णविषयोगस्वरूपेण, तदनन्तरं 'तासामाविरम्'दित्याद्युक्तेन रासावसानपर्यन्तं पूर्वपूर्ण-संयोगसुखस्बरूपादिप कोटिगुणेन पूर्णविष्रयोगपुष्टेन पूर्णतरसंयोगसुखरूपेण, तदनन्तरं च गोप्यः कृष्णे वनं यात इत्याद्युक्तेन पूर्वोक्तपूर्णतासंयोगसुखपुष्टेन परार्धगुणमाविसंयोग-सुखपोपार्थं पूर्णतरविषयोगस्बरूपेण, ततः पुनः पूर्वोक्तपूर्णतरविषयोगपुष्टेन गोचारणपरावृत्ति--जनितवहुपरार्धगुणपूर्णतमसंयोगसुखरूपेणाविर्भृतः, ततः पुनरप्यऋ्रकृतमथुरानयनजनितेन पूर्णतमसंयोगसुखपुष्टेन पूर्णतमविष्रयोगरूपेण पुनरपि मावभरेणानन्तगुणान्तरवाह्यसयोग-सुखखरूपेण चेत्येवं संयोगपरम्परारूपेणाविभविष्यति भगवान् । एवं चेदानीमेव रस-रूपावतारस्य पूर्व बाहुअसारेत्यादिना एकदलरूपसंयोगावतार उक्तः, इदानी मन्तर्हिते मगवती'त्यादिना द्वितीयदलरूपवित्रयोगावतार उच्यते इति सम्पूर्णता जायत इत्यवतार-सम्पूर्तिकाल इत्यवत्यसम्पूर्तिशब्देन सम्पूर्णतोक्ता, न तु पूर्वावतारसमाप्तिजीतेत्युच्यते । समाप्तिहरपार्थसीय निवक्षितलेवतारसमाप्तिकाल इत्येवोक्तं स्थात् । तस्माद्वतारसम्पूर्ति-काल इत्यस्यावतारसम्पूर्णताकाल इत्यर्थः सम्पन्न इति निवत्यादिभवस्यश्रोत्तरस सिद्धे-रिति सबं भन्यम् । यत्पुनिविप्रयोगसेव फलत्वम् , न संयोगस्य, संयोगस्तु तिहिछतावत् किञ्चित् कालं मध्ये मध्ये जायमानो भक्तानां देहस्थित्यर्थमुपयुक्तो भवति । मगवद्विपयक-विप्रयोगस्यातिदुःसहस्यात् । अत एव भगवतो मधुरातः परावृत्त्यानागमनम्, संयोगसीव फल्बे मधुरातः परावृत्यागमनमेव स्यात् । नन्यत्र कि प्रमाणमिति चेत् । भवतीनां वियोग' इति पद्यव्याख्यानसुबोधिन्यामघदेहमाबेनात्मा गोण इति देहेन सह तियोग आविर्भृतस्रोच्येत । तद्पि न घटते । समवायिकारणत्वेन तेषु वर्तत इति । अन्यया देहा निःस्वभानाः स्युः । आविर्मृतेन नियोगस्तु हितकारी । अन्यया स्वरूपनाश एव स्थात् । ययाप्रिकाष्ट्रयोः । पूर्वसम्बन्धनेवेता अर्धदग्याः, पुनः सम्बन्धेन सर्वदाह एव स्यात् । मुपानुभवस्तु स्वान्तःस्थिताभ्यभिव्यक्तियत् स्थान्तःस्थितभगवद्भिव्यक्तया । सर्वयाभि-

व्यक्ती काष्टांशो ज्वलिष्यतीति न सम्बध्यते, यतो भगवान् अलयकर्तेत्यादिप्रघटकपर्या-ठोचने काष्ठान्तः सिताप्रेरभिव्यक्तिर्यथा बाह्योपाधिसम्बन्धाभावे किञ्चित्कारिकी, एवं खान्तः-स्थितभगवदभिव्यक्तिरिप तिडेलतावद्भगवत्संयोगादित्रयोगस्येव सार्वकालिकत्वादित्रयोगसैव फलर्वं न संयोगसेति श्रीमदाचार्यचरणोक्तेरेव प्रमाणत्वात्, आविर्भृतेन वियोगस्त्विला-देखमर्थः । यद्याविर्मृतस्त्ररूपेण संयोगः स्यात् तदा मथुरात आगमनज्ञानेऽस्मान् विहाय गत इति निश्चयजनितमहादुःखेन देहपातः स्थात्, तदेवोक्तमन्ययेत्यादिना सृदृशन्त-मतोयं वियोगो हितकारीति मावः। पूर्वसम्बन्धेनेत्यादेरयमर्थः। रासंसामियकवियोगोत्तर-सञ्चातसम्यन्धेनैवैताः खलागजनितमहादुःखेन स्मरणपथगतेनार्धदग्धाः, अतःपरमिदानी-न्तनसम्यन्वे मथुराविषयकगमनज्ञानेन कोटिगुणे दुःखे जाते सर्वदाहः स्यादिति ज्ञेयापे स्पष्टीर्थ इति वदन्ति । तत्रापि चदामः । भगवद्रपरसी हान्निरूपः । तत्र यथान्निस्तापजनकः शीतलताजनकश्चेति द्विविधः । तत्रान्नादिपरिपाकजनकोग्निस्तु तापजनकः । हिमादि-रूपोत्रिस्तु श्रीतळताजनकः । तत्र यावत्पर्यन्तं देहादिषु तापस्तावत्पर्यन्तं हिमरूपोत्रिः स्तरमन्येन देहादिस्थितिकारकः । सर्वथा खसम्यन्येन देहादिनिष्ठतापनिवृत्तौ शीतलता-गुणेन देहादिनाशकरश्च । एवं रसरूपों भगवद्रपोक्षिरपि वित्रयोगसंयोगरूपेण द्विधः । तत्र वित्रयोगात्मको रसरूपो वन्हिस्तापकारकः, संयोगरूपो वह्निस्तु शीतलताकारकः। तत्र यावरपर्यन्तं देहे विष्रयोगजनितस्तापसम्बन्धस्तावरपर्यन्तं तापनिवर्तकस्वदीतलतागुणेन देह-जीवात्मनोः स्थितिकारकः । स्वसम्यन्धेन सर्वथा तापनिवृत्ती संयोगरूपो वहिस्तु जीव-रुयसम्पादकस्वभावत्वात् स्वसम्बन्धेन सर्वथा जीवस्य रुपे सम्पन्ने स्थितोपि भक्तिमागीय-जीवात्मा रसानुभवामावात्रष्ट एव मवतीति तन्नाशकारकः । अस्मिन् पक्षे श्रीमदाचार्योक्त-सर्वदाह एव सादिलत्रसदाहपदेन स्वरूपनाश एव सादिसत्राप्याचार्योक्तनाश-पदेनापि स्य एव ज्ञेयः । जीवसाविकृतत्वान्निसत्वात् काष्टादिदाहवदाहस्य देहादिनाशः यन्नाशस वाऽसम्भवात् । एवं च सति यदि मगवानेतामिः सह संयुज्येत तदा पूर्वानुभूता-नन्दात् कोटिगुणानन्दप्रादुर्भावे सर्वया तापनिवृत्तौ मक्तात्मनां लय एव भवेट्, एवं च रस-मार्गीयफलामानः सम्पद्यतेत्याविर्मृतेन वियोगस्तु हितकारीत्युक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः । न च उपमम्भावनायामेव पुनरपि विश्रयोगाविभीवे पूर्वोक्तफलसम्भव इति वाच्यम् । यदि पुनरिष पहिराविभूनस्यरूपवित्रयोगानिभीवावस्यकत्वम् , तदेतेनैव वित्रयोगेण चारितार्थ्यात् पिष्टेषेपणन्यायश्रमकः । न च सुखातुमनार्थं चहिराविर्मृतस्त्ररोण संयोगो देय एवेति याच्यम् । अन्तःस्थिताप्यभिष्यक्तिनदन्तःश्यितमगवद्भिष्यक्तया सुखानुमवसिद्धिरिति श्रीमदाचार्यरेवोकत्याद्रहिरानिर्मृतस्यरूपमंयोगम्य निःप्रयोजनकत्यादिति दिक् । यहा । पदिगतिर्मृतस्तरपेण नियोगम्तु दिनकारीत्यसायमर्थः । प्रपन्नप्रादुर्मृतमथुरागतमगत-रमध्यन्ये महासुरातुमी जाते पुनरपि रमरूपमगवत्स्वमायाद्विपयोगे जाते यया यथ।

,संयोगीनन्दाधिक्यम् , तथा तथा निप्रयोगे तापाधिक्यम् , यथा यथा निप्रयोगे तु दुःखाधिक्यम्, तथा तथा संयोगे आनन्दाधिक्यम्, इत्यनुभवान्मथुरागतस्वरूपेण विप्र-योगे पूर्वतापादिप कोटिगुणे तापे जाते देहनाश एव स्थात्, एतत्तापस प्रलयाप्तितापादिप प्रयलतात् । यथा बाह्याधिकाष्टसम्बन्धे काष्टनाशः । अस्मिन् पक्षे पूर्वसम्बन्धेनैवैता अर्धदग्धाः, पुनः सम्बन्धे सर्वदाह एव सादित्यत्रत्यपूर्वसम्बन्धेनेत्यस पूर्वविप्रयोगसम्बन्धे-नेति पुनः सम्बन्धे इत्यस्य च पुनर्वित्रयोगसम्बन्धे इति चार्थो बोध्यः । तस्माद्दहिरा-विभूतस्वरूपेण भगवात्र सम्बध्यते । सुखानुभवस्त्वन्तरनुसन्धानेन्तःश्चितास्यभिव्यक्ति-वदन्तः श्यितभगवत्स्वरूपाविभीवेनान्तर्वहिरनुसन्धाने भगवत्सङ्गमाकाङ्कायामप्यन्तः श्यितस चाह्यप्राकट्यादेव वहिरिप भविष्यत्येवेति वहिराविर्भृतस्यक्तपेण वियोगो हितकारीत्युक्तं श्रीमदाचार्यः । न चान्तःस्थस्वरूपप्राकट्येन तत्सम्बन्धजनितसुखातिशयोत्तरसञ्जातिषप्र-योगादपि देहनाशत्रसक्तिर्भवित्र्येवेति वाच्यम् । बाह्यतृणत्रुरूपोपाधिसम्बन्धामावे मधनाविर्भूतकाष्ठान्तः स्थविह्न काष्टदहनसमर्थः, तथात्र बाह्योगाधिरूपसर्वमुक्तिदानसम्य-न्यामावे वहिराविर्भृतस्यरूपमप्यवित्यात्र देहनाशकरम्, किन्तु प्रपद्मातीततापक्षेशनाश-रूपरसधर्मपुरस्कारेणैव प्रकटमिति तदेव करोतीति भवदुत्तयप्रसक्तेः । यद्वा । आविर्भृतेन वियोगस्तु हितकारीत्यादेरयमभिप्रायः । प्रपद्माविर्मृतस्वरूपं हि सर्वमुक्तिदानाय प्रकटम्, तत्र सर्वमध्ये गोपिकानामपि सत्त्वादेतासामपि लयरूपमुक्तिमेव प्रतिक्षणं ददाति भगवान्, परं तस्मात् पृथक्कृत्य भजनानन्दमनुभावयति । 'ये यथा मा'मिति प्रतिज्ञातः । अत्रो-पष्टम्भकरूपा 'यत एतद्विमुच्यत' इतिफलप्रकरणीयपश्चाध्यायीपद्यव्याख्यानसुरोधिनी द्रष्ट्रव्या । एवच तस्मात् पृथक्करणक्षेत्रः प्रतिक्षणं प्रभोभवतीति प्रक्षालनादि पद्गस्यति न्यायाद्वहिः प्रपद्माविर्भृतस्वरूपेण मगवान् न सम्यध्यते, तेन गोपिकानां ठयनिवृत्तेहितं मवतीति प्रपञ्चाविभृतस्वरूपेण वियोगो हितकारीत्याचार्यरुक्तम् । वाह्याननुसन्धानेनु-सन्धाने वा भावभरेणान्तविद्विः प्रकटरसरूपस्वसंयोगं तु करोलेव प्रभुः । तासामभिरुपित-स्वाद्रसमार्गीयपरमफलरूपत्वाच । तस्मान्न विश्रयोगस्य परमफलत्वम् , किन्तु संयोगस्यैव । संयोगसाधनत्वात् पूर्वानुरागजनितवित्रयोगस्य संयोगपोपकत्वात् संयोगानन्तराविभृतस्य विप्रयोगस्य च परमफलत्वमुच्यते । अन्यवा मगवत्संयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदय-यद्भनमक्तानां भगवद्विप्रयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदयोपि श्रीभागवते श्रुतः स्यात्। इदानीन्तनानां भगवद्विप्रयोगेच्छोदयस्तु भगवत्संयोगसाधकत्वपोपकत्वज्ञानादेव भवतिति न काप्यनुपपत्तिः। यद्यपि भगवतो रसन्दपत्वात् संयोगवित्रयोगात्मकत्वाद्रसन्दपभगवद्यासी वित्रयोगोप्यामादिफले त्वर्गाजादियदग्तर्गतोमयनि तथापि स्वर्गाजादिप्रास्या यथाम्रफल-रसाकाहा भवलेय, तद्रसप्राप्ता तु स्वग्दीजाद्याकाहा न भवति, तथा निप्रयोगप्राप्ता संयोगाकाहा भवलेव, संयोगप्राप्ता तु विषयोगाकाहा तु न मवर्ताति संयोगस्यव परम-

फुठलं वक्तुं शम्यते । ज्ञाते सति खवृत्तितयेष्यमाणसीव फुठल्वात् । म त्विदं विप्रयोग इति न विश्रयोगस्य फलत्वम् । अत एव फलप्रकरणीयप्रथमाध्यायसुचोधिनीप्रारम्मश्याया-'मतो हि भगवान् कृष्णः स्त्रीपु रेमे ह्यहर्निशम् । वाह्याभ्यन्तरमेदेन ह्यान्तरं तु महाफरु'-मितिकारिकायां रमणपदवाच्यवाह्याम्यन्तरसंयोगस्यैव फलत्वं महाफलत्वं च ऋमेणैवोक्तम्। एवमेव 'स्वानन्दस्थापनार्थाय ठीठा भगवता कृता। स वाह्यो जनितः पुष्टो यथान्तर्निविशे-न्युनः । तदर्थं भगवांस्तासु छीलया सहितोविश'दित्येतद्वितीयाध्यायसुबोयिनीप्रारम्भ कारिकायां विप्रयोगस्य संयोगपोपकत्वमेव, फलत्वं तु संयोगस्यैव श्रीमदाचार्यवर्यं रुक्तम्। अन एव 'मिय ताः भ्रेयसां भ्रेष्ट' इति अमरगीतपद्यव्याख्यानसुदोधिन्यामपि फलसायकत्वाद्ग-क्तिमार्गे त्रिरह एव पुरुपार्थ इति किमिति निराकियते तत्राहेत्याभासे विप्रयोगस्य फलसाष कत्वमेदोक्तं श्रीमदाचार्यचरणेर्ने तु फलत्वमिति मवत्सिद्धान्तिता विष्रयोगसीव परमफल रूपता कथं सङ्गच्छेततराम् । अतःपरं विष्रयोगान्तर्गतभगवत्स्वरूपप्राकट्यं तडिछतावत् किञ्चित्काठिकमेव भवति, अन्यथा देहनाशः स्यादिति यदुक्तम् , तदपि न विचारक्षमम् । ताभिः किञ्चित्कालिकसंयोगसानाकाह्वितत्वात्, बहुकालिकसंयोगसैव तदाकाङ्काविषय-त्वात् । इदं तु दशमस्कन्धीयपद्त्रिशाध्याये 'अहो विधातस्तव न कचिद्या संयोज्य मैत्र्या प्रणयेन देहिनः । तांब्याकृतार्थान् वियुनङ्खयपार्थकं विचेष्टितं तेर्भकचेष्टितं यथे'-सारम्य श्लोकचतुष्टये 'निवारयामः समुपेस माधवं किन्नो करिष्यन्कुलवृद्धवान्धवाः। मुकुन्दसङ्गानिमिपार्धदुस्त्यजादैवेन विध्वंसितदीनचेतमाम्, यस्यानुराग्ठितस्मितवन्गु-मञ्ज्ञीलावलोकपरिरम्भणरासगोष्टचाम् । नीताः स्म नः क्षणमिव क्षणदा विना त गोप्यः कयं न्वतितरेम तमो दुरन्त'मितिश्लोकद्वये च प्रकटमेव । एवमपि सति यदि किर्चित्का-लिकमेव संयोगं दद्यात् तदा 'ये यथा मा'मिति भगवत्प्रतिज्ञाहानिः स्यात् । तडिल्लताव-देतासां संयोगो मवतीत्यादिप्रकारसा श्रीमदाचार्यम्तत्तनुजरतीश्य कण्ठरवेण कुत्राप्यनुक्त-त्वाच । तस्मादन्तर्वदिर्दिना राजी चातृष्तिसंयोगरूपेण प्रकटः, पुनस्तत्संयोगपोपार्थ विष्र-योगरूपेण च प्रकटः, पुनः पूर्वप्रकारसंयोगरूपेण पुनर्विप्रयोगरूपेणेति परम्परया गोपिन कामिः मह कीडति भगवानिति कृतं विस्तरेण । नतु तथापि नान्तर्र्यहगतानामेवंविध-मम्पूर्णरसन्तपमगनव्याप्तिरेतासां मुत्तयनन्तरमेनैतादशरसठीठाप्राकट्यादिति तव्याप्तफटस मध्यमपञ्चलमस्माभिरुच्यत इति चेत्, अतोच्यते । सगुणश्रशिरत्यागोत्तरतस्भणप्राप्त-गुणानीनदेहेन भगवसिकटगतानामन्तर्गृहगतानामपि 'ताभिः समेताभिरुदारचेष्टित ' इन्यादिछीटामीमगजन्यमदमानछीठाप्राष्ट्रयुत्तरमामयिकान्तर्धानछीठागारम्य कृतपामकपोठे'त्यायुक्तपुगठगीतलीलान्तमपेरीलानामपि प्राप्तिरेतामामिति श्रीमदाचार्य-तत्ततुन्नस्यानां हि सिद्धान्तः । अत एत 'ता दक्षान्तिकमायाता' इतिफलप्रकरणीय-पपन्यान्यातगुपोधिन्यां 'यास्तु समाहृताः ममागताम्ता न निवार्यन्ते, याः पुनः सगुणा

अन्यसम्बन्धिन्यस्ताः शब्दश्रवणात् समागता इति शब्देन निवारणीयाः, अन्यश्रेपतया मजनमयुक्तमिति। करिष्यमाणळीला तु सर्वभावप्रपत्तिसाध्या, अतो निवारणार्थं यह्नमाहे ति श्रीमदाचार्यव्याख्यातम् । विवृतं चैतत् तत्तनुजार्त्तः स्वकृति द्रिणण्यां 'यदन्तर्गृहगता अनाकारिता एव नादं श्रुत्तोद्यक्ता इति प्रतिवन्धोभृदिति श्रद्धानिरासायाहुः याः पृत्तें कास्ता अण्याहृताः, तत्रोपपत्तिमाहुः समागता इति । अन्यया तथा न स्यादिति भावः । गेहस्य देहसम्यन्धित्वात् तस्य च नष्टत्वे नैतासां गृहाभावात् तत्र गमनं वाधितिमिति न निवार्यन्ते ' इति । एवं चान्तर्गृहगता न निवार्यन्त इति स्फुटमेव प्रतीयते, तत्र तिवारणं च मगवन्निकटप्राष्टो सति सम्भवति । मवदभिमतिसद्धान्ते त्रेतासामिदानीं स्य इति तिवारणप्राप्तेरभावाच्छ्रीमदाचार्योक्तिस्तत्तनुजरस्रोक्तिशासमञ्जसा स्यात् । स्य इति तिवारणप्राप्तेरभावाच्छ्रीमदाचार्योक्तिस्तत्तनुजरस्रोक्तिशासमञ्जसा स्यात् । तस्यादन्तर्गृहगतानां गुणातीतदेहप्रारया भगवन्निकटगमनं सिद्धम्, तदा तिववारण-प्रसञ्जनं च सिद्धम् । एवं च तदुत्तरसामियकी सर्वापि ठीठैतासु सिद्धित न मध्यमफल-प्रसञ्जनं च सिद्धम् । एवं च तदुत्तरसामियकी सर्वापि ठीठैतासु सिद्धिति न मध्यमफल-प्रसञ्जनं केपाञ्चिदिति सर्वमवदातम् ।

श्रीवलभतत्सुतवरिवङ्कनायाङ्किरेणुक्रवयकतः । जयगोपालः कृतवान् सिववृतिसेवाफ्रक्रव्याख्याम् ॥ १ ॥ मूर्घ्यस्रिक्तं ननु निधाय निधाय भूयो भृयः कृपालुषु महत्सु निवेदयामि । यत्किध्यदत्र लिखितं मयका भवद्भिः तत् पृष्टिमार्गपियकैः परिशोधनीयम् ॥ २ ॥

इतिश्रीवहःभाचार्यचरणकमहैकतानमानसश्रीमन्महाप्रभुशीविद्वहेश्वर-कृपाकटाक्षोद्धद्वद्वद्विना सुद्यद्विना मठपतिजयगोपाहेन विरचिता सविद्यतिसेवाफहिटपणी समाप्ता॥ ॥श्रीकृष्णार्पणमस्तु॥

ţ

९ इरं परं अयगोपालकृतपहिंनुगमुगणंगान्तेऽपि विवते । आरम्भागं 'वर्षिरंतगिपिय ताकृत-तेतिरीयमाप्यम्यम् । इरं पद्यूचं दत उद्यास्यां टीरायां मन्मकृता पमानिवेशितसिति प्रतिमाति ।

# सेवाफलम्।

## मठेशश्रीलक्ष्मणभट्टविरचितसेवाफलविद्यतिविवरणसमेतम्।

विचार्य श्रीमदाचार्यश्रोक्तं सेवाफलाभिषम् । ग्रन्यं तदिवृतिं चापि विवृणोमि यथामति ॥ १ ॥ साह्ययोगावभेदार्थो मिक्तभेदकरी हरी । स्रोहासक्तिव्यसनिनी तसिद्ध्ये स्वाङ्गवित्तजा ॥ २ ॥ व्यसनं मानसी सेवा माहात्म्यज्ञानभक्तितः ॥ ३ ॥

अयातः श्रीवलमाचार्याः स्वसिद्धान्तमुक्तावल्यां 'कृष्णसेवा सदा कार्ये'त्यादिना ब्रह्मवादसिद्धान्ततः सत्ये जगित कृष्णस्य सेवाभक्तिं निरूप्य तिसद्धौ मुख्यं फरुं सपिक्रं निरूपयितुकामाः सेवाफलनिर्णयग्रन्यं सिववरणमाहुः ।

यादकी सेवना प्रोक्ता तिसदी फलमुच्यते।

संवना च प्रागुक्ता त्रितिधा, अत्यन्तरहा अन्तरहा घहिरहा चेति प्रग्रब्देन स्व्यते, या नित्यश्रीखामिन्यन्तरहस्य स्वस्वामिनः पुरुषोत्तमस्य 'प्रतिकृतिहरपस्य' काश्मीर-चन्दनसुगन्यतेलाम्यङ्गसापनप्र्वकम्बद्धारादिज्ञानिक्रयाहरणः साक्षादङ्गेषु सृदु संस्पृत्य लोकवत् सस्रेहं कियमाणा सेपा प्रथमा । मन्दिरपात्रसम्मार्जनोपलेपनचित्रकरणपूर्वकः सिंहासनादिशय्यास्तरणकीडनोपस्करणपीठखण्डाक्षिमृङ्कारादियोजनात्रादिपयःपाकसामग्री-साधनज्ञानिक्रयाहरणः परिचर्याः दितीया । पुष्पगन्धताम्बूलफलकन्दम्लशाकामान्नरसः संशोधनधनवसनम्पणसम्पादनज्ञानिक्रयाहरणः परिचर्याः चहिरहा नृतीयेति यादशपदस्याधः। सेव स्वतन्तिवज्ञेति तत्रोक्ता । नित्सद्धौ 'तत्र प्रमासक्तिव्यसनात्मना परिणतायां मानसां सत्यां' सवकस्य यादक् फलं तद्वच्यने । यद्यपि तत्र 'ततः संसारदःखस्य निवृत्तिर्वश्च मोधन'मिति फलमुक्तं तथापि तदवान्तरमेवेनि मुख्यं फलमुच्यत इत्यर्थः ।

तदि। त्रिविचमिति सविवरणं निरूपितुमाहुः ।

अर्टीकिकस्य दाने हि चाचः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

फर्छ वा व्यथिकारी वा न कालोझ नियामकः।

विवरणमत्र मेवायां फलत्रयमलीकिकसामध्ये मायुज्यं सेवीप-पोगिदेही वा वैकुण्टादिच्यिति । अलीकिकसामध्ये प्रथमायाः फलम् । सायुज्यं द्वितीयायाः । सेवोपयोगिदेहो वा वैकुण्ठादिषु 'अधिकृतः' तृती-यायाः । तत्रारोकिकस्य भगवत इवालौकिकमेव ज्ञानिकयाभ्यां सामध्ये जगद्धा-पारवर्ज यत् तत्त्रया । खेच्छया देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणेरेव सदा सेवापरैः सहितस्यात्मनो जीवनशक्तत्वं 'श्रुति 'कुमारिकाणामिव, तत्परिखजने च खेच्छयाशकत्वमित्यैहिकमन्त-र्शृहगतानामिव । तान्कादाचित्कीखेच्छ्या मृत्र ' मगवलोकगमनशक्तत्वमित्यामुष्मिकं भुवादेरिव तत्त्रया । 'मृत्योः कृत्वेव मूर्घ्न्येद्विमारुरोह हरेः पद'मितिवाक्यात् स्पर्शमणि-न्यायेन तेपामप्राकृतत्वेन त्यागासम्भवात् भगवदानन्दानुभवसामध्यं यत् तस्याठौकिकस्य दानेनाचो मनोरयः उत्पन्नः प्रमाणाननुरोधी प्रमेयैकसाध्यो मनोरथः खामिलपित-रूपो 'मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययु'रितिवाक्यात् तद्भजनानन्दानुभवश्च सिध्येत्। एतेन कालकर्मप्रकृत्यनधीनत्वं द्योतितम् । द्वितीयायाः फलं सायुज्यम्, तदपि द्विविधम्, रूढार्थकं यौगिकार्थकं च । तत्राद्यं ज्ञानमिश्रितानामेकत्वरूपम्, अभेदरूपं भेदात्मन्ता-मावरूपमात्मनैक्यमित्यर्थः। 'शुद्ध' भक्तानामपरम्, सद्द् सुनक्तीति सयुक्, सयुजो भावः सायुज्यम्, तद्भक्तानां भेदतस्तद्दत्तसखित्वतस्तदानन्दानुभवात्, पूर्वत्र देहेन्द्रियप्राणान्तः-करणानि विहायेह खारमनेव केवलेन तदानन्दानुभवः, अपरत्र सहैव तैः स इति सार्थक-तैपामन्यत्र नेति तारंतम्यम् । तच स्पष्टमेव पार्पदानामसुरावेशिनां ज्ञानयोगिनां चोक्तम् । तृतीयायाः फलं संबोपयोगिदेहो वा वैकुण्ठादियु । अप्राष्ट्रतम्तगीतिक-नृणलतीपधिवृक्षपशुपक्ष्यादिदेहः अधिकारात्मा, तत्र सेवीपयोगी वोध्यः। पूर्वत्रापरोक्ष-मेवात्र च परोक्षमिति भेदः । वेकुण्ठे मुख्येऽमुख्ये च । आदिपदेन स्वर्गादिषु विष्णोः स्यानेप्त्रपि तथेति निरूपितम् । वेति चार्ये ज्ञेयः । अत्र फलत्रयेपि न कालो निया-मकः। काल इत्युपलक्षणम्, कमेत्रकृत्योरपि न नियामकतेत्यर्थः। अत एव श्रीभागवते द्वितीये 'न यत्र सत्त्वं न रजस्तमध्य न ये विकासे न महान् प्रधानं,' तृतीये 'न कर्हि-चित्मत्याः शान्तरूपे' इति, कपिलेनोक्तं च 'नक्ष्यन्ति नो निमिपो लेडि इति'रिलादिश।

तत्र सेवायां प्रतिवन्वकाभावः कारणमिति प्रासङ्घिकं प्रतिवन्वमपि त्याज्यत्वेन निरूपयन्ति ।

उटेगः प्रतियन्धो वा भोगो वा स्यात्तु वाधकम्॥२॥

अत्र याधकमिलेकवचनेन मिलितानामेव वाधकतेलाग्रह्म विवृण्वन्ति, सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिति । अत्रोष्टेगः साधारणः स त्याज्य एव । एवमुद्रेगं निरूप्य प्रतिबन्धमोगी निरूपयन्तोऽनुरोधरूपस प्रतिबन्धसानिवार्यस्वेन पाठकममनपेदयार्थ-मसतो भोगं विवृष्यन्ति भोगो द्विचिष इति। छौकिकोऽछौकिकश्च। तन्न लोकिकस्त्याज्य एव, अलोकिकस्तु न, तम्य फलानां मुख्यमध्यमसाधारणानां मयमे प्रविश्वति प्रथमे फलेऽलीकिकसामध्येन प्रमुखरूपानन्दानुमयमीगे प्रवेशात्। एवं भोगं निरूप्य प्रतिवन्धं निरूपयन्ति प्रतिवन्धोपीति । स च साधारणेऽ
साधारणश्च । साधारणः सेवासमये ठोकिकवैदिककर्मानुरोधरूपस्याज्य एव, खाधीनलात् । असाधारणो मगवत्कृतः, स सद्य एवेति मावः । नन्न कथमेतेषां सिद्धानां
त्याग इत्याशङ्क्ष्याहुः ज्ञयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । साधनमत्र तजननः
हेतुम्तं यत् तत्यरित्याग इत्यर्थः । नन्वावश्यकस्य छोकवेदसिद्धतया अशक्यत्यागत्वात्
कथं त्याग इत्याशङ्क्ष्य तदुपायं विद्युण्वन्ति तज्ञाद्यो बुद्ध्या त्याज्य इति । सेवाया
अवसरे त्याज्यः, अनवसरे विधेय इति चातुर्येणेत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं साधारणप्रतिबन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिबन्धं निरूपयन्ति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिर्ने हि । यथा चा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

त्रमोरेव अकर्तव्यं खसेवाकारणमिकीर्षितं चेत् तदा खस गतिन हीति निश्चयः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं ज्ञोकाभावायिति। वक्ष्यन्ति चाग्ने तदान्यसेवापि व्यथिति भावः। नन्वासुरेप्वेवं न तु देवे तथेखाशङ्क्षाहुः तदा आसुरोऽयमिति। एवंविधप्रतिबन्धरूपिछङ्गेन खस्यासुरत्वमनुमेयमितिमावः। तत्रा-सुरत्वमागन्तुकं या साहिकिमिति निर्धारार्थं विवेकः, सांख्यज्ञानमिति केचित्। तेन शोकामावमात्रं न तु मोक्षः॥ ३॥

पूर्वोक्तमेव निगमयन्ति ।

वाधंकानां परित्यामो भोगेष्येकं तथा परम्। भोगयोरिष पूर्वसमतामाशङ्का वैठक्षण्येनाहुः।

निःपत्यृहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४ ॥
प्रथमे अठौकिकसामर्थं भोगो भजनानन्दानुभवरूपो महान् सदा खरू
पतः सायनतः फलतव्येत्यर्थः । पाठान्तरे अल्पो भोगः सविधः सप्रतियन्थः ॥ ४ ॥
सविधोलपो घानकः स्पादिति ।

सविद्योरपो पातकः स्वाहरूदिती सदा मती।

अतं एवेताविति विवृती । मगवत्कृतप्रतियन्थे अन्यफ्ळचिन्तया श्रोकः कदाचित् तस्य सादिति तदमावार्थ चिन्ता न कार्येत्याशयेनाहुः ।

हितीयं सर्वथा चिन्ता त्याज्या संमारनिश्चयात् ॥ ५ ॥ भगवत्तृतप्रतिवन्ये । तत्र हेतुः । सास्त्र संसारनिश्चयादिति । संसारोऽहंमम-तया जन्मक्रमेत्रवाहमागम्बरूपः, तम्य निर्धारणादिसर्थः ॥ ५ ॥

ण्वं त्रतिषर्भं विचार्य उद्देशस्त्रप्रधमं त्रतिषर्धेन फलामाये मगयतो दातृलामार्व देतुन्येन निस्त्रपदित ।

#### नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

अत्र आद्यफलाभाव इति विवृतम्। आद्येन वा प्रतियन्धेन फलाभाव इत्यर्थः। मन्विति विरोधोक्तौ। आद्ये उद्देगक्तपप्रतियन्धे, भगवतः सर्वसमर्थस्यापि सेवाया अमानसीत्वेन अनाधिदैविकीत्वे तत्प्रयुक्तः प्रभोः फलदातृत्वामाव इत्यर्थः। एतदेव विवृण्यन्ति तदा सेवा नाधिदैविकीत्यादि । तृतीये लौकिकमोगे गृहमेव वाधकम्। गृहमत्र पत्थादिकं विष्णुविहर्भुसमेव त्याज्यम्। अत एवोक्तमाचार्येनिवन्धे 'गृहं सर्वात्मना त्याज्य'मित्यादि ।

एवं फलत्रयं प्रतिबन्धकत्रयं च प्रासिद्धकं निरूप्य एतद्विचारमावस्यकत्वेन वक्तुमुपसंहरन्ति ।

#### अवर्षेपं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोभ्रमः॥ ६॥

(इयं दातृता हरेः यद्दा मित्ततः मदुक्तिर्वा) । सेवा पूर्वोक्ता तत्रयी वा विचिन्त्येत्वर्थः । एतद्दितिरक्तं सर्वे मनोभ्रमः । मिक्तमार्गे विविधसेवाया एव पूर्वोक्तं फलत्रयं नान्यत्, प्रतिवन्यकं चोद्देगादिकमेव न पापादिकं । 'खपादमूलं भजतः प्रिय-स्थे'ति मागवतवाक्यादिति भावः ॥ ६ ॥

नतु भगवदीयैर्नेयं माच्येत्युच्यतां किन्त्वन्यैरेवेत्याशक्काहुः तदीयैरपि तदित्यादि। तदीयैरपि तत् कार्ये पुष्टौ नैव विलम्बयेत्।

कठी देशादीनामसाधकत्वात् तथा । प्रष्टी खितः प्रमुस्तु नैव विस्त्रस्वयेत् । मध्यखैरेवेह तथेति भावः ।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्युपदिशन्ति ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

एतद्भावनेन मनसो मगवतत्त्वपरतायां गुणक्षोभोपि न भवितेति भावः। अत्र खसंमतिरेव मानमाहुः इति मे मितिरिति ॥ ७॥

नन्वत्र काचित् कुतर्ककल्पना उत्पद्येत तदा कथं विचारणीयेत्याशङ्कायामाहुः।

कुमृष्टिरत्र वा काचिद्दृत्पचेत स वै भ्रमः॥ ७॥॥

स्पष्टार्थः ॥ जा ॥

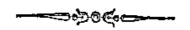
इति श्रीशाचार्यवर्यमतमार्गातुवतिना । सेवाफळं सविद्यति विद्युतं च यथामति ॥ १ ॥

इतिमठेशश्रीनाथभहात्मजगोपीनाथस्रुतलक्ष्मणभद्दविरचितं सेवाफलविवृतिविवरणं समाप्तम् ॥

#### श्रीरुष्णाय नमः ।

# सेवाफलम्।

## विवरणटिपणीसमेतम् ।



श्रीमदाचार्यचरणान् सेवारसफलप्रदान् । नमामि तद्रजोलेशलवस्पर्शसमीहया ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्यचरणैस्त्रिधा सेवा फलत्रयम् । निर्णीतं तत्र मे चोधस्तथाहि कृपयोच्यते ॥ २ ॥

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

याहरी सेवनेत्यस विवरणे सेवाघां फलचयमिति। अयं भावः। भिक्तमार्गे पुष्टिमर्यादाप्रवाहभेदेन जीवेषु भगवदं कीकारिक्षधा । तथापि पुष्टिमार्गफलार्थं यद्भरणं तत्पुष्टौ मर्यादायामेव, न तु प्रवाहमार्गेपीति विवरणे स्फटीकरिष्यत इति। तेषां साधनरूपा सेवापि विधा प्रोक्ता। अतस्ताहशतत्प्रकारकसेवासिद्धौ फलमुच्यते । तिकिमित्याः काङ्कायामुक्तमलौकिकसामध्यमित्यादि । तत्र पुष्टिमार्गाक्षीकृतस्य साधनदशाया-माचार्योक्तप्रकारेण सेवाकरणे मानसीतित्सद्धौ फलं साक्षाद्भगवत्सम्बन्धस्तं मवेदिति। तस्येदमेव अल्गैकिकसामध्यं यदाधुनिकजीवस्य ताहशपूर्णालौकिकैश्वर्यवीर्यादिगुण-पता समं साम्येन रितः रसोद्धोधश्व भवतीति तथोक्तं विवरणे, न हि साधारणस्य ताहशेन महता सममेतत् कर्तु शक्यम्, रसामासहेत्तत्वात्।

नतु पूर्व मानससेवायाः सिद्धिः कयं तत्राहुः अलौकिकस्येति । अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

मानसी सा परा मते'त्युत्तया सा सेवा स्वतन्नपुरुपार्थरूपेयळीकिकस्य प्रमी-दाने परमकाष्टापन्नस्वरूपसम्बन्धामिळापरूपमावदाने सः आद्यः पुष्टिफळरूपः सर्वी-रकृष्टो मनोर्धः सिध्यत्। मनोर्थपदेन प्रेमासिक्व्यसनसंकल्पादिरूपः सन् सिद्धिं प्राप्तीते, फळमम्मुखो मवतीत्यधः। अत एव मनोर्थपदमुक्तम्। इयमेव मानसीतित्सिद्धिः। तदुक्तं 'चेतन्तरप्रमणं मेने'नि। यद्यपि मानससेवासिद्ध्ये तनुजा वित्तना च द्वे अहे, तथापि मुत्यमहं दानम्, यतम्तरकरणेपि यदा दानं मवनि, तदेव तादशी सा भवति, अन्यया मर्यादामार्थायमकानामपि निरन्तरं तरकरणे पुष्टिरूपायां तस्यां को विशेष इति

३ यदानित्रहरण्यां नाम न रापवे तथावि अवगोपाछमः एततदुपन्यासादम्य प्राचीनस्वं निधीयते ।

तद्भावोदये नैव सा भवेदित्यर्थः । तेन तत्करणेषि दानेनैव तादशमावः सिध्येन्नान्ययेति ज्ञेयम्, परन्तु तत्कृतिस्तु सर्वदा कर्तव्या, अकरणे मावः क उद्भवेद्, विषयाभावाद्, अत एवाइमृते ते उक्ते ॥ १॥

ततः किमित्यत आहुः फलमिति ।

फलं वा ह्यधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

तादशप्रचुरमावे सति फलं खरूपसम्यन्यरूपम्, अधिकारः अलौकिकदेहवयो-गुणादिकं भवेत्, तत्राहुः न काल इति । अत्र कालः वयोवस्थादिसमयरूपः नियामको न, भगवदिच्छयैव सर्व ठीलोपयोगि तदैव भवेत्, न कालापेक्षा । ताहशं प्रति मगवतोपि विलम्बासहिष्णुत्वात् ।

एवं पुष्टिफलं निरूप्य मर्यादाफलं निरूपयन्ति । तथा हि, मर्यादामार्गाङ्गीकृतस्य माहात्म्यज्ञानपूर्वकसेवाकरणे भगवति माहात्म्यभावसहितस्रेहेन तदात्मतया सायुज्यं साक्षात्पुरुपोत्तमखरूपे भवेत्र त्वक्षरे । तत्र तदालीकिकदानेच्छाऽभावात् खरूपसम्यन्धा-रमकं फलं न भवेदिसर्थः । यदा पुनः भगवान् कदाचिद् दातुमिच्छति तदा स्वस्तरू-पात् पृथक्कृत्य ताद्यं प्रचुरभावदानं कृत्वा फलं प्रयच्छति, यतोस्मिन्मागेपि दातृत्वामि-श्रायेणैव वरणकार्यत्वात् । एवं भक्तिहंसे स्फुटीकृतं श्रीमत्यमुचरणै भक्तिमार्गीयभक्तकृते-त्यारम्य, अन्नापवर्गवर्त्मनी'त्यन्तम् ।

, न्यार्थित । व्यापिवेकुण्ठस छोकत्वेनाक्षरात्मकत्वादक्षरमुक्तिरेव प्रवाहभक्तिमागेलक्षणकथनेन व्यापिवेकुण्ठस छोकत्वेनाक्षरात्मकत्वादक्षरमुक्तिरेव फले, न तु पुरुषोत्तमसायुज्यम् । अक्षरमुक्तौ तु आद्यफलदानेच्छाऽभावात्तद्यं वरणमेव नास्तीति नाद्यफलसम्भावनेति मर्यादातो हीनत्वमुक्तम् । पुरुषोत्तमसायुज्ये तत्सम्भावना वर्तत इति प्रवाहमक्तिमार्गसेवाफलादुत्कृष्टत्वम् । यत एतत्फलदानेच्छया यद्वरणं तन्मार्ग-द्वये एव, न तु प्रवाहमार्गे, तदप्युक्तं भक्तिहंसे 'विवरणे चास्ति प्रकारद्वय'मिति ।

एवं सेवास्वरूपं साधनफलसहितं मार्गत्रयेपि निरूपितमिदानीं तादशसेवासिन्दौ प्रतिवन्धकत्रयं निरूपयन्ति उद्देगः प्रतिवन्धो वा भोगो वेति ।

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यान्तु वाधकम् ॥ २॥

श्लोकविवरणे सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमित्यदि । एत्रितयनिवारणे त्रयाणां साधनपरित्याग इति विवरणे विवृतम् । तत्रोद्देगसाधनं ठीकिकशोकदुःखादिकम् । तस्य मगवदिच्छाधीनत्व ज्ञात्वा तत्त्यागेन तस्यापि त्यागो भवलेवेति । 'चित्तोद्वेग'मिस्यु-क्तत्वादत्र न विशेषतो विशृतम्। तथा अपरः प्रतिबन्धः। स च डिविधः। साधारणो भगवत्कृत्य । साधारणो युद्ध्या त्याज्यः। युद्धिस्तु यसिन्कृते सेवा-प्रतिबन्धोऽम्चेत् स न कर्तव्य इति विचाररूपयुद्धा त्याज्यः । मगवत्कृतमग्रे विद्य्यन्ति । होकिकमोगस्तु विषयरूपत्वात् घाषक इति तत्साधनवस्तुमात्रलागादेव तत्याग इति तदेव साज्यमित्यर्थः । एवं तत्रयं साज्यमित्युक्तम् ॥ २ ॥

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथापरम्।

एतन्नयाणां साधनपरित्यागेनैव वाधकानां परित्यागो मवतीति शेषः। नतु सेवायां वस्तुमात्रोपयोगात्तत्यागे कथं तिन्नर्याह इत्याशङ्कायामाहुः भोग इति। तत्रापि भोगे एकं ठौकिक त्यजेदपरं नेति शेषः। यतस्तेषां स्वार्थमुपयोगे ठौकिकत्वम्, भग-दर्यमुपयोगे अलैकिकत्वम्, अतः स्वार्थं ते त्याज्याः, भगवदर्यमुपयोज्या इति भावः।

तदनन्तरमवाधकत्वमाहुः निः प्रत्यूह्मिति ।

निःप्रत्यृहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३॥

निःप्रत्यूहमिति प्रतिवन्धरिहत प्रत्युत सावकम् ॥ ३ ॥ एव वावकानां परित्यागे निर्मिप्तसेवासम्भवे तस्यैव भोगस प्रतिवन्धसागे च हेतुं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धे हेतु निरूपयन्ति अकर्तव्यं भगवत इति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वधा चेद् गतिर्ने हि । यथा वा तत्त्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४॥

अस निवरणे भगवत्कृतश्चेत्यादि विवेक इत्यन्तम् । अस्यायमर्थः । यदि भगवतः तत्फलदान न कर्तन्यं भवेत् तदा ताद्दशसेवायां सर्वया सर्वप्रकारेणापि गति-र्नम्यति । तत्र यथा तथा प्रतिनन्यकमेव भवेत्, न तु निर्वाहः । ननु स्वमार्गीयसेवायां तस्य भगवान् प्रतिनन्यं करोतु, परन्तु अन्यमार्गीयसेवायां न करिष्यतीति चेत्, तत्रोक्तं निरिएणे तदा अन्यसेवापि कृता व्यर्थति । प्रवाहादिमार्गेषु कृतापि व्यर्था । यदा यहे कृतेपि प्रतिनन्यक भवेत् तदा यथा तत्त्वनिर्धारो भवेत् तथा । यदा यहे कृतेपि प्रतिनन्यक भवेत् तदा यथा तत्त्वनिर्धारो भवेत् तथा कर्तव्यम् । तत्त्वनिर्धारः कथिसत्यकाह्ययां तिवरणे विवृतम् । आसुरोयं जीव इति । एव तस्य विवेकेन ज्ञानस्थितिरूपमेव साधनं मतम्, यतः पूर्वमासुर एव जीवः । यथासुरदेहन् सुक्तम्लेष्यदिषु कस्यचिदेवजीवत्यात् भगवत्यरता द्रयते, तथासुरजीवस्थापि कदाचिदेव-वशाद्कायद्रक्तसद्वेन सेवायां प्रवृत्तिर्भवति, परन्तु आसुरे भगवतो दातृत्यभावात् प्रतिनन्यकमेव जायते । यतस्तेपामन्यदेव फल्म् । तदे वासुरी योनिमापद्धा इत्यादिनी-कम् । तथापि भगवदक्तसद्वानुमावात् ज्ञानमार्गेषि स्थितिरुक्ता ॥ ४ ॥

त्रापि चेत् स्थितिर्न भवेत्तदा तत्पूर्वोक्तफलियपिणी चिन्तापि सर्वथा त्याज्ये

लाहुः हितीय इति ।

वितीपे सर्वधा चिन्ता साज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

विष्णे ज्ञानिस्यत्यभावे चिन्ताऽभावार्धे द्विनीय इति । तत्र हेतुः । संसारित्रश्रयादिति । स्वस्य पूर्वोक्तसमाररूपस फलसीव निधयात् सा न कार्या, जनमदाशोन्छेद एउति सर्वेषेत्युक्तम् ॥ ५ ॥

९ सम्मितिकोरापाँ नियम्बर्हिनिग्न , अपना विवरणमागस्युटिय इति प्रतिभावि ।

ननु यथा द्वितीयप्रतिवन्धे प्र्वोक्तप्रकारेण आसुरजीवस्य सर्वथा फठविपयिणी चिन्ता त्याज्या, तथा साधारणप्रतिवन्धेषि सा त्याज्या, अन्यथा सा कथं भवेदित्याशङ्का-निरासायाहुः न त्वाचा इति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये याधकं गृहम्।

आद्ये साधारणप्रतिबन्धे दातृता भगवतो नास्तीति न किन्तु वर्तते, परन्तु फलस्य कियञ्जनमानन्तरभावित्वात् तद् भवति । तद्पि प्रतियन्धकं साधारणं निवारियतुं शक्यम् । तेन भगवत्कृत एव तस्मिन् दातृत्वाभावो, न साधारण इति ज्ञेयम् । अतो यस आद्यफलदानार्थ मर्यादयाङ्गीकारः तस्य तथैव सेवाकरणे साधारणप्रतिवन्धश्चेद् भवेत् , तदा तन्निवारणेन सेवानिर्वाहात् पूर्व सायुज्यफलं तदनन्तरं तत्फलं भविष्यतीति सा चिन्ता न त्याज्येति भावः । यस पृष्टौ अङ्गीकारस्तस्य तन्निवारणेन ताद्यतिसद्धौ तत्फरुं भवेदिति सा तथेलर्थः । एवं सति प्रवाहमार्गसेवायामपि सेवायाः साधनदृश्यमानत्वात् साधारणप्रतियन्धे दातृत्वं भविष्यतीति शङ्कानिरासाय आद्यफलाभाव इति विवृतम्। व्याद्यफलस्याभावो यत्रैताद्द्ये प्रवाहमार्गे तद्र्यमङ्गीकार एव नास्तीति नाद्यफलसम्भावना-पीति न दातृत्वम्। सा सेवापि नाधिदैविकी, तत्र पूज्यस्वरूपेपि नाधिदैविकत्वम्, किन्तु निमृतिरूपत्वमिति महद्दैरुक्षण्यात् कुतः साम्यमिति ज्ञेयम् ।

एवं साधारणप्रतिवन्धस्य व्यवस्थामुक्त्वा प्रथमपृत्तो सर्वथा होकिकमोगत्यागा-सम्भवात्, तत्रापि भगवतो दातृत्वामावमाशङ्क्य तन्निवारणाय तङ्कावस्थामाद्धः, तृतीय इति । तृतीये लौकिकमोगेपि दातृता नेति न, यत एतन्मार्गे द्वये तादश एवाङ्गीकारः, किन्तु तत्र मूलमूतं साधनं यदृहं तद्वाधकिमिति तत् त्याज्यमिति शेषः । तत्यागे सर्वथा भोगामावात् अतिबन्धकामावेन तादशभगवद्गक्तसङ्गेन सेवानिर्वाहात् तत्फलमपि भवेदिति भावः । एतदेव विवरणे विवृतं भोगा भावस्तदैवेति ।

अत्र कश्चित्पूर्वपक्षी शङ्कते । तथा हि । स्वमार्गीयपरित्यागस्तु प्रेमासक्तिव्यसनात्मक-मक्ती सत्यां कर्तव्यो, न तु साधनमक्ती । तदुक्तं सन्त्यासनिर्णये 'सन्त्यासवरणं मक्ती' 'अतोत्र साधने भक्ती नैव लागः सुखावह' इति च। तत्र करणे विपरीतफलमपि भवेदि-स्रिप । प्रकृते तु तत्पूर्वमेव भोगाभावाध सेवानिर्वाहाध च त्याग उच्यत इति कथमेक-वाक्यतायां विरोध इव प्रतिमाति ?

तत्रोच्यते । त्रधमं खमार्गीयभक्तिसिद्धौ मुख्यं कारणं सेवा । सा सेवा 'गृहे खिला अच्यावृत्या गृहच्यावृत्यभावे न, प्रत्युत पुत्रकलवादीनां मगवद्र्यमुपयोगेन स्वधर्मतः करणे सिध्येत्, तचेदनुकूठं भवेत्, नो चेत् भजनप्रतियन्यकलेन सर्वात्मना तम्य त्याग एवोचितः । अन्यथा तत्मक्षेन पुत्रकछत्राद्युपमोगे खस्य मजनासम्भवे शरणगतिर्भज्येत, तदा सेवाञ्माये श्रेमासक्तिव्यसनात्मिका मिक्तरिप न मवेत्, तदमावे तन्मार्गीयपरि-त्यागोपि न, तदमावे फलाभाय एव च स्यादिति मार्ग एवो च्छियेत इति । तद्रोगामाय- सिद्धर्य तथा तत्सेवासिद्धर्य च कथनम् , तदनुकृलतद्रहणाभित्रायेणेवेति, न तत्रात्रमः स्वीकारः, सेवामावानुपपत्तेः, साधनमक्तौ निपेधाच । एतदेवोक्तं तत्त्वार्थदीपेपि 'प्रति-क्ले गृहं सजे'दिसनुकूलतत्त्यागाभावाभित्रायेणान्ते प्रेम्णि जाते अङ्गेपि यकित्रित् मोगसापि वन्यकत्वात् तेनैव तन्नाशे सति ततो यथा सावारणप्रतिवन्धनिवारणेन सेवा-करणं तदानं च, त्या छोकिकमोगलागेनापि निर्विधसेवाकरणे स्ति तत्फल भवेदिति ज्ञेयम् । तत्र पुष्टिमर्यादायां भगवति लीलामाहातम्यगुणादिभावेनैव प्रेम भवेत्, न पुष्टि-रीखेति तादशस्य तादशप्रेम्णा कमेण सर्वनिषयत्यागे, ततो तप्तमावेन तदात्मकत्या श्रीकृष्णे सायुज्यं भनेत्, ततो यदा दानेच्छा तदा खरूपात् पृथक्कृत्य तद्भावदाने तत्त-रफलानुभवं कारियण्यतीति मर्यादाङ्गीकारे आद्यफलदानप्रकार उक्तः । तदुक्तं तत्नार्यदीपे 'सर्वत्यागेऽनन्यमाने कृष्णमात्रेकमानसे सायुज्य कृष्णदेवेन शीघ्रमेव ध्रुवं फल'मिति-सायुज्यानन्तरं श्रुवं फलं तदेवेतिभावार्थः । यस शुद्धपुष्टावंगीकारस्तसः तदारम्येव पूर्वोक्त मोगादिप्रतिकूलगृहत्यागेनानुकूलगृहे शिला सेवाकरणे भावात्मिकेव प्रवृत्तिभवेत्, ततो यदा प्रेमासक्तिव्यसनानि मावात्मकतया पुष्टानि भवेयुः, तदा तत्र स्थितौ यक्तिबिक्रीग-सम्बन्धेनापि मावनाश इति तदभावेन तद्विगाहभावपोपादिना पूर्णविरहानभवाधी सन्यास-निर्णयोक्तप्रकारेण परित्यागः सच्यासः आवश्यक उक्तः । अन्यथा क्षणमान भावान्तरसम्बन्धे मानशैथिल्याद् निरहानुमनामात्रात् पळामान इति । ततम्तत्पूर्णानुमने दशमानस्यया प्रति-वन्धरुदेहिनिवृत्ती अलौकिकनत्यास्या तत्फलानुमवी भवतीति पृष्टिमार्गाङ्गीकारे फलदान-प्रकार उक्तः । अत एव मर्यादायां 'मदर्थेऽर्थपरिखाग' इत्यादिना भोगाभारार्थं भगवस्त्रास्पर्थ च सर्वममर्पणरूप एव त्याग उक्तः, न तु सन्यासप्रकारः । यतः संन्यासे तस्य पुष्टभावा-दतोषि ताद्दारेव सम्मोगो मनतीत्युक्तनायकत्वात् । जतः कलौ स सन्यासः पश्चातापाय इति निपेघोप्युक्तिमिद्ध एत । अभेषि त्वयोपभुक्तेषि निरोघो भवतीति । संन्यासस्तु तादश-मकारेवेत्युक्तम्, 'सन्यायवरणं मक्ता'निति मार्गद्वयभेदेन परित्यागस्य मिन्नत्वान कोपि तिरोध इति ज्ञापितम् ।

एव मार्गत्रयमेत्राफलमेदं सागमेदं च निरूप्योपसंहरित अवद्रघेषमिति । अवद्रपेषं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोभ्रमः॥ ६॥

इपं प्रोंका लागप्रैनिरूपिका महिक्तः अचङ्या भाव्या, सर्वेषा सदा, भाव्या कर्तव्या । अथरा अचङ्या यद्यपि स्वरंशन कर्तु न शस्यापि तथापि भाव्या, भारियतु मनिम चिन्तियतु योग्या । तत एउ मर्व मिनिष्यतीति सर्वेषा भर्नृत्यमुक्तम् । आउन्यककरणे हेतुः एनदन्यत् सर्वे मनोस्त्रम एव न तु फलम् । भदुक्तप्रशागितिरिक्तकरणे गर्वोत्रप्रफलाभारो न, प्रत्युत मनसो भ्रम एवेत्यर्थः ।

नतु प्रथ अमः ? सर्वेस्तदेन क्रियने तत्राहुः नदीवरपीति । नदीयरपि सत्कार्य प्रष्टी नय विस्म्ययेत्।

## गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मितः॥ ७॥ कुरुष्टिरत्र वा काचिद्वत्पयेत स वै भ्रमः॥ ७॥॥

तदीयैः पुष्टिमार्गातिरिक्तजीवैः अमसम्बन्धिभिरिष कार्ये तदेव, सर्वत्यागपूर्वकं मदुक्तरीत्यैव भजनं कार्यम् । न क्रियते चेत् तदा अज्ञानाद्रम एव, न तु फलम् । यदि तदीयैरि तदेव कार्य तदा यः पुष्टो स्थितः कोपि मदुक्तप्रकारसेवाकरणजनितप्रेमासिक-व्यसनादिभाववान् स तु विशेषतः क्षणमात्रमपि न विलम्बयेत्, मदुक्तकरणे विलम्बं न कुर्यात् । यदि विलम्बयेत् तदा पुष्टिमावान्तरत्यागामावे विजातीयसङ्गेन भावशैथि-ल्यात् फलामाव एव भवेदित्यर्थः । यतस्तादशस्य स्वरूपव्यतिरिक्तवस्तुमात्रस्मरणसापि फलप्रतिवन्धकत्वम् । तदेवाहुः गुणक्षोभेपीति । अयं भावः । तादशपृष्टिमार्गीयस्य व्यसनानन्तरं विरहानुभवार्थं त्यांगे कृते स्वरूपसङ्गाभिलाषायाः प्राचुर्याद्विगाढभावेन देहप्राणेन्द्रियान्तः करणानि स्वरूपात्मकान्येव भवन्ति, यतः विकलत्वास्वास्थ्यादिकं निरन्तरं भवति तदा ताद्यदशायां मध्ये कदाचित्तस्य भगवछीलागुणादिस्फूर्तिन भवेत्, तदा मनःस्वास्थ्येन भावशैथिल्यात् स्वरूपान्तरायो भवेदित्येव गुणक्षोमः गुणैः कृत्वा मनःखास्थ्यरूपोऽविकारस्तस्मिन्नपि एतदेव द्रष्टव्यम्, फले प्रतिवन्धकमेव, द्रष्टव्यमिति-पदं प्रत्यक्षप्रमाणत्वेनोक्तम् । एतेन लीलागुणस्मरणस्य वाधकत्वं कथं वक्तुमुचित-मित्याशङ्का निरस्ता । एतदेव सन्यासनिर्णये 'ज्ञानं गुणाश्चे'ति वाधकत्वमुक्तम् । एवं सति यत्र खरूपगुणस्मरणेपि फलाभावः, तत्र गृहादीनां प्रतिबन्धकत्वेन सागविलम्ये फलाभाव इति किं वाच्यमिति मावः। अत एव सर्वथा भोगामायस्याग एवेत्याशयेन विवृतावुक्तं भोगाभावस्तदेवति । अत्र प्रमाणं मे मितिरिति । खसैव ताद्दप्रकारकानुभवात् खगितरेवोक्ता । यदि मन्मतिप्रमाणत्वेन य एवं करिष्यति तर्हि तस्य सर्व सुद्वेच भविष्य-तीति भावः । अकरणे वाधकमाहुः कुरुष्टिरिति । अत्र एतत्प्रकारकसेवाफलनिरूपण-रूपमदुक्ती कथं किमिलादिरूपा कुस्टिश्चेदुत्पचेत वै निश्चयेन स अम एवेति सा न कार्येत्सर्थः । करणे सर्वस्वहानिरवेति निश्चयः ॥ ७॥ ॥

एतदिवृतेरथीं यद्यपि विवृतो महचरणेः । तद्पि तदेव हि गूढं दृष्ट्वा भावः स्फुटीकृतः कृपया ॥ १ ॥ सोपि तथेतरथा वा नो जाने सद्भिरीक्षणीयस्तत् । कृपया च मार्जनीयस्तेन ततोहं विमृषणीयश्च ॥ २ ॥

श्रीमदाचार्यचरणे सरोजे मानसे मम । तिष्ठतां विकचे नितं तस्त्रमायोत्र मानुना ॥ ३॥ इतिश्रीमदाचार्यकृतसेवाफलनिरूपणविवृतौ टिप्पणी समाप्ता ॥

### परिशिष्टम् ।

| <b>पृष्ठम्</b> | पह्निः | पाठः             | पाठान्तरम् ।                  |
|----------------|--------|------------------|-------------------------------|
| ધ              | ३९     | सद्विपयकः        | सिद्धिविपयकः                  |
| Ę              | C      | दर्शनसेवायाम्    | दर्शने सेवायाम्               |
| Ę              | २२     | अठौकिकसाधन       | अठौकिकमोगसाधन                 |
| v              | ષ      |                  | क्रोऽठौकिकथा। तय ठौकिकस्याज्य |
|                |        | r                | एव । प्रतिवन्घो द्विविधो ।    |
| C              | २५     | द्रवाद्स्य       | द्रवश्चा                      |
| १९             | ३      | प्रयत्नसम्भवेन । | प्रयत्नासम्भवेन <b>।</b>      |
| २२             | १९     | तद्वैयर्थ्य-     | तद्वैयर्थ्य-                  |

श्रीविष्ठभगोखामिनां टीकाया मुद्रणानन्तर प्रमुक्तपयास्मामिस्तेषां टीकायाः द्वितीया प्रतिः प्राप्ता । सा टीका श्रीविष्ठभगोखामिमिः पुनिर्लिखिता, इति प्रतिमाति । तन्मध्ये तैः प्रथमटीकापेक्षया केषु केषु स्यलेषु किञ्चिद्धिक लिखितम्, तद्य वाचकानां जिज्ञासान्त्रसर्थं अन्यरक्षणार्थं चावतायते ।

पृष्ठ २३, पिक्क १२, सर्वाभोग्यसुधानन्तरिमदमधिकं वाचनीयम्—'फलरूपापीयं भगवता साधनतामापादितेति वेणुगीते निरूपितमतोऽलोकिकत्वम् ।'

पृष्ठ २३, पिंक २४, सेवोपयोगिदेहो इत्यसानन्तर 'इति यस देहस्य सेवायामेवोपयोगः, अन्यदावयवा अन्नकटा एव स इत्यर्थः । यत्र स्वरूपानन्ददानम्, तत्र फलत्रयमिष, यत्र धर्ममृतानन्ददानम्, स्वयमन्नधानीमृय, तत्र फलद्वयम्, यत्र स्वन्नाधान्येन धर्ममृतानन्ददानम्, तत्र सेवोपयोगिदेहमात्रदानमिति ज्ञेयम्' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २३, पिक्क २७, ठभन्ते-इत्यसानन्तरं 'इमान्येव फठरूपात्मनिवेदनसस्य-दास्यानि ज्ञेयानि' इत्यविकम् ।

पृष्ठ २४, पित ३, भोगः इत्यस्माननारं 'मगवदुपयोगिवस्तुपरतायाः प्रति-वन्यकत्वामात्रादत्र यद्यम् उनाक्षेतिस्ठोकव्याख्यातः सर्वथा मगवन्तमप्रपन्नः अन्यपदार्थो ज्ञेयः। अप्रपन्नोननुगतो मगवदनुपयोगीति यात्रत्। नवरत्ने चित्तोद्वेगिमसम्मासो चित्तम्य पुत्रादिपरता उद्वेगपदार्थो निरूपितः । अन्यपरतेतियातत् । तद्यायेन प्रयमपीदं चेयम् ।' इसिषकम् ।

पृष्ठ २४, विहः ५, म्टार्थः—इत्यस्यानन्तरं 'तत्र द्वयं साक्षासद्वाधकं प्रतियन्ध-रूपम्, एकं च तदाधारम्य साधनम्य पाधेन पाधकमिनि भेट्टो ह्रेयः । सामर्घ्यम्य पाधकपनेन मामर्घ्योत्पत्तेः प्रमेनत्सम्मये सामर्घ्यं नोत्प्रवेतेनि मिद्धमेपेति मानः । नन्दस्र तथानिरूपणान्निवेदनपदार्थनाशामावेपि तद्वाधस्तु स्यादिति तुशब्दः । तेन जन्मान्तर-व्यवधान भवतीति नियन्धे निरूपितमिति भावः । सामर्थ्यवाधश्च तद्वेतुम्ताभ्यासवाधेन सेवानभ्यस्ता भवतीत्यर्थः ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क ७, ठौकिकभोगानाम्—इत्यस्यानन्तरं 'वाधकत्वात्तत्साधनपरि-त्यागः कर्तव्यः । मनोदेहेन्द्रियाणि च भगवदसम्बन्धिषु न प्रवर्तनीयानि । तथा सित तेषां तत्परता भवति 'विषयान् ध्यायतश्चित्तं विषयेषु विषज्ञत' इति वाक्यादिति भावः । साधन-परित्यागं विवृण्वतो' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क १२, भोगः—इत्यस्तानन्तरं 'छौिकिकस्त्याज्य इति। सिद्धान्त-रहस्योक्तप्रकारेण यथासम्भवं भगवदुपयोग सम्पाद्य भोगः कर्तव्य इत्यर्थः। प्रतिबन्ध इति। श्रवणकीर्तनादिना हरिश्रेद्धदय निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहिति। एव जाते ततः कार्यान्तरवशाजाता तनोरन्यपरता साधारणः श्रतिबन्धः। क्रियमाणेपि श्रवणकीर्त-ततः कार्यान्तरवशाजाता तनोरन्यपरता साधारणः श्रतिबन्धः। क्रियमाणेपि श्रवणकीर्त-नादौ हरिश्रेन्न निविशेत्तदाभ्यासो न भवति। तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-कृतप्रतिबन्धः।

पृष्ठ २४, पिक्क १३, विभावनीयेत्यर्थः—इत्यस्यानन्तर 'बुद्धिर्वा तत्र न स्थाप-नीया । यलकरणेपि तदनुचिन्तन न कर्तव्यिमत्यर्थः । अठौकिकमोगो न त्याच्य इत्या-श्योनाहुः अस्टीकिकेति ।' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क २०, प्रतिवन्यः—इत्यस्यानन्तर 'ध्रुवस्य गता भक्तिः कुवेरेण सिद्धेति चतुर्थस्कन्ये निरूपितं तथात्राप्याशङ्का नेत्यादुः तद्ति' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क २२, बोध्यम्—इत्यस्यानन्तर 'नत् दुरदृष्टनाशनार्थं कात्यायनीपृष्ठित कात्यायनीपदिनक्तां सुबोधिन्या निरूपितम्, दुरदृष्टसः भगवत्कृतप्रतियन्थत्व न्य
पृष्ठित कात्यायनीपदिनक्तां सुबोधिन्या निरूपितम्, दुरदृष्टसः भगवत्कृतप्रतियन्थत्व न्य
तन्दै निरूपितम्। यदि भगवदि च्छयैवेति। स्वेच्छामप्येतदृतुगुणां करिष्यतीति च।
तया च कथमन्यसेवानैयर्थ्यमित्यत आहुर्त्यमिति। ठीठास्थेषु रसिवशेषानुभवार्थं भगवता
तथा च कथमन्यसेवानैयर्थ्यमित्यत आहुर्त्यमिति। ठीठास्थेषु रसिवशेषानुभवार्थं भगवता
प्रतियन्धः सम्पाद्यते न त्वासुरत्वं तेषु। आधुनिकोय त्वासुर एव भगवता प्रतियन्धयुक्तः
प्रतियन्धः सम्पाद्यते न त्वासुरत्वं तेषु। आधुनिकोय त्वासुर एव भगवता प्रतियन्धयुक्तः
प्रतियन्धः सम्पाद्यते न त्वासुरत्वं तेषु। आधुनिकोय त्वासुरः एव भगवता प्रतियन्धयुक्तः

पृष्ठ २५, पिक्क १७, वाधकत्वाभावात्—इत्यस्यानन्तरं 'निद्यमानमप्यदृष्टं तस्य दुर्वलम् । अत एव प्रारव्धभोजनार्थं प्रभुधेद्विलम्नतं इत्युक्तम् । लोकनेदस्यास्थ्य हरिनं करिप्यतीति चोक्तम् ।' इत्यधिकम् ।

| रप्पतात | । सारक्षर । | 4/10.00 | 0.0 | 377          |       |
|---------|-------------|---------|-----|--------------|-------|
| पृष्ठ   | 37          | पक्षि   | ११  | <b>दढाद्</b> | हठात् |
| 20      | • •         |         | २८  | सा           | स     |
| 35      | ३२          | 37      | 38  | निवरणे       | चरणे  |
| "       | ९५          | 75      | 7.5 | 17777        | 757   |
| 27      |             |         |     |              |       |

### Edilars' Note.

Sevaphala is the last and the most important of the famous Sixteen small Sacred Books of Shri Vallabhacharya. It clearly states the three sorts of realisations, according to one's 'adhikara,' viz., (1) spiritual power, which, going beyond the world, obtains a vision of God, and enjoys indescribable bliss with Him, or (2) Sayujya with Purushottama or the last (3) a body fit for service of God in Vaikuntha, Gokula etc. A detailed description of all these, and also of hindrances in their way will be found in the Sanskrit introduction and the commentaries.

It gives us very much pleasure to note that we have been able to collect all the rare commentaries yet known on this important work,—we hope the last one is of Shri Vrajanathaji, and to publish them all together. Moreover, we have secured several copies of many commentaries, and it gives us great satisfaction to find that our printed texts have become much better than the oldest manuscripts in our possession, on account of comparisons with and necessary corrections from other manuscripts of the same texts. Elsewhere we have noted various extra passages which we found in some Mss., after the text was printed; we have noted only those readings which gave quite different meanings and we have refrained from adding unnecessary 'other' readings.

We smeerely thank all who have kindly supplied us with these extremely rare Mss The first among these is Pandit Gattulalaji's Library from which we got a large collection and we are highly obliged to Sheth Tribhuvandas Varjiwandas and Mr. Kashidas Dalal who allowed us the use of the same. Next Dr. S K. Belvalkar M. A., Ph. D. favoured us with a loan of several Mss., including the extremely care one of Jayagopala Bhatta from the Govt. collection in the Deccan College. Shri Vallabhalalji and his Shastri Madhavji also supplied us with several Mss. Mr. Utsavial Sankalchand also gave us one rare commentary and Mr. Tansukhram Suryaram also gave us some Mss. Mr. Lallubhai Chhaganlal gave us the use of his block of the photograph of Shrimadacharyaji. To all these, we offer our heartfelt thanks. H. H. Shri Jivanalalji Maharaja of Porebunder has put us under a deep debt of gratitude by supplying us with the necessary zeal and funds, without which this work could not have been published. We are also indebted to the manager of the N. S. Press for printing this work within eight weeks. With feelings of joy, we offer this fruit of our labour of love, at the Lotus Feet of Lord Krishna.

19th December 1916.

M. T. Telivala. D. V. Sankalia.

# Printed by Ramchandra Yean Shedge, at the Nirnaya-Sagar Press, 23, Kolbhat Lane Bombay.

Published by Mulchandra Tulsidas Telivala B. A., LL. B., Vakil, High Court, C. P. Tank Road, Girgaon Bombay.

## श्रीमह्हभाचार्यचरणप्रणीतः

# संन्यासनिर्णयः।

## अप्टविवरणसमेतः।

## गुर्जरानुवादसहितश्च।

|                         | પ્રજ્ઞ- | हर.                     |
|-------------------------|---------|-------------------------|
| १ श्रीमद्रोङ्खनायानाम्  | 9       | ५ श्रीगोपेश्वराणाम् ४१  |
| २ श्रीमद्गयुनायानाम्    | 18      | ६ धीपुरपोत्तमानाम् ५७   |
| ३ श्रीगोङ्ग्होसवानाम्   | २२      | ७ काकाधीवलुभानाम् ७२    |
| ४ चाचाश्रीगोपेश्वराणाम् | ••• २९  | ८ चाचाश्रीगोपैशानाम् ८१ |

श्रीदामपुरीस्थश्रीमद्रोस्यामिश्रीवद्धभात्मजश्रीजीवनलालचरणसम्पूर्णसाद्द्राय्येन श्रुपुरस्य मूलचन्द्र तुलसीदास तेलीवाला बी.ए., एल्एल्.घी.,वकील दाद कोर्ट, सुरतिस्थ धैर्यलाल बजदास सांकलीया, बी.ए., एल्एल्. बी., वकील हाद कोर्ट, इलेताम्यां संशोध्य गुम्बापुर्यो 'निर्णयसागर' मुद्रणालये सुद्रयित्या प्रकटीकृतः ।

धीनतमान्दा ४४०. सन्त् १९७४.

मुल्यमेर मुद्रिका.

Library, through Sheth Tribhuvandas and Mr Kasliidas Dr S K. Belvalkar gave us all the Mss of these tikas from the Government collection of the Deccan College Mr Tansukhram Manassukhram gave us the Mss from Shastri Bhailals collection in the Dahilakshmi Library of Nadiad, Siree Jeevanalalajee, Siree Govardhanlalajee, Siree Vallabhalalajee, Siree Vrajratnalalajee, Goswaminee Siree Krishnapriyajee, Sastri Kalyanjee, Sastri Bhadrashankar, Sastri Vasantram, Keertankara Baladevadas, Mr Natvarlal Itchharam Desai of the Gujarati Press, Mr Vadilal, Secretary to the Vaishnava Parishad, all were kind enough to give the Mss in their possession. We take this opportunity to thank them all, and request them to continue their support in this very important and useful work.

In making and comparing copies of these tikas, we were greatly helped by Messrs Chandulal Chunilal Shah, Vrajacharidas Maganlal Shah, Utsavlal Ram Lrishna Pandya, Dhairyalal Kashinath Pandya, Fulchand Vithaldas Shah and Mohanlal Narottamdas Shah, B. A. It was chiefly due to their hard and disinterest ed work and particularly to the goodness of Utsavlal Pandya who gladly gave us all facilities for work at his place at Anand, that the Sannyasa Nirnaya was ready for the press, before the Nirodha Lakshana was finished. We sincerely thank them, and hope they will continue to give their valuable help. Like Sevaphala and Nirodha Lakshana, this work also is printed from the funds supplied by Goswami Sree Jeevanalalajee of Porebunder, and our sincere thanks are due to His Holmess.

With feelings of 103, we offer this fruit of our labour of love at the Lotus-feet of Lord S ree Krishna

Bomban, March, 1918

Mûlachandra T Telivala Dhirajlal V Sanklia

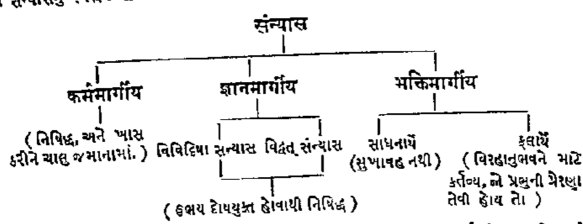
## लाॡभद्दकतसंन्यासनिर्णयशङ्कानिरासः ।

हरिस्त्र न शक्तीति कर्तुं वाधां इतोऽपरे । अन्यथा मातरो बालान् न स्तन्येः पुषुषुः बचित् ॥

हरि. अत्र विरहानुभवे बाघा प्रतिवन्धं वर्तुं न समोति, न समर्थो भवति । अपरे कालादयः इतः करियन्तीस्थं । ननु वर्नुमक्तुंमन्ययाक्तुं समर्थस्य भगवतीसामध्यंवधनं सर्वेद्याखिक्द्विनिसाहर्षं परिहान्तो न भगवतः शिक्युन्ताप्रयुक्तमसामध्यंमपि तु भक्तवात्मस्यकृतिनिति दशन्तेनाहुः—अन्यपे सादिना । मातर बालान् स्वन्यरेव पुपुषुः । अन्यया अन्यप्रकारेण न पुपुषुरिस्थं । यथा पुत्रवात्सस्य पर्वान्ता गवां मातरो बालानां स्वनदानेनेव पोपणं हितस्य चत्र , अन्यया प्रकारान्तरेण न चक्तु , एवं व्रद्याद्विमास्य व्यवस्थितं, तथा भगवानिष भक्तवात्स्यपरवद्यो भक्तस्य परमेष्टरूपं विरहानुभवं शाधयितं, वर्षामान्यस्य प्रतिवन्ध करोतीति मात्र । वेदिरवप्र बाहान् न सन्यं प्रयोगिति वसुमुनितं, न ति विरव्यवात् । सत्र । पूर्वोक्तिसाद्य प्रत्यवात् ।

## संन्यासनिर्णयना सम्बन्धी कांइक.

ધાડરા મન્યમાંના સેવાક્લ અને નિરાધવસણ સુદ્રિત કરીને વૈષ્ણવાને નિવેદન કર્યાં છે. હવે સંન્યાસનિર્ણય તેવી જ રીતે અષ્ટ વિવરણસદ્ધિત અને ગુર્જરાતુવાદસહિત પ્રકટ થાય છે. સંન્યાસનિર્ણય મન્ય શ્રીમદાચાર્યજીએ નિજસેવક નરહિર સન્યાસીને સંન્યાસનું શુદ્ધ સ્વરૂપ ઉપદેશવાને પ્રકટ કર્યો છે. આ સંન્યાસનું સ્વરૂપ નીચે પ્રકારે સ્પષ્ટ થાય છે.



અર્યાત, કર્મમાર્ગ વા જ્ઞાનમાર્ગમાં સન્યાસ લેવા અયુક્ત છે, ન્યારે લક્તિમાર્ગમાં સાધનસિદ્ધયર્થ પણ સુખદાયક નથી. અનન્ત વર્ષથી પ્રસુના આપણને જે વિયોગ થયો છે, તે વિરહના કરેશાનન્દના અનુસવને માટે જો પ્રસુપેરણા થાય તાે તેવા સંન્યાસ ઇષ્ટ છે; નહિ તાે આચાર્યજીએ દર્શાવેલી પ્રણાલિકાથી તનુવિત્તની સેવા જ કરીને સ્વમર્યાદામાં રહેશું. આલું આ ગ્રત્યનું સુર્ધ તાત્પર્ય છે.

આ ગ્રત્યમાં આઠ દીકાના સચહ કર્યા છે:— ૧ શ્રીગાકુવનાયજી, ૨ શ્રીરધુનાયજી, ૩ શ્રીગાકુવાન ૧ ત્રાગાકુવાન ૧ શ્રીગાકુવાન ૧ ત્રાગાકુવાન ૧ ત્રાગાકુવાન ૧ તે દેવા માં કરે છે. ૧ શ્રીપાર પાત્ર માં મારે ૧ મારે ૧

પડિત ગઢ્લાલના પુસ્તકસમઢ, નહાયાદની ડાહીલકમાં પુસ્કાલયસ્ય શાસ્ત્રી ભાઇલાલના સંત્રઢ, ઉજ્ઞનકાઢિજમાંના સરકારી સમઢ, ગુજરાતી પ્રેસના સંપદ, બ્રામદ્વેષ્ણવ પરિષતસમઢ, શ્રીનદ્વેભલાલછ, શ્રીજનલાલછ, શ્રીગ્રહનલાલછ, શ્રીગ્રહનલાલછ, શ્રીગ્રહનલાલછ, શ્રીગ્રહનલાલછ, શ્રીગ્રહનલાલછ, શ્રીગ્રહનલાલછ, અને કોર્લનકાર અલદેવદાસ તરફથી આ મન્યનું સાહિલ અમને શાસ્ત્રી ભદરાંકર, શાસ્ત્રી દલ્યાણુછ, અને કોર્લનકાર અલદેવદાસ તરફથી આ મન્યનું સાહિલ અમને મળયું છે. આ સર્વનો તેમની નિરપેક્ષ સાહાલ્યમાંદે અમે અત કરણુથી આભાર માનીએ છીએ.

પુસ્તક તથા દીરાઓ તિખનમાં ઉત્સવલાય રામકૃષ્ણ પંચા, ચંદુલાલ ચુનીલાલ સાહ, લજચરીદાસ મગનલાલ શાહ, ધીરજલાલ કાશીનાથ પચ્ચા, કુલચદ વિકુલદાસ શાહ, મોહનલાલ નરાત્તમદાસ શાહ મગનલાલ શાહ, ધીરજલાલ કાશીનાથ પચ્ચા, કુલચદ વિકુલદાસ શાહ, મોહનલાલ નરાત્તમદાસ શાહ બી. એ વગેરેના ઉત્સાહપૂર્વક નિરુપધિ પરિકામ પણ ધન્યવાદને પાત્ર છે. આણુદના અમારા મિત્ર ઉત્સવલાલ રામકૃષ્ણ પચ્ચાએ અમને કાર્ય કરવાને સર્વ પ્રકારની અનુકૃલતા પાતાને લાં કરી આપી ઉત્સવલાલ રામકૃષ્ણ પચ્ચાએ અમને કાર્ય કરવાને સર્વ પ્રકાર વિસ્મરણીય નથી આ મન્ય આઢલા સ્વલ્ય ત્યાં તેથા લગવદીય માતીલાઇના ઉપકાર વિસ્મરણીય નથી આ મન્ય આઢલા સ્વલ્ય સમયમાં, પ્રતિખધા હોવા હતાં, શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રચરણકમલમાં અર્પવાને અમે શક્તિમાન્ થયા હોએ, તેનું સમયમાં, પ્રતિખધા હોવા હતાં, શ્રીકૃષ્ણચન્દ્રચરણકમલમાં અર્પવાને અને નિસલીલાસ્ય મહાનુલાવી- મુખ્ય કારણ ગારવામિશ્રીજીવનલાલજનું નિ સંકાય દ્રબાદિનું સાહાય, અને નિસલીલાસ્ય મહાનુલાવી- મુખ્ય કારણ ગારવામિશ્રીજીવનલાલજનું નિ સંકાય દ્રબાવ જ છે.

મુળઈ, વસન્તાત્સવ. ૧૯૭૪. મૂલચન્દ્ર તેલીવાલા. મૈર્યલાલ સાંકલીયા.

## यन्थसङ्ग्रहपरिचयः । **'**

- १. सर्वविवरणाधारतः संन्यासनिर्णयो सुद्धितोस्माभिः, तत्र विद्यमानाः पाटमेदा अपि दर्शिताः।
- २. श्रीमद्रोकुलनाथप्रकटितविवरणस्य दशपुष्तकान्युपलब्धानि । तत्र एकं श्रीवल्लगलालानां सुदं प्राचीनं सं० १७३५ आश्विनशुक्कपञ्चम्यां लिखितम् । द्वितीयं श्रीवजस्तानाम्, नृतनम् । तृतीय श्रीजीवनलालानां न्तनं प्राय<sup>.</sup> शुद्धम् । चतुर्थं श्रीनृसिहलालतनयश्रीगोवर्धनलालानां प्राचीनं, बायः शुद्धम् । पञ्चमं गोस्वामिनीश्रीकृष्णिवियाभिर्देत्तम् । पष्टं पं० गट्ट्लालसङ्गहतः प्राप्तं, प्राचीन प्रायः शुद्धम् । सप्तमं 'गुजरातीप्रेस'सङ्गहतः भाष्तम् । द्वयं स्तम्भतीर्थस्थशास्त्रिभद्गशङ्करस्य । दशमं श्रीमद्वेष्णवपरिपत्सङ्गहतः प्राप्तम् ।
- ३. श्रीमद्गद्यनायप्रकटितविवरणस्य पुस्तकद्वयमुपलब्धम् । एकं पं गद्वलालसङ्गहतः प्राप्तम्, प्राचीनं शुद्धं च । द्वितीयं श्रीजीवनछालानाम् , नृतनं प्रायः शुद्धम् ।
- ४. श्रीगोकुलोत्सवप्रकटितविवरणस्य गुस्तकत्रयं प्राप्तम् । द्वयं पं० गट्टूलालसङ्ग्रहस्यम् , एक प्राचीनं, शुद्धं च । द्वितीयं नृतनमशुद्धं च । नृतीयं 'गुजराती मेस' सङ्ग्रहतः त्राप्तम्, प्रायः शुद्धम् ।
- प. चाचाश्रीगोपेश्वरकृतटीकायाः पुस्तकमेकमेवोपलब्धम् । प्राय.शुद्धं, परन्तु कचित् सन्दिग्धम् । इदं पुर्मकं श्रीद्वारकेश्वराणां, संवत् १८१० वर्षे लिखितं, पं० गदृलालसङ्गहतः प्राप्तम् । नैवेयं टीका श्रीधनश्यामतनयचाचाश्रीगोपेशानाम् ।
- ६. श्रीगोपेश्वरकृतविवृते: गुम्तकत्रयं प्राप्तम् । एकं शास्त्रिवसन्तरामतः प्राप्तम्, संवत् १७२३ आधिनामाबास्यायां छिस्तितम् , शुद्धम् । द्वितीयं पं॰ गद्गूलालसङ्ग्रहतः प्राप्तम्, प्राचीनं प्रायः शुद्धम् । तृतीयं श्रीमद्वेषणप्रपरिषत्सद्भद्दतः प्राप्तम्, नृतनम् ।
- ७. श्रीमत्पुरपोत्तमप्रकटितविवरणस्य पुस्तकचनुष्टय शासम् । एकं 'डक्न कॉलेज' हस्रलिबि-तसद्भहस्थम्, प्राचीनमतीषशुद्धम् । इदं पुलकं श्रीमःपुरुपोत्तमिनिजहस्ताक्षरैः शोधितमित्रयसाकं प्रतिभाति, ष्वचित् षचित् विवरणे शुद्धितिताः फक्किका हरितालेन सुरुवा, नृतना अधिकाः शुद्धाः फिकाः निवेशिताः । अत्र पत्रह्यं शुदितम् । द्वितीयं पुम्तकं श्रीजीवनलालानाम्, न्तनं, प्रायः शुद्धम् । मृतीयं श्रीमद्वेष्णवपरिपत्सद्भहतः शासम्, न्तनं, न केनापि वाचितं शोधितं या। चतुर्थं श्रीवहमलालानाम्, नृतनं, अशुद्धं च । अस्मिन् पुम्नके कचित् कस्पिताः पाठा निवेशिता रष्टाः । श्रीपुरपोत्तमकृततिद्विवरणे अन्ते 'पथाविधि संन्यामं गृहीस्वा, अरेलग्रा-मात् वाइयामागत्। इति विद्यमानेषु असाद्दृष्टेषु पुस्तकेषु धर्तते । श्रीवृत्तभलालतः प्राप्ते पुस्तके 'यथाविधि नारायणेन्द्रनीर्थतः संन्यामं मृहीरवे'त्यादि वर्तते । अत्र 'नारायणेन्द्रनीर्थत' इत्यधिकं केन कृतं, कुतः कथमागतम्, तप्त निश्चीयतेऽस्मामिः । एतदीत्या विष्णुम्वामिपरम्परासमर्थनं उ तस्या यायात्तध्यं किथिलीकरोनीस्यविवादम् । श्रीमखुरपोत्तमकृताचार्यवरित्रोपन्यासः श्रीद्वारवेश्वर-कृतिशिक्षाश्चीकविषाणेष्यामि, तमापि 'नारायणेन्द्रतीर्थत' इति म शिवते । एतेन चैन केनविदः धमशुद्धः पाटः श्रीपुरयोत्तमकृतविषरणे निशिष्तः, तेन साइसमेष कृतमिति सन्यामहै ।
  - ८. श्रीवत्तभव्तरीकाया पृथमेष पुमकमुपसम्धम् । प्राचीनमनीवशुद्धम्, श्रीवत्तभलालानाम् ।
- ब् श्रीधनद्यामतनयचाचाश्रीतोषेदाष्ट्रतटीकायाः पुष्टारचतुष्टयमुप्रत्येषम् । एकं भाईलालशी-क्षिणः, तमसुष्वरामः मद्तमम्, प्राचीनम्, मुद्रम् । द्वितीयं पं • महूलालमङ्गहतः प्राप्तम्, प्राचीऽमुद्रम् । पुणकरूपं श्रीमज्ञाताम्, क्षप्रमापि मृतनम्, पूर्वः शीथितावाध्युद्धम्, दिनीयमञ्चम् ।

अस्य विवरणस्य यद्यपि गुलक्ष्यगुष्ट्यगुष्ट्यग्रमम्मानिश्वपापि सर्वाण्यपि शामरहितानि, असः कः महानुभावतिष् विवालं प्रकटिननिति नविश्वेतुं प्रथमं वयमण्यताः । भाषानाभ्येनेयं टीका चाचाधीमोपेशामासेवेलकाकं हरि प्रतिक्षण स्युतिमम्। गुनश्चित्रणभाषायाः साम्यं असम्मुदितचाचा-

श्रीगोपेशकृतसेवाफलनिरोधलक्षणविवरणाभ्या सहात्यन्तं वतेते । श्रीपुरुपोचमकृतेवद्विवरणोपन्यासेन निःसन्दिग्धतयेदं चाचाश्रीगोपेशानामेवेति निश्चीयते । विशेषं तु प्रसंगादक्ष्यत इति ।

असिन् पुरुक्तसञ्जये पं॰ गट्ट्लालसंस्थायाः 'कार्याध्यक्ष काशीदास नारायणदास दलाल, बी. ए., एल. प्ल. घी., मुर्ययप्रधिशेष्ठीत्रभुवनदास,' इत्येतेपां महत्युपकृतिः । गोस्वामिश्रीजीवनलालानां, गोस्वामिश्रीतृसिंहलालतनयश्रीगोवर्धनलालानां कत्याणशाखिणश्च, गोस्वामिश्रीवल्लभलालानां, गोस्वामिश्रीवज्ञसलानां, गोस्वामिश्रीवज्ञसलानां, गोस्वामिश्रीवज्ञसलानां, गोस्वामिश्रीवज्ञस्तानां, गोस्वामिश्रीवज्ञस्तानां, गोस्वामिश्रीवज्ञस्तानां, गोस्वामिनीश्रीकृष्णप्रियाणां, यलदेवदासस्वापि महत्युपकृतिः । शास्त्रिवसन्तराम हरिकृष्ण, शास्त्रिभवञ्चहर जयशङ्कर, तनसुस्तराम मनःसुस्तराम विपाठी वी. ए., वट-वरलाल इच्छाराम देसाईः वी. ए. डॉ. एए. के. चेलवलकर. एम्. ए., पी. एच. डी., इत्येतैः सहप्रमाचितहालितितपुस्तकप्रदानेन वयमत्वन्तमनुगृहीताः । श्रीमद्वैष्णवपरिपन्मिश्रवाडीलालस्वापि तन्येवगिष्ठातिः । 'चन्तुलाल द्वासिलाल शाह, वज्ञचरीदास मगनलाल शाह, उत्सवलाल रामकृष्ण पण्ड्या, धर्यलाल काशीनाथ पंड्या, फुलचन्द विद्वलदास शाह, मोहनलाल नरोत्तमदास शाह. वी. ए.' इत्येतेषां पुस्तकलिसने महत्युपकृतिः । अस्य यावव्याप्यविवरणसमेतस्य संन्यासिनर्णयस्य गुद्रणव्ययो गोस्वामिवर्यश्चीतिनस्वलेखं सहप्य कृत इति तेपागुपकृतिं वयं सविनयं सरामः । प्रार्थमामहे चान्येपि गोस्वामिनः श्लीमन्तो वेष्णवाश्चैमानगुकुर्युरिति । एतेषां गोस्वामिवर्याणां कृत्ययेव संन्यासिनर्णयोष्ट-विद्यालसमेतः सुद्वितः साम्प्रदायिकानां सुगमो भविष्यतीति ।

#### विवरणकृतां परिचयः।

- तन्नादी श्रीमद्वलभाचार्यप्रकटितः संन्यासिनिर्णयोष्टिनियरणसमेतः सम्भुद्यते । स्वीयानुप्रहा-थेमाचार्यः स प्रकटीकृत इति । श्राचार्याणां प्रादुर्भावस्तु १५६५ वर्षे चेत्रकृष्ण एकाद्द्रमां रिवासरे । तेषां चरित्रादिकं तु साम्प्रदायिकवार्तादिषु प्रसिद्धमिति नेह विस्तरः । पोडशप्रन्थेष्वयं संन्यासिनिर्णयश्च-तुर्देशसङ्ख्यां भन्नते ।
- २. प्रथमं मुद्रितं विवरणं श्रीमद्रह्मानाम्, श्रीमद्रोकुछनायानाम् । श्रीमद्गीकुछनाधास्त श्रीमद्विष्टरेश्वरमभुचरणानां चतुर्धसूनवः मार्गशीर्पशुद्धससम्यां १६०८ वर्षे काशीसमीपस्थारेलप्रासे प्रादुर्भुताः । पौपकृष्णनवस्यां १६९७ वर्षे श्रीमदोकुष्ठे सिद्धि गताः । श्रीमत्रभुचरणलालेषु इमे श्रांत-प्रसिद्धाः । चित्रपादीनां संन्यासपापण्डिनां सुखमर्दनं कृत्वा मोगलराजजहांगिरं च वशीकृत्य स्वमार्ग-् रक्षामेत एव कृतवन्तः । निजमहायत्नेन सतां कण्ठे माला च तरेव सुरक्षिता । ताताज्ञेकपरायणस्वं सु तेपामतीय प्रसिद्धम् । श्रीमदाचार्यप्रकटितश्रीमङ्गागवतसुबोधिन्याः विशेषप्रचारस्तु तैरेव कृष्तः, अत-स्तेषां 'श्रीसुबोधिनीप्रवर्तका' इति नामापि प्रसिद्धम् । निजश्रीहसाक्षरयुतश्रीमसुबोधिनी कप्रद्रवणके श्रीबहेनजीराजगृहमञ्जनाष्यलद्वरोति । साम्प्रदायिकवार्तोदीनां प्रकटीकर्तारोपि ते एव । स्वसम्प्रदायस्य अचारार्थं अष्ट्रवर्थं च गुर्जरभूमिरनेकवार स्वचरणनिक्तिकोभिनैः पविश्रीकृता । दक्षिणे पुण्यपसम्वर्थ-न्तमेकवार सदर्थमेव पताः, परन्तु वजत्यान् कृष्णमेमरसान्धिकारिणः दृष्ट्वा ततो न्यवतेन्त। दृक्षिणात्याः 'भेंसा' इत्युपहासस्तरेव इतः । तद्वावांप्रसद्गादिषु च प्रसिद्धः । श्रीसर्वोत्तमन्त्रोत्रश्रीवस्त्रमाष्ट्रकसिद्धा-न्तमकाविद्यप्रियवाहमपीदासिद्धान्तरहस्यान्त करणम्योधचतु श्लोकीविषेकधेपीधयभक्तिवर्धिनीत्यादीनां प्रन्यानां विष्टृतयः तेषां नयनगोचरीभवन्ति । अस्पन्मुद्रितसेवाफले अन्तिमं नामरहित विषरणमि तेषामेचेति तत्कृतधीसर्वोत्तमन्त्रोत्रदृष्टकीकोपन्यासात् शायते । 'तिवृधेखाः' इत्यस्य विवर्णे प्तत्सेवा-फलविजरणस्योपन्यास्य वर्तते । श्रीकल्याणभट्डनकछोछे व्यासास्यर्धागोपासदासङ्गतमाराजसङ्ग च तेयां चरित्रादिकं सुविस्तृतम्, विशेषनिशासुभिस्त्रैवावलोकनीयम् ।
- २. द्वितीयं सुद्रितं विवरणं श्रीमद्रश्चनाथानाम् । एते श्रीमद्रश्चनाथास्तु श्रीमद्विष्टलेश्वरप्रभुत्तरः णानां पञ्चमस्नवः कार्तिकशुरुद्वादश्यां १६११ वर्षे प्रादुर्भृताः । तेम्यो विद्यादानं श्रीमद्रोक्तनार्थः कृ-सामिति परम्परातो सायते । सद्देशे च रसाव्यिकान्यकर्तारः श्रीदेवजीनन्दनाः श्रीसुषोधिनीलेखकृतश्च कृ-

श्रीबहुमाः प्राद्धभूताः । चतुर्थेलालश्रीमहोङ्गलनायवत् तेषां पितृभक्तिरपि निरुपमा । पोडशप्रन्योपरि तेषां व्यारयानानि हगारेचरीभवन्ति । श्रीवलुभाष्टकश्रीमधुराष्टकोपरि तेषां व्यारयानमुपलभ्यते । भक्ति- हंसभिक्तिहेत् च तैः स्वकृतव्यारयया समलंकृतौ । श्रीपुरुपोत्तमनामसहस्रमपि तैः नामचन्द्रिकया सर- लीकृतम् । तेषां भाषासारत्यं त्वत्यन्तं वर्तते । रमणीयानि तत्प्रकटिनस्तोत्राण्यपि दृश्यन्ते ।

- ३. वृतीयं व्यारयानं श्रीगोकुछोत्सवानाम् । इमे श्रीगोकुछोत्सवाः श्रीमध्मभुचरणद्वितीयकुमार-श्रीगोविन्दरायाणा द्वितीयस्नवः, श्रीमकल्याणरायाणामनुजाः, श्रीमद्वरिरायाणां पितृव्यवरणा , संवत् १६३४ वर्षे ज्येष्ठकृष्णचतुथ्यां प्रादुर्भृताः । पोडशप्रन्थोपरि तेषां व्याख्यानानि मिलन्ति ।
- ४. चतुर्थं व्यारयानं चाचाश्रीगोपेश्वराणाम् । के इमे श्रीगोपेश्वराखिश्चेतुं नेव शक्यतेऽसामि । यद्यपि श्रन्थान्ते असामिः श्रीधनश्यामतनयचाचाश्रीगोपेशकृतमिति लिखितम्, तथापि नेतद्यक्तमेविति भ्रतिभानि । एतद्विवरणस्थेकमेव पुस्तक मिलितम्, तदुपरि एवं लिखितम्ः—'चाचाजीश्रीगोपेश्वरजीकृता दीका, संवत् १८१०, श्रीद्वारकेश्वराणामिदम्' । यद्यपि एतद्विवरणं श्राचीनं, तथापि चाचाश्रीगोपेशार्त्रां श्रीधनश्यामतनयानां तु नेव । अत्रान्ते मुद्दितं विवरणमेव तेपामिति श्रीपुरपोत्तमकृततदुपन्यासार् भाषासाम्याच निश्चीयते ।
- ५. पञ्चमं विवरणं श्रीगोपेश्वराणाम् । इमे श्रीगोपेश्वराः श्रीकत्याणरायाणां सृनवः, श्रीमद्धिः रायाणामनुताः, संवत् १६४९ ज्येष्टशुक्रद्वादश्यां प्रादुर्भृताः । शिक्षापत्राणि एतेषु श्रीहरिरायै प्रेषिः तानि । शिक्षापत्राणां भाषाव्यात्यान तरकृतमेव सम्प्रदाये प्रचलनि । वादकथानामकोन्यो ग्रन्थोपि तेणां वर्तते, प्रिमिक्तसुधायां प्राद्मुद्दितश्च । एतेषां भाषा दिश्चिद्विलक्षणा वर्तते । तहन्थान्ते श्लोकोयंः— गीर्भिगोषालदासस्य श्रीगोङ्गलनिवासिमः । गोपेश्वरेण विद्यतिः कृता संन्यासनिर्णये ।
- ६, पष्टं विवरणं द्रादिगन्तविजयिश्रीमत्पुर्योत्तमचरणानाम्। श्रीमदाचार्यतः पुरुपगणनयाः सप्तमीं संरयां विभूपयन्तो भाद्रपदशुक्कदशस्यां १७१४ वर्षे त्रोद्धनाः। तेषां विवरणं शास्त्रार्थाताः वसुन्यस्योधकमिति प्रतिभाति । विदोषतन्तेषां चरित्रजिज्ञासुमिः पुष्टिभित्तसुधेति मासिकपित्रकायाः पञ्चमवपंत्र गृतीयाह्ये द्रष्टयः। याप्रशाप्यं वाह्यमान्तर वा तेषा चरित्रादिकमस्माभिस्तत्रेव निवेशितः मिति न पुनरन्त्वते।
- अ. सप्तमं विवरणं काङाश्रीवलुमानाम् । इमे श्रीवलुमाः श्रीमत्मभुचरणपञ्चमपुत्रश्रीरघुनाधतः श्रन्थीं संत्यां विभूपयन्तः स॰ १६२९ वर्षे कार्तिकरुणाद्वाद्ययां प्राहुर्भूताः । श्रीविहलरायाणां कृतीः यासः मृतवः । पोडराग्रन्थोपि तेपां विवरणानि सुनोधिन्यनुसारीणि दश्यन्ते । श्रीसुवोधिनीलेखस्यापि प्रणेताराने एव । अणुमाप्योपिर व्याल्यान तेः प्रकृटीकृतिर्मित लालुमहकृतोपन्यासाद्यगम्यते । एतैः पर्यम्य विभागप्रयं कृतम् ।प्रथमे विभागे श्रीमहोकुलचन्द्रं सेयमानाः श्रीमोकुले विरावितवन्तः। द्वितीये विभागे कद्ययगण्ड्यां निवसन्तः प्रन्याम् वियरणानि च योजितवन्तः । तृतीये विभागे सदुपद्शीः त्रीयानुद्धनुं भारतवर्षं प्रयेटन्तः सर्वा स्वीकृतवन्तः । विद्यापं तु पुष्टिभित्तमुधायाः सप्तमवर्षस्य नवसाई प्रपद्धिनं, जिज्ञामुक्तिन्ववयायलेकनीयम् ।
- ८. अष्टमं विवरणं श्रीधनश्यामतनयचाचाश्रीगोपैशानामेव । इमे श्रीगोपैशाः श्रीमत्मभुचरणानां मसमगुत्रश्रीधनश्यामानां ग्नव । पोडराप्रस्थीपारं यहवानेपा टीका श्रयत्ते । तत्वतिरोधछक्षणविवरणं त्यभुनैयासाभि, प्रवटिनम् । भादपदृष्टणप्राग्यां १६५२ वर्षे प्रादुर्भूनाः ।

भत्रासामित्परस्थानि भरविषरणानि प्रकरीतियन्ते, गृतान्वेष प्रसिद्धानि, सथापि गृतावन्वेष विषरणानि, भवाधिकानीति नेय शक्यते यक्तुमसामिः । भतो यदि भन्नामुद्धित भन्यासनिर्णयन्यास्यानं केषाधिगमहानुभाषानी युक्तकाहर विवेत चेत्र, तदा से रूपया यदि तद्मान्यकाश प्रेयविष्यन्ति, तदा तद्दि भोषकारं स्थाप्त अप्रविष्यामः । प्रार्थयामदे च विद्वातः भमादेनां प्रार्थनां रूपया स्वीरूत्य ग्राप्तवानं च तपर्यविष्यामः । प्रार्थयामदे च विद्वातः भमादेनां प्रार्थनां रूपया स्वीरूत्य ग्राप्तवानं च तपर्यविष्यामः । प्रार्थनां भविष्यामः ।

श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवहुमाय नमः

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थं परित्यागो विचार्यते । स मार्गिडितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः ॥ १॥ कर्ममार्गे न करिव्यः सुतरां कलिकालतः । अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादिचारणा ॥ २ ॥ श्रवणादिप्रसिंद्यर्थे कर्तब्पश्चेत् स नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३॥ अभिमानान्नियोगाच तद्धमैश्च विरोधतः। मृहादेवीधकत्वेन साधनार्धे तथा यदि ॥ ४ ॥ अग्रेषि तादशैरेव सङ्गो भवति नान्यथा। खयं च विषयाकान्तः पापण्डी स्यात्त कालतः ॥ ५ ॥ विषयाकान्तदेहानां नावेशः सर्वदाँ हरेः। अतोत्र साधने भक्तौ नैव लागः सुखावहः॥ ६॥ विरहातुभवार्धे तु परित्यागुः प्रदास्यते । स्त्रीयवन्धनिवृत्त्यर्थे बेपः सोत्र न चान्यथा ॥ ७॥ कौण्डिन्यों गोपिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत्। भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥ विकलत्वं तथाऽखास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि। ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९॥ सललोके स्थितिज्ञीनात् संन्यासेन विशेषिनात्। भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत्॥ १०॥

ALBERTH CHILD CHIL

१. प्रकृत्यर्थमिति पाड । १. कामत इति पाडः । १. सर्वेभेति पाट. ।

Received by the state of the st

ताहदेगः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येव न संदायः। यहिश्चेत् प्रकटः खात्मा यहिवत् प्रविद्येद्यदि ॥ ११ ॥ तदैव सकलो बन्धो नाशमेति न चान्यथा। गुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीयनार्थे भवन्ति हि ॥ १२ ॥ भगवान् फलस्पत्वान्नात्र याधक इप्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं द्यालुर्न विरूथ्यते ॥ १३ ॥ दुर्लभोयं परित्वागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा । ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविघोपि विचारितः॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं व सिद्धिर्जन्मशतैः परम्। ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कठौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेद्यापि तसाज्ज्ञाने न संन्यसेत्॥ १६॥ सुतरां कलिदोपाणां प्रयलस्यादिति स्थितेम्। भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७ ॥ अञारम्भे न नादाः स्याद् द्रष्टान्तस्याप्यभावतः। खास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाधः केनास्य सम्भवेत् ॥१८॥ हरिरत्र न शक्तोति कर्तुं वाधां क्रुतोपरे। अन्यथा मातरो वालान स्तन्यैः पुपुपुः कचित्॥ १९॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोहयिष्यति। आत्मप्रदः प्रियश्चापि किमर्थे मोहयिष्यति ॥ २० ॥ तसादुक्तप्रकारेण परिवागी विधीयताम्। अन्यथा म्रह्यते खार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥२१॥ इति कृष्णप्रसादेन व्यक्तभेन विनिश्चितम्। संन्यामवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥ रति श्रीमद्वल्याचार्यचरणप्रकटितः संन्यासनिर्णयः समाप्तः।

<sup>3.</sup> वाटा दरि पाट । 2. विश्वीति पाटः ।

### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवञ्चभाय नमः।

#### श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

## श्रीमद्रोक्कलनाथविरचितविवरणसमेतः।

नमामि तातचरणान् स्वीयानां सर्वकामदान् । यैः कृतः स्वाभिधानार्थः प्रकटः कृपया मयि ॥ १ ॥

स्त्रमार्गीयपरित्यागं वक्तं परित्यागविचारं प्रतिजानते, तखेतुमाहुः पश्चान्ताप-निवृत्त्यर्थमिति ।

पश्चात्तापनिवृत्त्वर्थे परित्यागी विचार्यते । स मार्गिहितचे प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः ॥ १॥

मेकिमार्गायपरिसागेतरसर्वपदार्थाम् विचार्य सागविचारामावजनितस्वपश्चात्तापनिवृत्त्यर्थं मिकिमार्गायपरिसागविचारमारभन्ते पश्चान्तापनिवृत्त्यर्थमिति। उक्तपश्चात्तापनिवृत्त्यर्थं यः परिसागः स विचार्यते, न तु विधीयते, विधाने विधिशेपत्वमापयेतेति सर्वकर्तृकत्वमापयेत, अत उक्तं विचार्यते । स्वरूपतः साधनतः फलतश्च तस्य विचारे परिसागसामान्यादन्यमार्गीयस्य स्वविचार्यमाणस्य च तारतम्यज्ञापनार्थमन्यमार्गीयमप्याद्वः स मार्गिहत्त्रये इति । मार्गद्रयमेवाद्वः भक्तो मर्यादापुष्टिभेदिभिन्नभक्तिमार्गे । मर्यादाभक्तौ श्रीमदुद्धवपृष्टेन भगवता 'मद्र्यर्थपरिसागो भोगस्य च सुखस च । इष्टं दत्तं हुतं जातं मदर्थे यद्वतं तपः' इति त्यागो निशेषतः श्रोकः । पुष्टिभक्तिमार्गे रासमण्डलमण्डनाभिरिप 'सन्त्यज्य सर्वविषया' निति । तल्लीलायामेव चतुर्याच्याये ताः प्रत्येव 'एवं मदर्थोज्ञिते'त्यत्र विशेषतस्यागः श्रोकः । ( नेनुभयत्राप्यविशेषण त्यागक्यनादुभयोत्त्यागयोः साम्यमस्तीति चेत्, अत्र वदामः । यद्यपि मर्यादाभक्तिपरिसागक्यनेपि 'मदर्थेर्थपरित्याग' इति वाक्ये स्वशास्यर्थ परित्याग उक्तः, तद्वदेव फल-प्रकर्ताचत्त्रर्थाच्याये शुद्धपुष्टिमार्गीयमक्तस्वरूपनिक्रपणे 'एवं मदर्थोज्ञितलोकवेदस्थाना-'

९ पद्यात्तापखरूपमाहुः भक्तीति । भक्तिमार्गे च पदार्थपरिखामादितरसर्वपदार्थाना परिखाम इसर्थ । तथा च रोमिकपदार्थपरिखामो विचार्यत इति निष्कप । २ नम्बिखारम्य वेदितब्येखन्तं विवरणं नोपरुभ्यते दुत्रचित् ।

मित्युक्तं, तथापि मर्यादार्भक्तिमार्गे त्यागस्य मद्धित्वं यदुक्तं, तत्स्वप्राप्त्यभिप्रायेण, न तु स्वाभिछिपितसिद्ध्यभिप्रायेण, तन्मार्गे तस्यासम्भावितत्वात्, पुष्टिमार्गायमक्तस्वरूपनिद्ध्रणे 'एवं मद्यों िद्धतिकोकवेदस्वाना'मिति छोकवेदस्यपित्याग छक्तः । तत्र यद्यपि स्वपदेन ज्ञासर्थात्मान उच्यन्ते, तत्रैतासां ज्ञासर्थपित्यागस्य वज एव स्थित्याऽसम्भावितःवात् स्व पदस्यात्मपर्यवसायित्वमेव सम्भवति । यद्यपि विद्यमाननित्यदेहानामात्मत्यागोऽसम्भावितः, तथाप्यात्मत्यागोक्तर्यमाशयः । यथा श्रुतो 'आत्मने वे कामाय सर्व प्रियं मवती'ति। यत्र प्रियत्वं तत्रात्मौपाधिकमेव, न तु प्रकारान्तरेण । एतासां यदात्मिन प्रियत्वं तत्र स्वात्मत्वेन, किन्तु स्वात्मनो मगवतः प्रीतिजनकहेतुत्वेन । अत एव भगवदिमछनदशायामात्मनोऽन्ययोगं ज्ञात्वा न मण्डनादिपुरस्कारस्तासाम्, उपयोगसमय प्वात्मपुरस्कार इति नात्मनः स्वभावतः प्रियत्वम्, किन्तु भगवदुपयोगित्वेनस्यमेवात्मनस्त्याग इति ग्रुद्धपृष्टिमार्गीय-त्यागस मर्यादामार्गित्यायस च महदेव वैलक्षण्यमित्सुभयत्रापि त्यागपदोपादानादुभयोः साम्यमस्त्वत्याश्चा निरस्ता वेदितत्या ।) ज्ञाने ज्ञानमार्गिप विशेषतः प्रोक्तः । स च विशेषो 'यदहरेव विरकेत्तदहरेव प्रवजे'दिति श्रुत्या विविदिपाविद्वद्भेदाग्यां च तन्नासे निर्द्धात इति विशेषतः इत्यक्तम् ॥ १ ॥ १ ॥

कर्ममार्गस्यापि मार्गान्तःपातात् तत्रापि परित्यागत्राप्तिमाशङ्घ निपेधन्ति कर्ममार्गे न कर्नच्य इति ।

> कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां किलकालतः । अत आदी भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाद्विचारणा ॥ २॥

तत्र 'यावजीवमिष्ठहोत्रं छहोती'ति विधिना संन्यासग्रहणस्यानवसरपराहतत्वात् । यद्यप्यायुपश्चतुर्थो भागश्चतुर्थाश्रमेण नेय इति कुत्रचिद्धतं तत्रापि निपेधमाहुः सुतरा मिति । अस्यायम्थः । किटदोपेण मतुष्याणामल्पसामर्थ्ययत्वादायुपश्चतुर्थमागस्यातिजरा-व्यासत्यादाश्चमधमस्य चातिकष्टसाध्यत्वेनानिर्वाहाद्विपरितफलसाधकत्वं भवेदिति सुतरां किल्कालत इत्युक्तम् । एवं ज्ञानमागं परित्यागस्य कर्तव्यत्वं निरूप्य तस्येव कर्ममागं सोपपत्तिकमक्तित्र्यत्वं च निरूप्य मित्तमागं तस्य कर्तव्यत्रकारविचारमारमन्ते अत इति । यतः प्रकारभेदेन पूर्व मागद्वयेपि कर्तव्याकर्तव्यभेदेन परित्यागो यद्यपि निर्दिष्टस्तथापि निचारास्य पृत्र मित्तमागं सोदिष्टतादतः कारणादादौ प्रथमतः भक्तिमागं प्रपरित्यागस्य प्राप्ततातम्य विचारणा निचारः नियत इत्ययः । निचारणा च कदा कर्तव्यः, कर्यं कर्तव्यः, किमर्थ कर्तव्यः इति ॥ २॥

मिक्तमार्गे अवणादिसाधनिष्द्रपर्व कर्तव्यपर्ध निराकुर्वन्ति अवणादिमप्रक्षिति ।

३ पुर्वति पण्ट । १ मधीरणुष्टिमार्ग दत्यागरवेति पाट ।

#### अवणादिपवृत्त्वर्थं कर्तव्यत्वेन नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात्साधनानां च रक्षणात्॥ ३॥

अवणादीत्यारम्य नेष्यत इत्यन्ते । स परितागो नेष्यते, इच्छाविषयत्वेनापि नाङ्गीितयत इत्यर्थः । अनङ्गीकारे हेतुमाहुः सहायेति । 'एकाक्षी निःस्पृहः शान्तः पाणिपात्रो दिगम्यर' इत्यादिवाक्येस्त्यागिन एकािकत्वेनेव स्थितेरुचितत्वाच्छ्वणादीनां सहायसङ्गन्साध्यत्वात् सहायाः प्रेरकास्तेषां स्वस्मतानुसारिश्रवणप्रेरकत्वात्तत्तन्मार्गीयश्रवणानां प्रिष्टमित्तमार्गिवरोधित्वात्त भक्तिमार्गसाधकत्वम् । तद्यथा । मायावादिनां श्रुतीनामिष कित्यतत्वात्तप्रतिपाद्यवद्यभर्गणामिष व्यवहारोपयोगित्वेनापारमार्थिकत्वाद्वद्यणो निर्धमिकन्त्वाद्वित्तमार्गिवरोधित्वम् । नैयायिकमते तु 'श्रोतव्यः श्रुतिवाक्यम्यो मन्तव्यश्रोपपतिभि' रिति जगस्कर्तृकत्वेनेश्वरसिद्धाविष ज्ञानेच्छाप्रयत्नातिरिक्तपर्माभावाद्वित्तमार्गीवरोधित्वम् । मीमांसकानां निरीश्वरवादित्वादेव श्रोतव्याभावात्त श्रवणाधिप्रेरणम् , तत्तन्मार्गीयप्रेरकपृत्वती तत्तन्मार्गीयरेव सङ्गात्तन्मार्गीयश्रवणस्यव सिद्धेस्तच्छ्वणस्य मक्तिमार्गवरोधित्वाद्य भक्तिमार्गसाधकत्वम् । वाधकान्तरसण्यप्यादुः साधनानां च रक्षणादिति । साधनानामाश्रमसाधकत्वम् । वाधकान्तरसण्यप्यादुः साधनानां च रक्षणादिति । साधनानामाश्रमसाधकपर्माणां स्नानशौचश्रवणवजपादीनां रक्षणं ययोक्तप्रकारानुष्ठानम् । तेनेव सर्वकारख्यास्या न भक्तिमार्गीयश्रवणादिश्वनृत्त्वसर इत्यनङ्गीकारः ॥ ३॥

अभिमानानियोगाच तद्धमैश्च विरोधतः। गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थे तथा यदि॥४॥ अग्रेपि ताद्दशैरेव सङ्गो भवति नान्यथा। खयं च विषयाक्रान्तपापण्डी स्वान्तु काळतः॥५॥

किया, अभिमानात् सर्वादरणीयत्वेन खस्मित्राश्रमञ्येष्ठलाभिमानात्तत्य च मकिसाधनिवरोपित्वात्तथा। किया, नियोगाद्वकपरित्यागस शास्त्रात्राधीनत्वाद्वस्यमाणस्य च
तद्वधीनत्वात्तया। किया, तद्वर्मेश्च विरोधतः। तद्वर्मेर्वस्यमाणमिकमार्गायपरित्यागर्धमः, चकारात्त्वरूपेण च विरोधात्तथा। नतु श्रवणादिश्रवृत्त्यर्थं त्यागकर्तुमिक्तिमार्गायश्रवगायज्ञानात्तवञ्ज्ञानदेतुकत्मागस्य तद्वद्वने गोणत्वातस्याकर्तव्यत्वमस्तु। मिक्तमार्गायश्रगणादिम्परूपज्ञानवतः गृहिसत्तौ व्यासद्वेन तद्विर्वादं ज्ञात्वा तत्परित्यागस्य मुख्यत्वमस्त्वत्यपि पक्षस्य वस्त्यमाणत्यागवजात्यात् सद्देतुकमकर्वव्यत्वमाद्दः गृहादिशि । उक्तगरित्यागानन्तरमपि साधनद्यायां मिक्तमार्गायपूर्णमगद्भावामानाविरन्तरिविद्याद्यावयत्वेन चित्तचायत्वादेतन्मार्गनिजार्तायेशे सद्दो भविन, नान्यधा। अतार्यः सद्दो न
भवतीत्वत उक्तमश्रेपीति। विजार्तायानां च विषयात्रान्तचित्तत्वात्तत्वप्रसालस्यापि पूर्वमात्रनिर्वादनाश्रकत्वेन स्वसापि विषयात्रान्तिसम्भवात् काटममेण पूर्वमावनिर्वाद्यमात्रान्

कृतस्यापि त्यागस मुख्यफलासाधकत्वाङ्गिमार्गाविचारे पापण्डित्वमेवेत्वत उत्तं स्वाचिति । विषयाकान्तपापण्डीत्यत्र कर्मधारयः । तुशन्देनापापण्डित्वपक्षनिरासः ॥४॥५॥ यद्यपि दुःसंगो भावस्थितो वाधकस्तथापि भावस्थित्यर्थमेवोपकमाद् दुःसंगो कदाचिद्रावस्तिष्ठेदिति पक्षनिराकरणमाहुः विषयाकान्तदेहानामिति । विषयाकान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः । अतोऽत्र साधने भक्तो नेव त्यागः सुखावहः ॥ ६॥

विषयाश्रक्षरादिसर्वेन्द्रियविषयाः रूपरसादयस्तैराक्रान्तः व्याप्तः देही वेति तेषां सर्वदा हरेरावेशो न भवति । यत एते प्रकारा वाधका अतः अत्र साधितं भक्तौ साधनरूपभक्तिमार्गे मितिसाधनार्थं त्यागः सुखावहो न, पुरुषार्थसाधको न भवतीत्पर्थः। एवकारेण सर्वात्मना पुरुषार्थासाधकत्वमुक्तम्।। ६॥

तर्हि भक्तिमार्गे त्यागकथनस्य प्रयोजनामावाद्वैयर्थ्यमायातीति चेत्तत्र प्रयोजनमार्थे विरहानुभवार्थमिति ।

> विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते । स्रीयवन्धनिवृत्त्यर्थे वेषः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥

कोणिडन्य ऋषिः अनन्तन्नतप्रस्तावे निरूपितः । गोपिकाः प्रसिद्धा इति न प्रकारविशेषोक्तिः । यद्यपि कोण्डिन्यस्य मर्यादामार्गायत्वेनैतन्मार्गाञ्चानादेतन्मार्गापदेष्टृत्वासम्मवाद्धुरुत्वं न सम्भवति, तथापि दत्तान्नेयवत्स्ववैराग्योपयोगितत्तद्धर्मशिक्षणेनोपदेष्टृत्वाभावेपि पृथ्व्यादिषु यथा गुरुत्वाङ्गीकारस्तथा कौण्डिन्यस्याप्यनन्तगुणश्रवणेन तन्मिठनाभावेपि पृथ्व्यादिषु यथा गुरुत्वाङ्गीकारस्तथा कौण्डिन्यस्याप्यनन्तगुणश्रवणेन तन्मिठनातिजनितवित्रयोगभावजनितवैद्वव्येन च प्रश्नायोग्येष्वपि प्रश्नकरणात्सहसा तत्यागस्थितनमार्गीयत्यागस्य चैतावद्धनसाम्यात्कौण्डिन्येपि गुरुत्वकथनम् । गोपिकानामप्युपदेष्टृत्वानमार्गीयत्यागस्य चैतावद्धनसाम्यात्कौण्डिन्येपि गुरुत्वकथनम् । गोपिकानामप्युपदेष्टृत्वानमार्गीयत्यागस्य चैतावद्धनसाम्यात्कौण्डिन्येपि गुरुत्वकथनम् । गोपिकानामप्युपदेष्टृत्वाभावेपि तन्मार्गप्रकटनेन तद्भावानुरूपाचरणेन च 'द्वहन्त्य' इत्यनेन विरहेण गृहत्यागेनापि
गुरुत्वम् । गुरूत्वक्त्वा साधनमाहुः साधनमिति । यद्ये वक्ष्यमाणं तत्साधनमित्यर्थः ।
गुरुत्वम् । गुरूत्वक्त्वा साधनमाहुः साधनमिति । यद्ये वक्ष्यमाणं तत्साधनमित्यर्थः ।
निष्टम् , अन्यद् दानव्रतादिकमपि साधनत्वेन नेष्टिमत्यर्थः ॥ ८ ॥

नन्वेतद्भावापत्यनन्तरभाव्यवस्थाया बुद्धिविपर्यासहेतुत्वेन दुःखहेतुत्वेन च प्राकृत-त्वमित्याशङ्कां तद्भावखरूपनिरूपणेन परिहरन्ति विकलत्वमित्यादिना ।

विकलत्वं तथास्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥

विकलत्वं वैक्रव्यं तथा तद्देव अखास्थ्यं कुत्रापि खास्थ्याभावः प्रकृतिर्विप्रयो-गुभावस्य प्रकृतिः स्वाभाविको धर्मः प्राकृतं ठौिकिकं न मवतीत्यर्थः। हि युक्तश्रायमर्थः। यत्रैकादशे श्रीमदुद्धवपृष्टेन गगवता श्रद्धानिरूपणप्रस्तावे आध्यात्मिकश्रद्धादीनां सगुणत्वं निरूप्य 'सात्विक्याध्यात्मिकी श्रद्धा कर्मश्रद्धा तु राजसी । तामस्यवर्मे या श्रद्धा मत्सेवायां तु निर्गुणे'ति स्वपूजाश्रद्धाया निर्गुणत्वं निरूपितं, ज्ञाननिरूपणप्रस्तावेपि कैवल्यादिज्ञानानां स्तुणत्वं निरूप्य 'कैवत्यं सात्विकं ज्ञानं रजो वैकल्पिकं च यत्। प्राकृतं तामसं ज्ञानं मित्रष्टं निर्गुणं स्मृत'मिति स्वविषयकज्ञानस्य निर्गुणत्वं निरूपितम् । यत्र मर्यादामार्गेपि स्वसम्ब-न्धित्वेन वस्तुनो निर्गुणत्वं, तत्र साक्षात्सर्वाधिकमक्तिमार्गीयभगवद्भावजधर्माणां निर्गुणत्वे किं वाच्यमिति हिशब्देनोक्तम् । ननु भगवत्सम्बन्धित्वेनाठौकिकत्वान्तिर्गुणत्वमस्तु, तथापि दुःखात्मकत्वात् कयं सर्वोत्कृष्टत्वमिति चेत्, सत्यं, दुःखत्वाभावादेवोत्कृष्टत्वं वदामः । तद्यथा पुरुषोत्तमस्बरूपस्य 'रसो वै स'इति श्रुत्या रसात्मकत्वेन प्रतिपादित-त्वाद्रसस्य च संयोगवित्रयोगात्मकत्वेन दिरूपत्वाद्यथा विरोधिकृतक्षतिनिष्पीडनताडनको-पादीनां दुःखात्मकत्वं, तथा क्षतत्वादिधर्मसाजात्वेषि संयोगरसान्तःपातित्वेन परमानन्दरू-पत्वं, तथा विषयोगरसजनितवैक्कव्यादीनामपि विषयोगरसात्मकत्वेन कर्मादिजन्यवैक्क-व्यवस्रतीयमानत्वेपि रसन्हपत्वान्न तेषां दुःखलम् । यथा आनन्दादप्यश्रूणि, शोकाद-प्यश्रृणि । न हि तत्राश्चत्वसाजात्यादुभयोरेकफलतं सेत्स्यति, तथात्रापि तत्तद्धर्मसाम्येपि

९ होकिको मायो न भवतीलर्थः ।

न तत्तर्प्रत्विमिति सर्वमैनवद्यम् । एताद्यावस्थापत्त्यनन्तरमि व्यावहारिकज्ञानलैकिन-विवेकादिगुणसत्त्वेषि को विरोध इति चेत्तत्राहुः ज्ञानमिति । ज्ञानं मर्यादौमार्गीयं गुणास्तन्मार्गीया एव मनःस्वास्थ्यहेतुरूपाः। तस्य पूर्वोक्तभक्तिमार्गीयभाववतः एवं चर्तमानस्य पूर्वोक्तवेक्कव्यादिभावपृत्येव स्थितस्य, वाधकाः रसानुभवे फले वा पूर्वोक्त-भावनाशकत्वात्त्रतिवन्धकाः॥ ९॥

नतु मार्गद्वयेपि त्यागस्याविशेपारकथं ज्ञानमनःस्वास्थ्यादीनां ज्ञानमार्गे साधकत्वं भक्तिमार्गे वाधकत्विमिति शङ्कानिरासाय फलमेदेन समाधानमाहः सत्यलोक इति ।

सत्यलोके स्थितिर्ज्ञानात् संन्यासेन विशेपितात्। भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत्॥ १०॥

सत्यतोके वदान्तविज्ञानस्निधितार्था' इति श्रुतौ ज्ञानयुक्तसंन्यासिन एव व्रह्मछोकिश्यत्यन्तरमेव ब्रह्मणा सह मोक्षनिरूपणाद्वह्मछोकगतौ ज्ञानसैय मुख्यत्याः नमनःस्वास्थ्यव्यितरेकेण ज्ञानस्थैर्यामावाज्ज्ञानमनःस्वास्थ्यादीनामेव फलसाधकत्वम् । भक्तिमार्गे साक्षात्पुरुपोत्तमसम्बन्धसेव फलत्वात्तस्य 'रसो वै स' इति श्रुत्या रसात्मकः त्वात् रसस्य च मावात्मकत्वात्तत्सम्बन्धे पूर्वोक्तवित्रयोगरसात्मकभावसैव साधनत्वात् ज्ञानमनःस्वास्थ्यादीनां तद्भावस्त्रपसाधननाशकत्वाद्धाधकत्विमत्यत आहुः भावनेति । यत्र भक्तिमार्गे ॥ १० ॥

एवं मार्गद्वयेषि प्रकारभेदेन साधनफठे निरूप्य ज्ञानमार्गे फलप्राप्तौ विलम्बहेर्तुं मिक्तमार्गे विलम्बाभावहेर्तुं च ज्ञानमार्गे प्रकारकथनेन भक्तिमार्गे दृष्टान्तकथनेन चाहुः साहद्वा इति ।

> तादशाः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येव न संशयः। वहिश्चेत्पकटः स्वात्मा वहिवत्प्रविशेद्यदि॥११॥

न दारुदहनयोग्यत्वं, यदा मधनेन तत एव वहिः प्रकटीभ्य पुनस्तेन सह सम्बध्यते, तदा सम्बन्धमात्रेणेव दारुत्वनिवृत्त्या दारुणोग्नित्वसिद्धिस्तथा मक्तहृद्वये विद्यमानत्वेषि मधनेनाग्निप्राकट्यविद्वगाढमावेन भावात्मकतया विहःप्राकट्ये सित पुनरन्तःसम्बन्यः, तदा सम्बन्य एव फलसम्बन्यहेतुः प्रतिवन्यं दूरीकरोतीति फलस्य रसात्मकत्वेन तदनुभवहेतु- रसात्मकतां सम्पादयतीति एतत्प्रकारातिरिक्तस्वेतत्फलसाधकत्वाभावाधमुक्तं न चान्यथेन ति । एवमस्मिन्मार्गे विलम्बाभावोषि सिद्धः ॥ ११५ ॥

ननु पूर्वोक्तविगादमायस्य साक्षात्सङ्गाभावहेतुत्वेन सङ्गार्थं सक्तपानुसन्धानस्याव-रयकत्ववद्वणानुसन्धानस्याप्यावश्यकत्वेन साक्षात्स्वकृपेण स्वास्थ्यहेतोरसम्भावितत्वाद्वणे-रेव कथं स्वास्थ्यमिति चेत्तन्नाहुः गुणास्त्विति ।

## गुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीवनार्धं भवन्ति हि ॥ १२॥

गुणानां धर्मरूपत्वाद्विप्रयोगस्य संयोगाभावहेतुत्वेन तदतिरिक्तस्य स्वास्थ्यहेतोरभा-वास्कदाचिद्तितापेनाश्रयाभावाजीवनातुपपत्या गुणैरेव जीवनसम्पत्तिरित्यत उक्तं जीव-नार्थे अचन्तीति।यथा 'तव कथामृत'मित्यत्र। हि युक्तश्चायमर्थः। परमानन्दिवरहे जीव-नानुपपत्ती परमानन्दगुणानामेव जीवनसम्पादकत्वगुचितमित्यर्थी हिशब्देन घोत्यते । तेन गुणानां यथाकथित्रजीवनमात्रसम्पादकत्वं, न तु खास्य्यहेतुत्वमपि । तुशन्देन संद्वाति-रिक्तथर्मैः स्वास्थ्यपक्षो व्यावर्तितः । अथवा, नतु भगवद्विप्रयोगस्यातिप्रचुरतापारमकत्वेना-सह्यत्वारक्षणमात्रमपि प्राणिखित्यसम्भवस्वभाववत्त्वात् कुत्रचित्तत्कालमेव प्राणिखित्यदर्शनम् यथा द्विजपत्याम् । कचित्तथात्वेपि प्राणिक्षितिदर्शनमिति कथमेकसैव स्वभावविपर्यासेन कार्यद्वयकर्तृत्विमिति चेत्, सत्यम्, तस्य स्वभावविपर्यासाभाववत्त्वेपि यत्र शीवं मनसो भगवद्यणग्रैहणेन व्यासङ्गाभावस्तत्र शीघं पूर्वोक्तस्वकार्यकर्तृत्वम् । यत्र भगवदिच्छया शीग्रं तद्वणव्यासङ्गस्तत्र गुणानां ताद्यमावेषि जीवनैकस्वमावस्वेन तत्स्वभावस्वादेव प्राण-श्रितिरित्थिभिष्ठेत्योक्तं गुणास्त्रियति । ननु ठोके गुण्यपेक्षया गुणानामन्पसामर्थ्यवत्त्वदर्शनात् कथं पूर्णानन्दरसात्मकपुरुपोत्तमविरहस्य क्षणमात्रमपि प्राणिखितिविलम्वासिहिष्णोस्त-स्मिन्समये तद्युणानां कथं प्राणिक्षितिहेतुत्विमिति चेत्, सत्यम् । यद्यप्यन्यत्र गुण्यपेक्षया गुणानामन्पसामर्थ्यमस्त्वेव, तथाप्यत्र साक्षात्पुरुपोत्तमस्याचिन्त्यानन्दपूर्णस्य पहुणैश्वर्यसम्प-ज्ञस्य गुणा अपि तादशा एवेति मन्तव्यम्, गुणगुणिनोरेकरूपत्वात्, अन्यथा तद्विप्रयोग-दशायां गुणानां जीवनसम्पादकत्व न भवेत् । अत एव व्रजसीमन्तिनीमि 'स्तव कथास्त' मिलस्मिन् श्लोके पद्भिविशेषणैः कथायाः भगवत्तस्यतं निरूप्येव खप्राणस्थितिहेतुलं निरूपितम्। यदि खरूपतुल्यत्वं गुणानां न भवेत्तिं खसमाजस जीवनमेव न भवेत्। तस्मा-त्युरुपोत्तमगुणानां गुणितुत्यत्वमेव, न तु न्यूनत्वमिष। तथापि गुणगुणिनोरेतावान् निशेषः।

३ संयोगिति गाट । २ श्रवणिति पाटः ।

यथा गुणिसम्बन्धेन विश्रयोगजतापनिष्टतिपूर्वकं सर्वेन्द्रियाप्यायनपूर्वकं च परमानन्दातुभवेन खास्थ्यं, तथा गुणेर्न सम्पद्यत इति तेषु गुणस्वकथनम् । एतदेव मनसि कृत्वा श्रीमदाचार्ये- कृतं गुणास्तु सङ्गाहित्यादिति । सङ्गराहित्यं वियोगस्कृतिः । नतु कथं कुत्रचिच्छीप्रं मनसो जीवनहेतुगुणग्रहणव्यासङ्ग भगवदिच्छा कुत्रचिन्नेति को हेतुरिति चेत् , सत्यम् , यत्र पूर्णविष्रयोगानुभवहेतुः पुनः पुनर्मूच्छांजागरणतादात्म्यादिसर्वभावानुभावनेच्छा तत्र गुणेषु शीघं चित्तत्यासङ्ग कारियत्वा पश्चादित्रक्ष्मेन स्वप्नाप्तिसिद्धर्थं तद्भावस्वभावकार्यकरणम् । ये पूर्वमेवानुभृतसर्वविष्रयोगभावास्तेषां स्थितौ श्रयोजनाभावात्तत्कालमेन स्थित्यभाव इति नानुपपत्तिः काचित् ॥ १२ ॥

नतु कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थस्य मगवदिच्छामात्रेणापि स्वास्थ्यसम्पादकत्वात्कथ् न सम्पादयतीति चेत्, तत्राहुः भगवानिति ।

> भगवात् फलरूपत्वान्नात्र वाधक इष्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं द्यालुने विरुध्यते ॥ १३॥

भगवलदेन पहुणैश्वर्यसम्पन्नः पुरुपोत्तम उक्तः । अस्मिन्मार्गे खसीव फलता-त्स्वप्राप्तावेतद्वावस्वव फलसाधकत्वाद्वावस्य च तापैकस्वभावत्वात्तदभावे फलप्राप्त्यभावाच् ससीव तदभावसम्पादकत्वकथनेन ससीव फलप्राप्तो प्रतिवन्धकत्वेन च स्वस्य फलत्वेनेन न सिध्येदिसत उक्तं फलरूपत्वाचाच्च याधक इच्यत इति। नतु स्वस्य फलासकत्वा-रफलदित्सायाध्य सिद्धत्वात्स्वरूपेण तापापगमं मा करोतु, तथापि यत्किच्चिदसास्थ्यं स्वप्ने वचनेन कथं न निवारयतीति चेत्, तन्नाहुः स्वास्थ्यचाक्यमिति । भगवता ताहशं प्रति यत्किचित् स्वास्थ्यदेतुकमपि वाक्यं वचन न कर्त्वच्यं न वक्तव्यमिसर्थः । तत्र हेतुः । वचनेन यावांस्तापो निवर्तिष्यते तावानेव फलप्राप्तौ विलम्यो मविष्यतीति ज्ञात्वा वचनेनापि स्वास्थ्यं न करोति, यदि कुर्योत्तर्हि फलविलम्ये स्वयमेव हेतुः स्वादिति स्वम्येव निरोधित्वं स्वादिति यत्किचित्स्वास्थ्यदेतुभृतस्थापि वान्यस्थाकरणम् । नतु यत्कि-धिदिलम्बदेतुत्वे को दोप इति चेत्तत्राहुः द्यालुद्धिति । द्यालुद्धस्याधारणद्यासमुद्धः । यदि यत्किचिदिलम्बसिहप्णुत्वमि चेद्ववेत्, तदा तावद्यांशस्य न्यूनत्वात्यरमद्यालुत्व नोपपयतेति न ताहानास्यकरणम् ॥ १३॥

एत मक्तिमार्गायसन्यासस्बर्षे साधनफठप्रकारितचारेणोपपाद्योपसंहरन्ति दुर्छ-भोग्यमिति ।

#### दुर्छभोयं परित्यागः ग्रेम्णा सिध्यति नान्यथा ।

अयमुक्तप्रकारकः परित्यागः दुर्लभः, तपोदाननतादिसाधनैरप्यसाच्यः । नर्त यस्तुमात्रम्य दानादिमाधनमाध्यत्वात्कथमस्य दानादिसाधनासाध्यत्वमिति चेत्, सत्यम् । यथा तत्त्रच्छाम्रे तत्त फलमाधकत्वेन तानि तानि साधनानि गणितानि, स्वर्गकामस्य ज्योतिष्टी- मनत्। नहि तथा भक्तिमागीयपरित्यागसिद्धो साधनशास्त्रोक्तं किञ्चित्साधनमस्तीत्यस दुर्छभत्वम् । नतु वस्तुमात्रस्य साधनसाध्यत्वाद्धितिमागीयपरित्यागस्यापि वस्तुत्वेन निरूपणात्तस्य
च शास्त्रोक्तदानादिसाधनासाध्यत्वकथनात् केन साधनेनास्य सिद्धिरिति चेत्, तत्र साधनमाहुः प्रेम्णोति । प्रेम्णा मगवत्यरमासत्तया सिध्यति । अथवा, प्रेम्णा भगवत्त्रेम्णा । नतु
कथं जीवे भगवत्त्रेमेति चेत्, सत्यम् । एतन्मागप्रवर्तकाचार्यस्तिनिष्कपटप्रपत्तिसन्तुष्टैः
कृपया अस्तिनमागीयफलसिद्धिरस्त्वितीच्छय। मगविववेदनानन्तरं तस्मित्राचार्यकृपास्तिहं ज्ञात्वा स्वयमपि सन्तुष्टस्तिसिस्तत्फलदित्सया प्रेमयुक्तो भवतीति तेन प्रेम्णास्यापि
ताद्दात्वं सिध्यतीत्वत उक्तं प्रेम्णा सिष्ट्यतीति । नान्यथा, अन्यथा एतदिनिक्तसाधनैन सिध्यतीति सुष्ट्कं दुर्लभोद्यमित्यादि ॥ १३३ ॥

एवं भक्तिमार्गीयसागविचारं उपसंहस ज्ञानमार्गीयपरिसागोपसंहारमारमन्ते ज्ञानमार्गे त्विति ।

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो दिविघोपि विचारितः॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशतैः परम्। ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणात्मतम्॥ १५॥ अतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नात्यथा। पाषण्डित्वं भवेचापि तसाज्ज्ञाने न संन्यसेत्॥ १६॥ सुतरां कलिदोपाणां प्रवलत्वादिति स्थितम्।

त्विति पूर्वसमुद्धः । संन्यासः ज्ञानमार्गायः द्विविघोषि, विविदिपाविद्वद्वेद्युक्तः । सोपि साधनफलभेदेन विचारितः । हैविध्यमेव प्रकटयन्ति ज्ञानार्थपिति । ज्ञानार्थ ज्ञानरूपफलसिद्ध्यभेकः । चकारसमुद्धितं द्वितीयमाहुः उत्तराङ्गं चेति । 'ज्ञानादेव हि कैवल्य'मिति वाक्यानमुक्तेर्ज्ञानसिद्ध्युत्तरफललादिद्धत्संन्यासस्योत्तराङ्गलं मुक्तव्यद्वस्यः । यद्यपि ज्ञानमार्गायदितीयसक्यासस्य मुक्तयङ्गलं तथापि 'वहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते । वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभ' इति भगवद्वाक्यात् प्रपत्थ मित्तव्यक्रिक्यतिरेकेण केवलज्ञानस्य गुक्तयसाधकत्वात् । 'जन्मान्तरसहस्रेषु तथोज्ञानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायतं इति वाक्याच ज्ञानस्य मित्रज्ञितवन्यनिवर्तकत्वोत्तया 'विना महत्त्यादरज्ञोभिषेक' मिति वचनेन भक्तिद्य महदनुप्रहेकेलम्यत्वोक्तया च यावत्यर्यन्तं न भक्तिसिद्धिस्तावत्यर्थन्तं पूर्णज्ञानस्यपि न मुक्तिरिति ज्ञापनायोक्त सिद्धिकेन्यद्यत्तेः परमिति । यथा यहुराव्दस्य सह्चप्रजनियमवाचित्वं तथा शतराव्यस्यपिति ज्ञापनाय जन्मदातिरित्युक्तं । परं निर्धारितमित्तर्यः । एव ज्ञानिनां मित्रप्रमत्ता ज्ञानस्य साधनसाध्यत्वज्ञापनाय साधनानि निरूपयन्ति ज्ञानमिति । यज्ञ आदिर्यस्य श्रवणस्य, ज्ञानस्य चित्तरुद्धिहेतुकत्वाद्यत्रस्य च चित्रशोधकत्वोक्तयाः

निष्कामकर्तृत्वमुक्तम् । यतस्ताद्ययञ्चसेव चित्तशोधकत्वम् । तदनन्तरश्रवणस्य ज्ञानसा-धकतं मतं निश्चितमित्यर्थः । अतः कलानिति । यतः स ज्ञानमार्गायः संन्यासः एतावरप्रयक्षसाध्यः अतः कलो तावरप्रयक्षसिद्धेरसम्भावितत्यात्त्वद्वितेण संन्यासस्य फलसाधकत्वामावात् पश्चात्तापदेतुत्वमेवेति ज्ञापनायोक्तं पश्चान्तापायेति । नान्यया उक्तफलाय नेत्यर्थः । ज्ञानमार्गायसंन्यामस्यैतावरप्रयक्षसाव्यत्वमपि ज्ञात्वा प्रतिष्ठार्थमपि चेत्कुर्यातदा यथोक्ताश्रमधर्मानिर्वाद्वात् संन्यासच्यवहारस्य वेषमात्रपर्यवसायित्वेन पाप-ण्डत्यमेव भवतीत्यत् उक्तं पापण्डित्वं भवेदिति । चकारः सन्यासाश्रमधर्मानाचरण-पापसमुज्ञयार्थः । यतः ज्ञानमार्गायसंन्यासस्येतावद्दोषवत्त्वं तस्मात् कारणात् कलै ज्ञानं ज्ञानमार्गे न संन्यसेत् संन्यासग्रहणं न कुर्यात् । यद्यप्याश्रमधर्मानिर्वाद्वात् कलै ज्ञानं मार्गायसन्यासनिर्वेषः कृतस्त्यापि कश्चिदाश्रमोत्कपं श्चत्वा वलाक्कारेणाप्याश्रमधर्मनिर्वाद्वं करिष्यामीति बुद्धा कुर्यादिति तस्यापि निषयमाहुः स्वतरामिति । स्वतरामितिश्चेनं किल्दोपाणां प्रयल्यत्वात् प्रावल्यात् पूर्वकृतव्ययसायनाद्यकत्वात्, इति हेतोस्तस्यां-कर्तव्यत्वमेव स्थितं निश्चितमित्यर्थः ॥ १४, १५, १६ ।।

एवं ज्ञानमार्गीयसन्यासस्य वलवद्वाधकप्रतिवन्धकत्वेन सोपपत्तिक्रमकर्तव्यत्वमुपपाद्य त्यागाविशेपाद्रक्तिमार्गत्यागेपि तेषां वाधकत्वाशद्वानिरासाय स्वत एव वाधकत्वं सम्भाव्य निराक्तविन्ति । तत्र सम्भावनामाह भक्तिमार्गेपीति ।

भक्तिमार्गेषि चेद्दोषस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७॥

अपिशब्दः पूर्नेकित्यागसमुचयार्थः । भक्तिमार्गेषि चेद्यदि तद्वदेव दोषसम्मान्वना तदा तद्दोषनिवृत्त्यर्थं किं कार्यमिति पूर्नपक्षसम्भाननमुख्ता तिवृत्त्यर्थं किं कार्यमिति पूर्नपक्षसम्भाननमुख्ता तिवृत्त्यर्थं भिक्तिनते उच्यत इति । अथवा यदि भक्तिमार्गेषि दोषसम्भावना तदा तद्दोषनिवृत्त्यर्थं भिक्तिमार्गीयेण किं कार्यं किं कर्तव्य भनता उच्यत इत्यर्थः ॥ १७॥

प्रतिज्ञात दोपाभागमुपपादयन्ति अज्ञेति ।

ह्यान्तस्याप्यभावत इति । नतु पूर्वोक्तेः कालादिभिर्नाशासम्भवेषि सक्चन्दनादीनां शीतल्लेन तापहारकत्वात्तलेपादिना तापनिवृत्त्या स्वास्थ्येन तदितरानुसन्धानातद्वाव- शीवल्यातापनिवर्तकमस्त्विति चेत्तत्राहुः स्वास्थ्यहेनोः परित्यागादिति । स्वास्थ्यहेने तोश्चन्दनादेगृहत्योगेन सहैव परित्यागात् तैर्न सम्बन्धसम्भावनेति न तैर्नाशसम्भवः । अथवा, स्नगादीनां धर्मपित्तप्रकोपादिजनिततापनिवृत्तिहेतुत्वात्तिवर्सतापस्यात्रासम्भवात्र वेपामस्मिन् स्वास्थ्यहेतुत्विमित्यनुसन्धानेनाप्युक्तं स्वास्थ्यहेतोरित्यादि । तस्यायमर्थः । तत्तापस्य भगवद्भावात्मकत्वाददृष्टस्य च तद्जनकत्वेन तन्नाशकत्वस्थामाव इत्युक्तं वाधः एतत्तापस्य भगवद्भावात्मकत्वाददृष्टस्य च तद्जनकत्वेन तन्नाशकत्वस्थामाव इत्युक्तं वाधः किनास्य सम्भवेदिति । अस्य तापस्य केनापि वाधो नाश इत्यर्थः ॥ १८ ॥

एवं दृष्टादृष्टोपायानां नाशकत्वाभावमुक्त्वा भगवतोषि नाशहेतुत्वभाशङ्क्य 'निराकु-विन्ति हरितिति ।

हरिस्त्र न दाक्तोति कर्तुं वाघां कुतोऽपरे । इरिस्त्र न दाक्तोति कर्तुं वाघां कुतोऽपरे । अन्यथा मातरो वालान्न स्तन्यैः पुषुपुः कचित् ॥ १९ ॥

यद्यपि हरिः सर्वेदुःखहर्ता तथाप्यत्रास्मिन्मार्गे ईश्वरत्वाद्वाधां कर्तुं न शकोति । अत्रोपपत्तिः । यस यथा स्वरूपं तस तथात्वेन ज्ञानमीश्वरसैव भवति, अतः असा भावसा नाशे हेत्वभावमि जानाति, खसा भक्तभावाचीनत्वमि जानातीति स्वसाशक्यत्वं ज्ञात्वा न प्रवर्तत इत्यत उक्तं हरिरत्र न दाक्तोति कर्तुं वाधामिति । एवं भगवद्भेतुकवाधाभावं निरूप्य केमुतिकन्यायेन् तदितरहेतुकवाधाभावमाहुः कुतोऽपर इति । अत्र न्यतिरेके दृष्टान्तमाहुः अन्यथेति । अन्यथा यद्येवं न, तदा मातरोपि खवालान् स्तन्यैः न पुपुपुः, पोपणं न कुर्युः । मातर इति वहुवचनं सर्वजात्युपलक्षकम् । कचित्रपदेन सर्वदेशकालनियमो ज्ञापितः । ( अथवा हरिरञेति । अत्र पूर्व हरिषदमुक्त्वा अग्रे वाघां कर्तुं न शकोतीति यदुक्तं तस्यायमाशयः। यद्यपि हरिपदेन सर्वद्वः खहरणसामर्थ्यमायाति तथापि दुःखहर्तृत्वमनुक्त्वा यदाधाभावकर्तृत्व-क्तं, तेनास विगाडमावस स्वरूपत्मकत्वात् सक्तपस च द्विदलसात्मकत्वादस मुक्तं, तेनास विगाडमावस भावस रसात्मकत्वमेव, न तु दुःखरूपत्वम् । यद्यस दुःखरूपत्वं स्यात् तदा हरित्वेन तिन्नृति कुर्यादेव, अन्यया नाशार्थस याधार्थं न स्थात् । अत एव हरित्वमुक्त्वा फलवाधामावकथनमेवोक्तं, न तु दुःखहर्तृत्वमुक्तम् । खयमेव चेत्स्वास्थ्यं कुर्याचदा स्ययेव फलप्रतिवन्यकृत्वं भवेदित्येतदभिप्रायज्ञापनार्थमप्युक्तं हरिरत्र न दाकोति कर्तुं वाघां कुतोऽपरे इति । ) यथा मादृणां वालपोपकत्वाभावाशस्यत्यमेवमत्रेश्वरस वाधाकरणमिति भावः ॥ १९ ॥

यद्यप्यतन्मार्गीयतापस्य सर्वानाश्यत्यं, तथापि ज्ञानमार्गस्तापनाश्चमात्रे प्रसिद्ध इति तन्मार्गवोधकत्रचनैस्तापनाशमाशङ्का तेपामपि तापनाशकृत्वामावमाहुः ज्ञानिनामपीति ।

ज्ञानिनामिष वाक्येन न भक्तं मोहिषिष्यति । आत्मपदः प्रिपश्चापि किमर्थं मोहिषिष्यति ॥ २०॥

तत्र हेतुः । ज्ञानमार्गस्य भक्तिमार्गापेक्षया दुर्घछत्वेन भक्तिमार्गस्य च प्रवहरवेन तद्वाक्यांनां नैतद्भावाभिभावकत्वम् । ज्ञानभिक्तमार्गयोर्द्ववेळत्वप्रवळत्विचारः श्रीम-दाचार्येर्दशमस्कन्धविवरणे 'मर्त्यो मृत्युव्यालभीत' इत्यत्र कालनियामकत्वमुक्त्वापि मत्त्युद्रेकानन्तरं समुद्विजे मवद्धेतोरिति वचनेन ज्ञानमार्गीयमाहात्म्योपमर्दनपूर्वकं भक्ति-मार्गप्रायल्यमेव निरूपितमिति विस्तरिभया नात्र विचारः । तथापि ज्ञानमार्गस्यापि प्रामान णिकत्वात् कदाचित् ज्ञानिवाक्येश्चित्तव्यासङ्गमात्रत्वमपि मवेदिति तस्याप्यभावार्थे भगवत्कृतां रक्षामाहुः न भक्तं मोह्यिष्यतीति । ( जन्मप्रकरणीयतृतीयाध्याये मग्वत्प्रादुर्भावानन्तरं वसुदेवस्तुत्वनन्तरं देवकीमातृचरणैर्मयीदामार्गायमाहात्म्यज्ञानः पूर्वकं 'रूपं यत्त' दिति स्तुतावन्ते 'मर्त्यों मृत्युच्यालभीत' इति पद्ये कालनियामकत्वेन पूर्वे स्तुत्वापि पश्चा'दुपसंहर विश्वात्म'न्निति प्रार्थनानन्तरं व्यृहरहितशुद्धगुरुपोत्तम्प्रा-कट्यानन्तरं शुद्धभक्तिमार्गीयभावप्राकृट्ये सति पूर्वस्तुतिहेतुभूतमर्यादामार्गीयभावत्वेन पूर्वस्तुत्युक्तमर्यादामार्गीयमाहातम्यज्ञानजनितकालनियन्तृत्वादिज्ञाननिराकरणसामर्थ्यं शुद्ध-र्यक्तिमार्गीयभावस्येव दष्टम् । न तु पूर्वभावस्येतद्भावनिराकरणसामर्थ्यम् । यद्येवं न स्था-त्तद्वेपरीत्यं स्वात् । तस्माद्विकार्गस्यैव सर्वमार्गाधिकप्रावत्यं विचार्येवाचार्येरुक्तं न भक्तं मोहियप्यतीति । ) रक्षाकरणे हेतुमाहुः आत्मप्रद इति । आत्मानं खरूपानन्दं प्रकर्षेण ददातीत्यात्मप्रदः । यद्यप्यधुना तत्प्रकारकदानस्याप्रतीतिस्तथापि वर्तमान-सामीप्ये वर्तमानवदेति शास्त्राच्छीमं दास्ततिति सिखवदेवीक्तमात्मप्रद इति । हेत्वन्त-रमप्याहुः न्नियश्चेति । यो यस्य प्रियः स तत्कार्यसिद्धौ यदि विलम्बं सहेत तदा प्रियत्व-मेव न सादिति शीघं तत्कार्यसिद्धार्थ चित्तव्यासंगमसहमानोऽविलम्बेन रक्षामेव कृतवान्, न तु विलम्बम्, अतः सम्यगेवोक्तं प्रियश्चापीति । एवं रक्षायामव्यभिचारिहेतुह्रय-मुक्तम् । ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोहयिष्यतीत्वत्र मोहाभावार्थं रक्षाकरणं निरूप्य रक्षाकरणस्यावस्यकत्वाय तद्गतधर्भद्वयपूर्वकं रक्षामुक्तवापि पुनर्यदुक्तं किमर्थे मोहिष्यप्यतीति तत्रायमाशयः । भक्तत्वेषि यत्रात्मप्रदानेन्छा तत्रैय ज्ञानिवानयजमीहः निवृत्यर्थं रक्षा, यत्र नात्मप्रदानेच्छा तत्र ज्ञानिवाक्यजमोहनिवृत्तिरक्षापि नेत्यर्थः । तम निदर्शनम् । द्विजपत्तीनां व्रजसीमन्तिनीवद्रसानुभवोपयोगिदेहवत्त्वमलार्तिभरेण गत्ना सेवां करिप्याम इति खुद्धा सर्वसामग्रीसम्पादनपूर्वकं पत्यादिसर्ववनधुनिराकरणपूर्वकं चागमनम् । आगतासु तास्तिय मगवद्रचनं तद्वदेवोत्तरदानेन सर्वप्रकारसाम्येष्यात्मप्रदाने-च्छाज्मावास श्रीतयेतुरागायेत्यादिज्ञानमागीयवानयैर्जनितमोहस्य निवृत्यर्थं न् रक्षाक-रणम् । अञ्चसीमन्तिनीप्वारमप्रदानेच्छाप्राचुर्यात्तवा रक्षा कृता । यथा 'रजन्येपे'त्यादि-मर्यादाधमेवानयः 'श्रवणादर्शना'दित्यादिज्ञानमार्गीयवानवैश्व मोहसम्भावनापि नाभृत् । प्रत्युत स्पतिचारितप्रयोजनिवरोधित्वेन तन्निराकरणममृत् । अग्रेषि चतुश्रत्वारिशाध्याये 3. 257 1

भगवस्त्रेपितः श्रीमदुद्धवः 'श्र्यतां प्रियसन्देश' इति भगवत्सन्देशच्याजेन तापवेक्वच्याद्य-भावार्थभुपदिष्टसापि ज्ञानस्य भगवता स्वात्मप्रदानेन रक्षितत्वेन सर्वात्मना स्वोपदिष्टमार्गमी-हाभावदर्शनपूर्वकं 'दृष्ट्वैवमादिगोपीनां कृष्णावेशात्मविक्वव'मिति पूर्वोक्ततापवेक्वच्यादिदर्शनेन सर्वात्मना स्वप्रयासनिष्फठत्व तापादिभावस्यातिप्रवठत्वं दृष्ट्वा तासु सर्वाधिकानिर्वचनी-सर्वात्मना स्वप्रयासनिष्फठत्व तापादिभावस्यातिप्रवठत्वं दृष्ट्वा तासु सर्वाधिकानिर्वचनी-योत्कर्षदर्शनेन स्वित्मन् भगवत्कृपापात्रत्वेप्यत्यपक्षरफूर्ता स्वस्य साक्षात्त्वरणारिवन्देषु योत्कर्षदर्शनेन स्वित्मन् भगवत्कृपापात्रत्वेप्यत्यस्वक्षरफूर्ता स्वस्य साक्षात्त्वरणारिवन्देषु शिरःस्पर्शनेन नमनायोग्यत्वं ज्ञात्वा 'वन्दे नन्दव्वक्षीणां पादरेणु'मित्यनेनैकरेणुमेव यत्र नमस्कृतवान् । तस्माद्यवैवात्मप्रदानं तत्रेय ज्ञानमार्गीयवान्यमोहामावः, नान्यत्रेसेताव-समेयं मनिस कृत्वोक्तं किमर्थ मोहियिष्यतीति ॥ २०॥

एवं संन्यासनिर्णयमुपपाद्योपसंहरन्ति तस्मादिति ।

तसादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम्। अन्यथा भ्रद्यते खार्थादिति मे निश्चिता मतिः॥ २१॥

यस्माङ्गितिमार्गीयः संन्यासप्रकार एताद्योऽतो यदि ताद्यप्रकारवन्त्वं तदैतदुक्तप्रकारेण परित्यागः विरहानुभवैकार्थः परित्यागो विधीयतां कियतामित्यदः।
प्रकारेण परित्यागः विरहानुभवैकार्थः परित्यागो विधीयतां कियतामित्यदः।
अन्यथा एतदुक्तप्रकाराकरणे स्वार्थात् खासारमनोर्थात् प्रक्षार्थसिद्धेः सकाशास्त्रक्रयते
अन्यथा एतदुक्तप्रकाराकरणे स्वार्थात् खासारमनोर्थात् प्रक्षार्थसिद्धेः सकाशास्त्रक्रयते
च्युतो मवतीत्यर्थः । इति एवंप्रकारिका मे मदीया मितः । मदीयत्वकथनेव
च्युतो मवतीत्यर्थः । इति एवंप्रकारिका निःसन्दिग्धेत्यर्थः ॥ २१ ॥
मतरनुभवक्त्यत्वं निक्तपितम् । निश्चिता निःसन्दिग्धेत्यर्थः ॥ २१ ॥

एवं पूर्वस्रोके मतेर्निधितत्वकथनानिधितत्वे हेतुमाहुः इतीति ।

इति कृष्णप्रसादेन बहुभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरणं भक्ताबन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥

इतीति समाप्तो, कृष्णप्रसादेन कृष्णः सदानन्दः पुरुषोत्तमः, तस प्रसादः प्रसन्नता पूर्णकृषेत्यर्थः, तेन साधनेन कृत्वा बहुन्मेन श्रीकृष्णवह्यभेनेत्यर्थः । विनिश्चितं प्रसन्नता पूर्णकृषेत्यर्थः, तेन साधनेन कृत्वा बहुन्मेन श्रीकृष्णवह्यभेनेत्यर्थः । विनिश्चितं विश्वेषे कृष्णप्रसादस साधनत्वोत्त्या तदितरसाधना-विश्वेषण इदिन्यसाहः संन्यास्वरणं भक्ताविति । भक्तो भक्तिमार्गे साध्यत्वमुक्तम् । निर्णातमेवाहः संन्यास्वरणं भक्ताविति । भक्तो भक्तो सत्त्यां अथवा भक्तो संन्यास्वरणं संन्यासाहीकारप्रकारः । अथवा भक्तो भक्तो सत्त्यां अथवा भक्तो सत्त्यर्थं भननार्थ इदं संन्यासक्तपं भगवतो वरणं वरणमेवत्यर्थः । विपरीते वाधकमाहः अन्यथेति । अन्यथा भक्तिव्यतिरेकेण करणे उक्तप्रकारागायात् पतितो भवेत्, तस्मान्मार्गात् च्युतो भवेदित्यर्थः ॥ २२ ॥

पितृपादाञ्जक्रपया विद्युतोऽस्ति यथामति । संन्यासनिर्णयस्तेन प्रसीदन्तु मयीश्वराः ॥१॥ मक्तिमार्गे पुमर्था ये सिद्धास्ते सर्वया मृथि । तैरेव च कृतार्योद्दमिति मे सुद्धा मतिः ॥२॥

इति श्रीमत्त्रसुचरणैकघनेन श्रीवहासेन विरचितं संन्यासनिर्णयविवरणं सम्पूर्णम् ॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

## श्रीमद्रधुनाथविरचितविवरणसमेतः।

विष्ठछेशपदाम्मोजं भत्तया नत्वा विचार्यते । आचार्यप्रोक्तसंन्यासनिर्णये तत्प्रसादतः ॥ १ ॥

अय कर्ममार्गेकिनिष्ठानां भगवत्प्राप्तिरुक्षणमुख्यफरासम्बन्धात्केशनैरन्तर्यदर्शनेन जारदेपि तत्केशजनितग्रान्यभाषाच कदाचित्सङ्गवशाद्भगवदीया अप्येवंविधा मा भ्वित्तिसे-तद्र्थमादावेव सुखोपायं संन्यासं निरूपयन्ति पश्चात्तापिनवृत्त्यर्थमिति ।

> पश्चात्तापनिवृत्त्वर्थे परित्यागो विचार्यते । स मार्गदितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विदोपतः ॥ १॥

शरीरादिवेकल्ये जाते पूर्वदशां स्मृत्वा मया तदानीमेव भगवदर्थं किमिति न यत्तं मितीदशो यस्तापः स पश्चात्तापः । भगवत्तद्भक्तातिरिक्तविषयाणां परितः सर्वतो वाद्याम्यं नतरराहित्येन यस्त्यागः स परित्याग इत्युच्यते । स पूर्वोक्तपरित्यागो मार्गद्वये कर्तव्यत्वे नोपदिष्ट इत्यर्थः ॥ १ ॥

तृतीयमार्गसापि सत्त्वात्तत्रापि कयं नेत्यत आह कर्ममार्ग इति ।

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां किछकालतः । अत आदी भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाविधारणा ॥ २ ॥

अत्र कर्ममार्गपदेन सकामान्तःकरणस्य संन्यासनिपेधो बोध्यते । अन्यथा प्रवृत्ति भागें मंन्यामविधायकवाक्याश्रवणादेवाकरणे सिद्धे तिन्नपेधो नोषपद्येत । प्राप्तिपूर्वकत्वान्ति पेधम्य । सुगान्तरे तु शरीरशोषणव्रतादिनाप्यन्तःकरणम्य विषयपराद्युग्रतोषपद्यते । कर्तो तु तग्माधनप्रनादिकर्मणां माहुण्यामापाद्ययोक्तपरान्देत्वेन संन्यामानुषयुक्तत्वात्मृतरां न कार्ये स्त्यर्थः । तदेवं मार्गद्रय एव कर्तव्यत्वेन प्राप्ती ज्ञानापेक्षया भक्तरम्यितत्वास्त्रयमं मिक्तमार्गं कथं कर्तव्य इत्येगाद्यी विष्यारणा विषयत इत्यर्थः ॥ २ ॥

### अवणादिप्रवृत्त्वर्थे कर्तव्यश्चेत्स नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात्साधनानां च रक्षणात्॥३॥

अवणादीति। वैयग्यांभावपूर्वकं भक्तिसाधनश्रवणादिषु प्रवृत्त्यर्थं संन्यासश्रेतं-तंन्यस्तदा स एवंविषः इह भक्तिमार्गे न स्वीकियत इत्यर्थः । नतु श्रवणादिसाधनानां भक्तयनुकूठत्वाद्गक्तिसाधनश्रवणादिसम्पत्त्यर्थं संन्यासः कृतो नेत्यत आह सहा-यसङ्गसाध्यत्वादिति । भगवत्तत्वं जिज्ञासोरेकाकिनः श्रवणादेः सहायस्य सङ्गः सम्पत्तिस्तत्साच्यत्वात् । निह श्रावयितारं विना श्रवणं सम्भवति । नच श्रुतस्यापि ग्रन्थपर्याठोचनगुक्तपसत्त्यादिना विना स्थैर्यम्, अतस्तदंशस्य त्यक्तस्यापि पुनः स्वीकारे वान्ताशित्वमेव । इदमेकं वाषकम् । अपरमाह साधनानामिति । खत्यकालपर्यन्तं श्रवणादिसाधनमादरणीयमित्यपि नास्ति, यतो यावजीवमपक्षकपायैयोगिनिः साधनानि रक्ष्यन्त एव । इदं द्वितीयम् ॥ ३ ॥

अभिमानादिति ।

### अभिमानानियोगाच तद्धमैश्च विरोधतः। गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थे तथा यदि॥४॥

विविदिपादशायां सर्वधा कामकोधाधनपगमाद्धन्योदिपक्षपातेन प्रतिवादिनिरा-करणाय यत्नोपि सम्भाव्यते, तादश्रश्राभिमानकृतः संन्यासे कृतेऽल्पोपि नोचित इल्पर्थः । इदं तृतीयम् । नियोगादिति । गुर्वोज्ञा नियोगः । तदकरणे प्रत्यवायः, तत्करणे व्यासङ्गः, तथा सित नेष्टसिद्धिरिति भावः । इदं चतुर्थम् । त्यद्धमेरिति । सन्यासे सर्वत्यागस्य मुख्य-तथा सित नेष्टसिद्धिरिति भावः । इदं चतुर्थम् । त्यद्धमेरिति । सन्यासे सर्वत्यागस्य मुख्य-तथा स्रवणादीनां प्रन्थादिस्वीकारसाध्यत्वात् परस्परं धमैर्विरोधाद्धिमार्गन्यशेपत्वेन सन्यासो न प्रशस्त इत्यथः ॥ ४ ॥

भगवद्धभीचरणे अनर्थोकरगृहादीनां वाधकत्वात् प्रतिवन्वापगमाय संन्यासो यदि कर्तव्यस्तदापि वाधकत्वमाह अग्रेपीति ।

## अग्रेपि ताहरौरेव सङ्गो भवति नान्यथा।

स्त्रयं च विषयाकान्तः पापण्डी स्यात्स कामतः॥ ५॥

गृहादिसङ्गाभावाय संन्यासे कृतेषि तदनन्तरं तादृशीः पृशेक्तसहायादिभिरेव सङ्गो भवति।अन्तःकरणस्य सर्वशि भगवत्यरत्वाभावात्।नान्यथा।(न) भगवदेकपर-तेत्वर्थः। ननु भगवद्धिलेनैवमिष कियमाणे फलं भविष्यत्येषेति चेतवाह स्वयं चेति। भक्तिमार्गिविरुद्धमिदमिति ज्ञात्वापि यः संन्यसेत्, स विषयवासनाविष्ठतान्तःकरणत्वेन भगवद्रसाननुभवात्यक्तविषयेष्वेवाभिनिविशेत्। स कामतः कामित्वाद्विषयाक्तान्तः

१ वराग्यभावपूर्वकमिति पाठः । २ वरीव्यत्वेन प्राप्ती शानापेशया भक्तिमार्थे न खोकियत इति पाठः । ३ अन्योकरणेति पाठः ४ असाधकावमिति पाठः ।

दर्शकत्वातासामेव गुरुत्वं युक्तम् । श्र्यते च मिविष्योत्तरे अनन्तव्रतकथायां कौण्डिन्यस्य सर्वत्यागपूर्वकं मगवदेकपरतया स्थितस्य शीव्रमेव तत्याप्तिः । तद्यया 'ततो जगाम कौण्डिन्यो निर्वेदाद्वनगहरम् । अनन्तं मनसा ध्यायन् कदा द्रक्ष्यामि केशवम् । व्रतं निर्शनं कृत्वा व्रह्मचर्यं जपन् हरिम् । विह्वलः श्रययो सोप्यरण्यं जनविष्ठितं 'मिलादि । व्रजसुन्द्रिणां तु 'गत्यानुर्गस्तितविभ्रमेक्षिते' रिलादिषु स्फुटमेवालोकिकतयाविधत्वम् । यद्यप्येनतासां साम्यं कर्तु मनसाप्यश्चमम्, तथापि त्यागस्येतोषिकस्य सर्वया अभाव एवान्यविति ज्ञापनार्थम् । एताद्यसर्वात्ममावपूर्वकान्यविषयपरित्यागे झटिति भगवत्यापिरिति भावः । साधनं च श्रोक्तमित्यर्थः । किं तत्साधनमित्यपेक्षायामाह् । तनोति स्वरूपानन्दानुभवं विस्तार्यतीति तत् । ताद्यो यो यस्य मक्तस्य यादशी भावना तया सिद्धः सम्पन्नो भावविशेषः स एव साधनस्थानीयः । एतदितिरिक्तसान्यस्य यागादेः साधनत्वं नेष्यत इत्येथः । यदा तद्वरुत्वेनोक्तं यत्तत्साधनम् ॥ ८॥

एवंविधसंन्यासवतः प्रवृत्तिवैलक्षण्यमन्यापेक्षया ज्ञान।दिभिरप्रतीकार्यत्वं चाहुः विकलत्विमिति ।

> विकलत्वं तथास्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥

उद्देशवस्त्वप्राप्तिद्शायां चिन्तावाहुल्याद्विकल्ठरवं विक्षिप्तचित्तत्वम् । तथैवान्सास्थ्यं शरीरे तदलामे वैवर्ण्यपाण्डुरत्वादि । एतद्वयमि प्रकृतिः स्वभावानाःपासेव, नौपाधिकम् । तादशावस्थस् उपायान्तराप्रतीकार्यदुः सत्वमाद्व प्राकृतमिति । भगवद्धी-लौपिकस्यरूपज्ञानापेक्षयान्यद्यच्छास्रजन्यम्लपसारं ज्ञानं तद्व प्राकृतसृच्यते । गुणा-ध्याणिमाद्यैश्वर्योदियोगसिद्धयः । तदिदं सर्वमप्येवं चर्तमानस्यैतादशावस्थस्य न हि चा-धकाः, न समीहितान्तरायहेतवो भयन्तीत्यर्थः । एवंदशापन्नस्य शास्त्रीयं माहात्म्यादि-चोषकं ज्ञानं न तच्छोकनिवर्तकम् । यत्र सर्वसम्मतस्यास्थ्यहेत्ज्ञानस्याप्यप्रयोजकत्वम्, तत्र किं वाच्यमेश्वर्योदीनामिति भावः । प्रकृतिरिति पाठे वैकल्यं विपर्यासः । अन्यत् समानम् ॥ ९ ॥

ज्ञानमार्गीयसंन्यासापेक्षया यथा मक्तिमार्गीयस्य संन्यासस्योत्तमसाधनत्वं तथैव तत्फलसापीलाहुः सस्यलोक इति ।

स्वलोके स्थितिर्ज्ञानात् संन्यासेन विशेषतः। भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत्॥ १०॥

सत्यत्येको बखलोकः। तत्र ज्ञानात् संन्यासाथमरहितकेवलज्ञानाद्पि स्थितिर्भ-वति । संन्यासेन सहिता तु चिकोपतः पुनराष्ट्रितिरहितेलर्थः। तथा च नारायणे थ्यते 'वेदान्तविज्ञानसुनिधितार्थाः संन्यासयोगायतयः शुद्धसत्याः। ते बद्धलाके व क्यान्यकाने परामृतात् परिमुच्यन्ति सर्व' इति । भक्तिमार्गीयमाह भावनेति । यत्र यस्मिन् फले भावनेव साधनं भवति तत्र फलमि तथा भावनानुरूपमेव भवेत् । यथा ब्रह्म लोकप्राप्तिसाधनानां फलगुत्वादल्पफलसम्पादकत्वम्, न पूर्णस्य, एवं भावनानामनन्तत्वात् फलस्याप्यानन्त्यमिति भावः । अत एवाचार्येरुक्तम् 'प्राकृताः सकला देवा गणितानन्दकं वृहत् । ,पूर्णानन्दो हरिस्तास्मात्कृष्ण एव गतिर्भमे'ति । भगविचन्तनपरस्य ब्रह्मलोको नानुरूपं फलमिति तु श्रीविष्णुपुराणे श्रूयते । तद्यया, 'यस्मिन् न्यस्तमितर्ने याति नरकं स्वर्गीपि यिचन्तने विद्यो यद्य निवेशितात्ममनसो ब्राह्मोपि लोकोऽल्पकः । मुक्ति चेतिस यः स्थितोऽमलियां पुंसां ददात्यव्ययः कि चित्रं यद्यं प्रयाति विलयं तत्राच्युते कीर्तित' इति ॥ १०॥

तादशः इति ।

तादशः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येव न संशयः। यहिश्च प्रकटः खात्मा वहिवत् प्रविशेवदि॥११॥ तदैव सकलो वन्धो नाशमेति न चान्यथा।

किन्यस्यान्तस्य वहुवचनम् ताद्या इति ज्ञेयम् । ये केवठज्ञानमार्गायास्ते सत्यत्योकादावेच तिष्टन्ति, नतु पुरुषोत्तमे, भिक्तमार्गानन्तः पातित्वात् । आदिपदेन संकर्पणादिस्थानं ज्ञेयम् । यद्यपि 'व्रह्मणा सह मुच्यन्त' इति वाक्याद्रह्महोकाद्य्यग्रे गितस्वत्रस्थानां श्र्यते, तथापि भजनानन्दाननुभवादे तद्येक्षया तुच्छत्वमेवेति भावः । तिहं व्रह्महोकस्थानापपि कुतो न भजनानन्दानुभवः १ भजनीयस्वरूपस्थान्तः प्रवेशाभावादिस्थाद्य प्रकट इति । आकाश्यवदन्तर्वहिश्य प्रकटः सिद्धोपि स्वात्मा भगवानन्तः स्थितोपि यद्दिः प्रकटीमूय स्वजीतामिनिवष्टिचित्तेषु यदेव प्रविश्वेत्तत्रेयान्तिहितो भवेत्, तिद्य सकतो वन्धो गृहादिर्माद्यामिति, तिरस्कृतं भवति, न त्यन्येनापि प्रकारियर्थः । अत एवोक्तम् 'प्रशमाय प्रसादाय तत्रेवान्तरधीयते'ति । यथा शुष्ककाष्टिसतो विद्यः शीतशातनासमर्थः, स एव मन्यनादिना यहिर्मृतो ज्वालादिरूपेण तत्रेव काष्ठं प्रविद्यः काष्ठं स्वात्मसारकृत्या शीतं निवर्तयित, एवं विद्यस्थितमानन्द्यनस्यरूपमपि मक्तमाननामानितं यावश्च पुनः प्रविश्वति, तावज्ञ तत्स्यरूपप्राधिरिति भावः । ज्ञानमार्गी-पाणां तद्दन्यदेशामावाञ्च तत्नाधिश्वद्वाि । ११ ॥

#### भगवानिति ।

भगवान् फलरूपत्वान्नात्र वाधक इष्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं द्यास्त्रने विरुध्यते ॥ १३ ॥

अत्रास्मिन् जीवने अन्तर्हितो मगवानेव ,वाधकश्चेत्सोपि फलरूपत्वासैवंविधो भवतीत्यर्थः । नतु गुणानां जीवनहेतुत्वोक्ताविष यावन्न दग्गोचरत्वं खरूपस्य भवेत् , ताव-त्तापापायोपि नेति तद्ध स्वास्थ्यजनकं प्रकारान्तरेण योधकवाक्यं कर्तव्यं चेत्तत्राह स्वा-स्ध्यवाक्यमिति । न कर्तव्यं न ख्यमन्यस्मान्क्रोतन्यम् । न चान्यस्मै श्रान्यमित्यर्थः। तथाच खास्थ्यं भगवानेव करिष्यतीत्याह द्यास्त्रिति। यतो निरुपिषपरदुःखप्रहाणेच्छुः, अतो मक्तानामेतादगवस्थां ज्ञात्वा विलम्बं न करिष्यति, अतो न विरुध्यते, न प्रतिकूल-माचरिष्यति । अत्युत परोक्षभजनानन्ददानेपि भक्तकृत्यं प्रति खस्य ऋणित्वमेवाङ्गीकरोति । तच भगवतैवोक्तम् 'न पारयेहं निरवद्यसंयुजा'मित्यादि । एवंविधानां खास्थ्यवाक्यसह-स्रैरपि नेष्टसिद्धिरिति परमार्थः ॥ १३ ॥

दुर्लभोयमिति।

दुर्लभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा।

अयं मिक्तमागींयो यः परित्यागः स प्रेम्णा निरुपिक्षेहादेव सिध्यति, अतो दुर्छमः, अन्येः साधारणैः कर्तुमशक्य इत्यर्थः ॥ १३६ ॥

मक्तिमार्गीयं निरूप्य ज्ञानमार्गीयमाह ज्ञानमार्ग इति ।

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो दिविधोपि विचारितः॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशतैः परम्। ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५॥ अतः करौ स संन्यासः पश्चान्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेद्यापि तस्माज्ज्ञाने न संन्यसेत्॥ १६॥ सुतरां कलिदोपाणां प्रवलत्वादिति स्थितिः।

विचारोत्रोपपतिस्तस्मादित्यर्थः। स द्विप्रकारकोऽपि ज्ञेयः। अपिशब्दोऽत्र गर्हायाम्। द्वैविष्यमाह ज्ञानार्थमिति । ज्ञानोत्यत्यर्थमेकः । उत्तरस्य मोक्षस्याङ्गं तदर्थमिति यावत् । यद्यपि ज्ञानार्थस्यापि मोक्षाङ्गत्वमेव, तथापि प्रयोजनवशाहै विष्यम् । अन्यथा कर्मणोपि द्वेविध्यं न स्यात् । परन्तूभाम्यामपि जन्मशतेर्वहुजन्ममिरम्यासेन सिद्धिमीक्षो मवति । न भक्तिमार्गीयवज्द्रिटिति । अत एव भगवताप्युक्तम् 'वहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते । वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभ' इति । व्यवहारेषि विद्वत्संन्यासो विविदिपा-संन्यास इति श्रूयते द्विवयम् । मिक्ति विहाय केवलज्ञानार्थमेव यः संन्यासः स दोप-ग्रस्तत्वात्र कर्तव्य इत्याहुः ज्ञानं चेति । चकारान्मोक्षोपि साधनसापेक्ष एव । तत्र हेतः ।

यज्ञादिश्रवणात् । यज्ञादिकं साधनत्वेन श्रूयत इत्यर्थः । इदं तु गीतायाम् 'द्रव्य-यज्ञान्तपोयज्ञा' इत्यादिषु स्फुटम् । यज्ञादीनां साङ्गानामेव फलसम्पादनक्षमत्वात्, तच् कलो सर्वधैव न सम्भवतीत्यतस्तत्करणं पश्चात्फलद्शायां तापायेव, न सुखाय । पूर्वोक्त-धर्मध्यजित्वेन पापण्डित्वमेव स्थात् । अपिशन्दादश्रेपि फलामावः । अत एव श्रीमद्भाग-वते 'श्रेयः सुतिं भक्तिमुदस्ये' त्यादिनोक्तम् । यत एवंकरणे पश्चात्तापः फलासम्बन्धश्च । तस्मात् ज्ञाने न, ज्ञानमार्गे न संन्यसेत्, कलो साधनवलस्यात्पत्वात्कालकृतदोपाणां श्रायल्यात्मुतरामेव न कार्य इति वस्तुस्थितिरित्यर्थः ॥ १४, १५, १६ ई ॥

एवं मित्तमार्गेषि दोषमाशक्का समाधते भित्तमार्गेषीति ।
भित्तमार्गेषि चेद्दोषस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७ ॥
अत्रारम्भे न नाद्याः स्याद् द्दष्टान्तस्याण्यभावतः ।
स्वास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाधः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥
हरिरत्र न द्याकोति कर्तुं वाधां कुतोऽपरे ।
अन्यथा मातरो वालाञ्च स्तम्यैः पुषुषुः कचित् ॥ १९ ॥

अत्रारम्स इति । अस्मिन्भिक्तमार्गीयसंन्यासस्योपप्रममात्रेषि कृते न नाशः, न कृतोपप्रमवैयर्थ्यं, नापि विद्यो भवेत्, नापि प्रस्वायः । तदुक्तं भगवता 'नेहाभिप्रमन् नाशोस्ति प्रस्वायो न विद्यते । स्वत्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयादि'ति, श्रीभागवतेषि 'तया न ते माधव तावकाः किच'दित्यादिना। किञ्च, पूर्वमेवं चिकीपीः कस्यचिद्वन्यथाभाव इत्यर्थे सर्वसम्मतदृष्टान्तस्याप्यभावात्, अतो ज्ञानमार्गीयवद्त्रत्यस्य न पातादिशक्केत्रश्चः । भक्तिरहितज्ञानमार्गीयस्य तु पातः श्र्यते श्रीभागवते 'येऽन्येऽरिवन्दाक्ष विमुक्तमानिनस्त्यस्तिभावादिनिगुद्धसुद्धयः । आरुद्ध कृत्येश्चेण पर पदं ततः पतन्त्यघोनादतपुष्मदङ्कय'इति । किञ्च, असिद्धस्य स्वास्थ्यद्देतोस्तुच्छविपयादेः परितः सर्वतस्त्यागादेव न वाधः सम्भवति । अन्तर्यदिः सिद्धविपयस्य तु स्वेष्टफलत्वादेव न तत्सम्भव इत्यर्थः । यदि तदेकाशितानामपि तस्मादेव वायः स्यातदा मातृमात्रेकजीवनान् वाठानमातरोपि न कचित्रपुपुपुने स्तन्येः पुष्णीयुः, पुष्टाः न कुर्युः, प्रत्युतानिष्टं च कुर्युः, न त्वेवं कुनचिद्मतीत्यतो न वाध- श्वद्वादेशोपीति भावः ॥ १७ ॥ १८ ॥ १९ ॥

अल्पज्ञं प्रसाहुः ज्ञानिनामिति ।

ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोह्यिष्यति । आत्मप्रदः प्रियञ्चापि किमर्थे मोहयिष्यति ॥ २० ॥

ञानमार्गप्रशमात्रात्रयेरपि तहारा स्वभजने प्रवृत्तं न मोहं प्रापिष्यति। इदमुत्कृष्ट-मिदं येत्येनेतिषम् । नतु कर्नुमर्क्तमन्ययाकर्तुं समर्थस्य स्वतन्नस्य कदाचिदेवगपि करणं स्यादिति चेत्तशह आत्मप्रद इति । स्वस्वरूपं भक्तेम्यो दत्तवान्, तद्धीनत्वेन स्थापित-वान्, यश्च स्वात्मत्वेन प्रियश्च । अत एवोक्तम् 'प्रेष्ठो भवांस्तनुभृतां किल वन्धुरात्मे'ति । अपिशब्दादेवमजानतामभक्तानामप्रियश्च । चकारात् स्वस्य भक्तस्य कृत्यनुवुभूषुत्वमपि । एतादशस्यापि मोहकत्वे न किञ्चित्कारणमस्तीत्पर्यः ॥ २० ॥

उपसंहरन्ति तस्मादिति ।

तसादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम्। अन्यथा भ्रद्यते स्वार्थादिति मे निश्चिता मतिः॥ २१॥

उक्तप्रकारेण मित्तमार्गे थित्वा विरहानुभवार्थमेव क्रियताम्, अन्यथा इमं प्रकारान्तरं त्यक्ता प्रकारान्तरेण तदाचरणे स्वार्थात् खिस्सन्नेवार्थ्यते अन्विष्यत इति स्वार्थी भगवान् तस्माद्भक्ष्यते दूरे पततीत्यर्थः । इति एवंप्रकारिका मे निश्चिता बुद्धिरित्यर्थः । यद्वा, स्वार्थात् समीहितफठादित्यर्थः ॥ २१ ॥

इति कृष्णप्रसादेन वहाभेन विनिश्चितम् । संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥.

इतीति । कृष्णः प्रसाद्यते येन, कृष्णस्य प्रसादोन्येषां यस्मादिति वा । तस्प्रसाद-रूप एवेति वा । ईदशेन चल्लभेन भक्तो भक्तिमार्गे संन्यासस्य वरणं चरतीति स्वीकर-णम् । इति उक्तप्रकारेण विशेषतो निश्चितं निर्धारितम् । भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्येदं विहाया-न्यथा अन्येन ज्ञानमार्गाद्यक्तप्रकारेण स्वीकरणे पातित्यमेवेत्यर्थः ॥ २२ ॥

आचार्यचरणाम्भोजरजोरिश्चतवागहम् ॥ कृतवान् मिकसंन्यासिवचारे सुविचारणाम् ॥ १॥ कर्मणा मनसा वाचा प्राणेदीरैर्धनैरिष ॥ विष्ठलेश त्यदीयोस्मि नान्यया ज्ञातुमर्हिस ॥ २॥

इतिश्रीवह्मभनन्द्नचरणैकदारणश्रीरघुनाथकृतौ संत्यासनिर्णयविवरणं समाप्तम् ॥

### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवह्नभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

#### श्रीगोकुलोत्सवविरचितविवरणसमेतः।

यत्पदान्जरसास्त्रादिवस्मृतान्यसुखा मुहुः । रमन्ते तहुणारुषेस्तं वन्दे गोकुरुधरम् ॥ १ ॥

अय सकलश्रुतिस्मृतिपुराणन्यायादिश्रमाणसम्मत्या भगवदानन्दानुमव एव सर्वेषां परमफलम् । तत्रापि मजनानन्दानुमवः श्रीगोपीजनवल्लभस्य । तथाहि । 'रसो वे स' इला-दिम्यो मगवान् रसरूपः । रसन्ध शृंगारः । स च संयोगिविश्रयोगभदेन द्विविधः । तेन तदुमयभावात्मकभगवदानन्दानुभव एव परमफलम् । स च लीलासृष्टी प्रवेशे सित सम्भवति । ततः पूर्वदशायां तु संयोगाभावात् सर्वपरित्यागपूर्वकं विश्रयोगमावानुभव एव परमफलम् । सर्वपरित्यागं विना लोकिकांशस्य सत्त्वादव्यश्रतया विश्रयोगानुभवासम्भवात् । स च परित्यागः किस्मन् मार्गे कर्तव्यः, कदा वा कर्तव्यः, कथं वा कर्तव्यः, किमर्थं वा कर्तव्यः, करणानन्तरं च तस्य कीदशी दशेलेतत्सर्वनिर्यारायं विचारश्रयोजनमनुवदन्त एवाचार्याः परित्यागविचारं प्रतिजानते पश्चान्तापनिञ्चस्यर्थमिति ।

पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थं परित्यागो विचार्यते । स मार्गिटितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः ॥ १॥

मित्तमार्गे ज्ञानमार्गे च परित्यामः कर्तव्यः, तत्रापि मिद्धदश्चायामेव, नतु साधन-दश्चायाम् । साधनदश्चायामत्यन्तवैराग्याभावेन परित्यागानिर्वाहात् पाषण्डित्वप्रसङ्गेन कृतोपि परित्यागः पश्चाचाप्यय मगित । एतानतारतम्यज्ञानामावे मगवदीया अपि पूर्वमेव परित्यक्त-सर्वार्याः सन्तः पश्चाचारा मनेयुः, तथा तान् दृष्ट्वा स्वयमपि पश्चाचारा मवेयुः, तथा चान्येपां स्वस्य च पश्चाचापस्यानिर्मानार्यं परित्यागो निचार्यत इत्यर्थः । यहा । सकल्देवजीवानां मगवत्यास्यर्थं मगनदाज्ञया द्वाचार्याणां मृत्रोकेऽनतारः । सा भगवत्यासिश्चाचार्यभिक्तिमार्ग-त्राप्तत्रेन कियते । तम यथा स्विपद्धान्तमुक्तनन्तस्तया अन्यप्रतया निरन्तर निप्रयोगभावा-ज्ञमनार्थं परित्यागोपि पूर्वमेन कथर्नायः । तथा चेतावत्कालं वृथा विरुप्यः कृत इति यः पथात्तापः तस्य निवृत्यर्थं परित्यागो विचार्यन इत्यर्थः । अथना । परित्यागेन पूर्वमहर्निशं

: . .

वित्रयोगमावानुभवः, तदनन्तरमठोकिकदेहेन संयोगमावानुभवः। तथा च पश्चात् परित्यागान्ततरं तापश्च निवृत्तिश्च तापनिवृत्ती, तयोनिमित्तं परित्यागो विचार्यत इत्यर्थः। तेनोभय-प्रकारकमगवद्भावानुभवे आचार्योद्यम एव हेतुरिति स्चितम् । यच 'विरहानुभवैकार्थसर्व-त्यागोपदेशक'इति सर्वोत्तमे उक्तम् । तद्व्यवधानविवक्षया सवासन इति परिशन्दार्थः। ननु परित्यागः कस्मिन्मार्गे कर्तव्य इति चेत् १ तत्राहुः स मार्गद्वितये प्रोक्त इति । विशेष आधिक्यम्, तेन सिद्धदशा विशेषः। विशेषताः इति व्यव्छोपे पश्चमी । तथा च भक्तौ ज्ञाने च विशेषं सिद्धदशां प्राप्य मार्गद्वितये भक्तिमार्गे ज्ञानमार्गे च स परिस्तागः प्रकर्षण उक्तः, कर्तव्यत्वेन कथित इत्यर्थः॥ १॥

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां किलकालतः । अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाविचारणा ॥ २॥

अथ कममार्गे साधनदशायां ज्ञानमार्गे उपासनामार्गे साधनदशायां मिक्तमार्गे च परिलागः पश्चातापायिति तिन्नवृत्यर्थ परिलागस्य विचारः क्रियते । विशेषतः विशेषं प्राप्य । स च सिद्धदशा उमयोः । यद्वा, वहुजन्मसु परिलागः कर्तव्य इति आवृत्ति-वाहुल्यमेव विशेष इति ज्ञानमार्ग एव विशेषता इल्लेब्सेन विशेष इति ज्ञानमार्ग एव विशेषता इल्लेबि । निष्कामतया कर्मकरणं चित्त-शुद्ध्यर्थम्, कर्ममार्गे पत्नीं विना च यज्ञादिकरणमसम्भवीति न परिलागः सम्भवति । पत्नी-साहिलोषि निष्कामतया कर्माचरणं संन्यास एवेति चेत् सोषि कली देशादिशुद्ध्यभावान सम्भवतीलाहुः सुतरां कलिकालत इति । यद्वा । आयुपध्रतुर्थमार्गे संन्यास इति यन्मतं तिसन्नपि मते भक्तिं ज्ञानं च विना केवलं कर्ममार्गे विरक्तिं विना न कर्त्तव्यः परिलागः किन्तु विरक्तविति भक्तेर्श्वानस्य वा सिद्धदशां विना न सम्भवतीति कर्ममार्गे न परिलागः, सुत्तरां कलिकाले ॥ २ ॥

अवणादिप्रसिद्धार्थं कर्नव्यक्षेत्स नेष्यते ।
सहायसङ्गसाध्यत्वातसाधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥
अभिमानान्नियोगाच तद्धमिश्च विरोधतः ।
गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४ ॥
अग्नेपि तादशैरेय सङ्गो भवति नान्यथा ।
स्वयं च विषयाक्षान्तः पापण्टी स्यान्तु काठतः ॥ ५ ॥
विषयाक्षान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः ।
अतोऽत्र साधने भक्तां नेव त्यागः सुम्बावहः ॥ ६ ॥
विरहानुभवार्थं तु परित्यागः प्रशस्यते ।
स्वीयवन्धनिष्ट्रस्पर्थं वेषः सोऽध्र न चान्यथा ॥ ७ ॥
अवणादीनां निरन्तस्य्यम्वत्याः निद्धार्थं यदि स नेष्यते भागोदोषकत्वाः

दीयाः सहायास्तेषां संगेन श्रवणादयः साधनीयाः । पूजादीनां साधनं च रक्ष्यम् , साधनद्शायां अभिमानश्च विद्यते । 'तावत्कर्माणी'ति वान्यात् साधनदशायां पूर्णविरक्तयभावादेदादिरूपभगवित्रयोगाद्वर्णाश्चमधर्माः कर्तव्या एव । संन्यासधर्मः सह श्रवणादीनां विरोधोऽपि । गृहे भगवदीयेः संगाभावात्यागः कार्य इति चेत्तत्राहुर्ग्यहादेतित । गृहत्यागे
कदाचित्कुत्रचित्सत्संगः स्यादित्याशया कार्य इति चेत्तत्राहुः स्वयं चेति । विपयेरन्तःकरण
आकान्ते सत्संगार्थं तस्योद्यम एव न भवतीति भावः ॥ ३ ॥ ४ ॥ ५ ॥ ६ ॥ ७ ॥

भौण्डिन्यगोपिकाः प्रोक्ता ग्रादः साधनं च तत्।
भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिप्यते ॥ ८ ॥
विकलत्वं तथास्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि ।
ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तभानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥
सखलोके स्थितिज्ञीनात् संन्यासेन विशेषितात् ।
भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥
ताहशः सललोकादौ तिष्ठन्लेव न संशयः ।
विश्वेत्यकटः सात्मा विह्ववत्यविशेचदि ॥ ११ ॥
तदैव सकलो वन्घो नाशमेति न चान्यथा।
गुणास्तु सङ्गराहिलाजीवनाय भवन्ति हि ॥ १२ ॥

कौषिष्टन्यादाविष भावनयेव भावः सिद्ध इत्याहुर्भाचो भावनयेति। ज्ञानं व्रह्मज्ञानम्, गुणाः सत्त्वादयथ, भगविद्ग्छ्या यदि भवन्ति तदा ते वाधकाः। यत्र भावना साधनं तत्र भावनानुरूपं फलम्। नतु ताहशस्य ज्ञानं गुणाथ कथं वाधका भवेयुस्तत्राहु-भावना साधनं यन्नेति। तथा च याहशी भावना तदनुरूपं फलम्। तेन यावत्पर्यन्तं तिल्लीलामावना तावत्तदनुरूपं फलं, यावद् व्रह्मज्ञानेन सर्यत्र ब्रह्मभावना तावत्तदनुरूपं फलं, यावच सत्त्वादिगुणेः कृत्वा विषयेषु भावना तावत्तदनुरूपं फलम्। तथा च मानभावनानां साधारण्यात् फलेषि तथात्वम् । वाधकत्वं विवृण्यन्ति लाह्या इति। व्रद्यभावनादियुक्ताः सत्यलोकादावेच तिष्ठन्तित्यर्थः। नतु ब्रह्मभावनया किं स्यादित्यत् वाहुर्यहिति । यदि वहिः प्रकाश एव न स्थायदि च पथाहिह्वदन्तर्न व्रविशेतदापि न मंमारत्यः। यदि गुणेष्यासितः स्यात्त्वा ते यावका भवेयुः, परन्तु ताह्यानां प्रविशेतदापि न मंमारत्यः। यदि गुणेष्यासितः स्यात्वा ते यावका भवेयुः, परन्तु ताह्यानां प्रविशेतदापि न मंमारत्यः कथिवत्वा क्ष्यत्वा क्षयत्वा मान्ति, न तु वन्यकाः। यहा। ताह्यानां मान्यागादन्यः कथिवत्व न मद्धः, प्रतुतिप्रयोगे च जीननमस्यम्। यदि च भगवद्ययः मान्तः स्यात्तः नदान्यपि जीनमन्येषागुद्धारार्थं समान्दनीयं मान्दन्या मान्तः। तदान्यानां वीननं स्यात्, भगनतथा ताह्यानामपि जीननमन्येषागुद्धारार्थं समादनीयं मान्तः। तदा मगनांस्तेषां जीननार्थं शाह्यानापि जीननमन्येषागुद्धारार्थं समादनीयं मान्तः। वाह्यानां पर्ति। तदा मगनांस्तेषां जीननार्थं शाह्यत्विष्ठं तिष्ठां मनो यिक्तिप्रितः।

योजयति । नन्वेवं गुणेष्वासत्त्यभावादत्यन्तवियोगे जीवनं न स्यात्, तथा च जीवनविषा-तकत्वेन भगवान् वाधकत्वेनाभिमतः स्यादित्याशंक्याहुर्भगवानिति ।

भगवान् फलस्पत्वानात्र वाधक इष्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं द्यालुने विरुध्यते ॥ १३ ॥ दुर्लभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा ॥ १३ई ॥

जीवनविधातकत्वेषि प्रतिक्षणं फरुरूपभगवद्भावानुभावकत्वात्र याधकः । न हि तदयस्थातो जीवनमधिकमस्ति । यद्भा । ननु यदि भगवांस्तेषां मनो गुणेषु किश्वित्संयोजितवांस्तदोत्तरोत्तरं गुणेष्विधिकासत्त्या भगवद्भावस्य विधातः स्थात्, तथा च भावविधातकत्वेन भगवान्
वाधकः स्थादित्याशंम्याहुः भगवानिति । नहि भगवान् भावं विहन्तुं गुणेषु तेषां मनः
संयोजयित, किन्तु तेषां जीवनार्थम् । तथा च यावता तेषां जीवनं भवति तावदेव तेषां मनो
संयोजयित, किन्तु तेषां जीवनार्थम् । तथा च यावता तेषां जीवनं भवति तावदेव तेषां मनो
स्थाजयित, न तु गुणेष्विधिकामासित्तं जनयिति । कृतः । फरुरूपत्वात् । नहि फरुं वाधकं
भवति । नमु भगवान् स्वतोन्यद्भारा तेषां स्वास्थ्यवाक्यमिति । विष्रयोगमावं वाधित्ता
स्थातया जीवनं मवेत् , तत्राहुः । स्वास्थ्यवाक्यमिति । विष्रयोगमावं वाधित्वा
वाशक्यम् । व द्येतद्भावस्य चाधनं भगवतान्येन वा कर्तुं शत्यम् । वस्यन्ति च 'हिरस्य
चाशक्यम् । व द्येतद्भावस्य चाधनं भगवतान्येन वा कर्तुं शत्यम् । वस्यन्ति च 'हिरस्य
चाशक्यम् । व द्येतद्भावस्य चाधनं भगवतान्येन वा कर्तुं शत्यम् । वस्यन्ति च 'हिरस्य
चाशक्यम् । व द्येतद्भावस्य चाधनं भगवतान्येन वा कर्तुं शत्यम् । वस्यन्ति च 'हिरस्य
चाशक्यम् । व द्येतद्भावस्य चाधनं भगवतान्येन वा कर्तुं शत्यम् । वस्यन्ति च 'हिरस्य
चाशक्यते । तथा करणं

ज्ञानमागं तु संन्यासो हिविघोषि विचारितः ॥ १४ ॥ ज्ञानार्थमुत्तराद्गं च सिद्धिर्जन्मशतः परम् । ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कठो स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेदापि तम्माज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ सुतरां किटदोषाणां प्रयहत्वादिति स्थितम् ॥ १६ ॥

ज्ञानमार्गे विविदिषाविद्वताभेदेन दिविधोषि मंन्यामो विचारितः । तद्द्यमाहुर्जानार्धमिति । ज्ञानार्थं ज्ञाननिर्मितं यः मंन्यामः स एकः, विविदिषासंन्याम इति यावत् ।
उत्तरातं ज्ञानापेक्षया उत्तरं अप्रिमं सुक्तेरतं यः मंन्यामः म दिनीयः, विद्वन्नंन्याम इति
यावत् । पण्नु ज्ञानमार्गीयमंन्यामे षहुजन्मभिन्नंक्तिः, म त्येक्रजन्मना । 'पहुनां जन्मनामन्न'
यावत् । पण्नु ज्ञानमार्गीयमंन्यामे षहुजन्मभिन्नंक्तिः, म त्येक्रजन्मना । 'पहुनां जन्मनामन्न'
दिनि भगवद्याक्रयात् । तयोर्मध्ये विविदिषामंन्यामम्नु युगान्तरं यत्रयः, म तु कत्यवित्वादुः
इति भगवद्याक्रयात् । तयोर्मध्ये विविदिषामंन्यामम्नु युगान्तरं यत्रयः, म तु कत्यवित्वादुः
इति भगवद्याक्रयात् । तयोर्मध्ये विविदिषामंन्यामम्नु युगान्तरं यत्रयः, म तु किञ्चानतया यदि ॥

यज्ञादिकं करोति तदा ज्ञानमुल्यद्यते । संन्यासे च सामग्र्यभावायज्ञादिकं न सम्भवति । ज्ञाने च यज्ञादिकं सामग्र्यत्वेन श्र्यते । सर्व विहाय वनं गत्वा योगादिना ज्ञानसाधनं च करो न सम्भवति । विद्यानां चाहुत्येनान्तः करणे ठौकिकवासनानामनिष्ट्रतत्वान्मनः स्थेर्याभावायोगादिकमेव न सिध्यति यतः । अतो विविदिपादशायां संन्यासः करो पश्रान्तापायेव भवति, न तु सन्तोपायेव्यर्थः । किञ्च । चित्तस्थेर्याभावे सित ततोधिकं पापण्डित्वमपि भवेदित्यपिशब्दः । चकारात्तत्कार्यस्त्यो नरकश्च । तस्मात् ज्ञाने ज्ञाननिमित्तं विविदि पादशायां न संन्यसेत् । अथवा ज्ञानेन हेतुना संन्यसेत् , नतु ज्ञानोत्पत्तेः पूर्वम् । युगान्तरे सम्भवेदिष, करो तु दोषाणामतिप्रवरुत्वात् कथमपि न निर्वहतीत्याद्यः सुनरामिति । स्थितं पर्वनसन्नम् ॥ १४, १५, १६, १६ई ॥

ननु यदि कली दोषाः प्रयता एव, तदा भक्तिमार्गेषि कथं फलसिद्धिरित्याशंक्य भक्तिमार्गे दोपलेशोपि नास्तीलाहुः भक्तिमार्गेषीति ।

भक्तिमार्गेषि चेदोपस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७ ॥ अत्रारम्भे न नाशः स्वाद् दृष्टान्तस्याप्यभावतः । खास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाघः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ हिरस्त्र न शक्तोति कर्तुं वाधां कुतोऽपरे । अन्यथा मातरो वालान्न स्तन्यैः पुषुपुः क्वित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोह्यिष्यति । ज्ञात्मप्रदः प्रियख्यापि किमर्थं मोह्यिष्यति ॥ २० ॥ तसादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् । अन्यथा अञ्चतं स्त्रार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥ अन्यथा अञ्चतं स्त्रार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥

यदि भक्तिमार्गेषि दोपसम्मावना तदा कर्तव्यत्वेन किमुन्यते । एकोपि दोपो नाम्तीति ज्ञापनार्थमेकवचनम् । तमेव दोपाभावप्रकारमाहुः अन्त्रारमभ इति । अन्त्र भक्तिमार्गे आरम्भ प्रवेशमात्र एव नाशो न मविन । यदि भक्तिमार्गेषि दोपाः स्युः, तदा कराचित्राशोपि स्यात्, न त्वेवम्, तेन दोपमम्भावनैव नास्ति । नतु भक्तिमार्गीयाणामपि किचित्रामनोधादयो दश्यन्ते, तत्कथं सर्वात्मना दोपाभाव इति चेत् । सत्यम् । (तत्सम्बन्ध्यतिकारो) भगवदङ्कीकारो हि नित्यः । नहि भगवानङ्कीकृतं कदाचिद्य्यनङ्कीकरोति । तेन यत्र किचिरोपा अपि दश्यन्ते, तत्रापि प्रभण दोपानपसार्थ भगवान् फर्ट सम्पादयत्येव । अनो यथा गया मगवान् तेषां हि भित्रमार्गमानयिन, तथा तथा दोपापगमः । अतो यदंशे भित्रमार्गाप्रवेशम्तदंश एव दोपमत्त्रम्, तेन भक्तिमार्गे दोपाणामसम्बन्ध एव । किम । न वा किचिर्द्रं रष्ट्यरं श्रुतं या यद्रक्तिमार्गे प्रविष्टस्यापि नाद्दो जात दिति । तेन हष्टान्त-

स्याप्यभावाञ्च भक्तिमार्गे दोपलेशोऽपि । अत एव भरतस्य जन्मान्तरायेपि फलसिद्धिः। अत एव मधुराश्यसित्रणां मध्ये वहिमुखत्वेषि पश्चात् पश्चाताप एव । ननु मित्तमार्गे नाद्यो न भवतीति सत्यं, परन्तु यदि मित्तमार्गे न त्यजेत् । तथा च साधनदशायामत्यागेषि सिद्धन दशायामत्यन्तविप्रयोगक्रेशमसहमानः सन् मनःस्वास्थ्यनिमित्तं तन्मार्भ परित्यज्य छौकिकपदा-र्थमेव यदि किञ्चिलरिगृह्णियात्तदा नाशो भवलेवेति चेत्तत्राहुः स्वास्थ्यहेतोरिति । यदैव भगवन्मामें प्रवेशस्तदेव लौकिकस्य परित्यामः, तदनन्तरं च यथा यथा भगवद्भाव-स्तथा तथा होकिकेप्यधिकाधिकैवाऽरुचिजीयते । तथा च होकिकस स्वास्थ्यहेतोः सर्वस्यैव परित्यागात् केन पदार्थेनास भगवद्भावस वाधः अन्तरायः सम्भवेत् , न केना-पीत्पर्यः । यदि कदाचिदत्यन्तं वित्रयोगभावेनातिक्षेशादिदमपि मनस्यायाति यत्कथमपि यद्ययं भावो निवृत्तो भवेत्तदा सम्यगिति तथाप्यशक्यो भावस्य परित्यागः । न होताद्याः क्षण-मिप भगवन्तं विस्मर्तुं शकोति । न वान्येन पदार्थेनैतादशस्य मनःस्वास्थ्यं सम्भवति । यद्वा, स्वास्थ्यहेतोः खास्थ्यनिमित्तम् । होकिकं हि सर्वं तस्योद्देगकारीति खास्थ्यनिमित्तं सर्वस्य लौकिकस्य परित्यागात् केन पदार्थेन अस्य भावस्थान्तरायो भवेत् , न केनापीत्पर्थः । अथवा । स्वास्थ्यहेतोः स्वास्थ्यनिमित्तं परित्यागात् भगवद्भावस्य परित्यागात्। अयं भावः। मगवद्भावत्यागो हि स्वास्थ्यनिमित्तं कर्तव्यः, तज्ञान्येन न सम्भवति । न होतादशस्या-न्येन स्वास्थ्यं सम्भवति । तथा च केनान्तरायः सम्भवेत् , न केनापीत्यर्थः । वस्तुतस्तु भावत्याग एव न सम्भवतीति पूर्वमुक्तमिति निगर्वः । नन्येताद्दास्य खपं भावत्यागो न सम्भव-तीति सत्यम् । परन्तु यदि कालादयः प्रतिवन्धं कुर्युः, तदा नाशो भवेदेवेति चेत्, तवाहु-हिरिरिति । अत्र विष्रयोगभावे भगवानिष प्रतियन्थं कर्तुं न दाक्रोति, तत्र के वराकाः कालादय इत्यर्थः। न चैवमसामर्थ्यं भगवतः। वस्तुन एव तथात्वात्। ननु मिक्तमार्गे प्रवेशे सति सर्वया न सम्भवति नाशः, परन्तु मक्तिमार्गप्रवेशे तु केवलं भगवदङ्गीकार एव मृलम् । निह भगवदङ्गीकारं विना भक्तिमार्गरुचिर्भवति । भगवतध कि प्रयोजनं येन प्रवेशयेत्, तथा च क्यं फलसिद्धिरित्याशंक्य भगवान् केवलं कृपयेव प्रवर्तयतीनि दृष्टान्तेन योधयन्ति अन्यधेति । यदि प्रयोजनं विना कोपि न प्रवर्तेदेव, तदैतावल्कालं विधिसमन् यालान् मातरो न पुषुपुरित्येव त्वयोक्तं स्थात् न त्वेवम् । किन्तु पुषुपुरेव । तथा भगवानिष प्रयोजनं विनेव केवलं कृपयेव सर्व सम्पाद्यतीलयः। अग्रे यालानां प्रयोजनमहस्रमायकलेपि मार्गा तदुदेशेन न प्रवृतिः, किन्तु केवलं वात्मस्यादेव सर्व मम्पाद्यतीत्याग्रयः। ननु मगवद्गीकारात् प्रवृतसापि यदि ज्ञानमागियेः संसर्गः स्थान्, तदा तदानयंबुद्धि-विषयोंसे क्यं फलसिद्धिति चेत्, तत्राहुर्ज्ञानिनामपीति। न हि भगवद्गीकारमिन्य तदास्यानि बुद्धि निपर्यासयितुं शक्तुवन्ति । मगवांध यं भक्तिमागेंद्रीकृतवांन्तं यदापि ें दूद्शायां तु न सम्भवत्येन, कदाचित्नाधनदशायां ञ्चानिवास्येगांन्यथा क

सम्मवेदिलाशंक्येदमुक्तम् । यदा । ज्ञानिनो विविधवुद्धिप्रकारकुश्राठाः । तेनालन्त-चतुरेणाप्यन्यया वोधियतुमशक्यो भक्तः । अग्रेपि कदापि मोहं न जनयतीति भविष्य-त्रयोगः । नतु कथं ज्ञायते भगवान्नेय मोहिषिप्यतीति, न ह्युक्तमपदार्थं कोपि कस्मैचिदातुं समीहत इति चेत्, तत्राहुरात्मप्रद इति । यः स्वात्मानमपि प्रयच्छति तस्य सर्व-फलदाने कः सङ्गोचः । ते न महोदारत्वात् सर्वस्वमपि ददाति, न तु मोह्यति । प्रियश्च अतः प्रीतिकर्तृभ्यः सर्वस्वदानमुचितमेव । परमकृतज्ञत्वात् निर्णयमाहुस्तस्मा-दिति । उक्तप्रकारेण सिद्धदशां प्राप्य स्वार्थात् स्वप्रयोजनात् ॥ १७-२१ ॥

उपसंहरन्ति इतीति ।

इति कृष्णप्रसादेन वस्त्रभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥

कृष्णः श्रीगोकुले प्रकटः । निह तत्प्रसादं विनेतद्भावतत्तं ज्ञातं अवयम्। अत एव तद्भावतात्तं स्वस्मिन् नाम्नेवाहुः । संन्यासवरणं सन्यासाङ्गीकारः । भक्ती भक्तिमार्गे । यद्यपि ज्ञानमार्गेषि संन्यासनिर्णय उक्तः, तथाप्येतद्विचारं मनस्यागते तस्य पुरुपार्थेप्येव गणना जायते । अन्यथा सिद्धदशां विना पातः पूर्विश्चितभावात प्रन्युतिः ॥ २२ ॥

प्रणम्य च प्रमुं टीका गोकुरुोत्सवस्रिणा । श्रीगोविन्दसुतेनेयं कृता संन्यासनिर्णये ॥ १ ॥

इति श्रीगोवर्धनधारिचरणकमछैकतानश्रीगोक्कहोत्सव-विरचितं संन्यासनिर्णयविवरणं समाप्तम्॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवछुभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

# चाचाश्रीगोपेशविरचितविवरणसमेतः।

पदारिवन्दद्वन्द्वं तद्वन्देऽहं दिव्यमद्भुतम् ।
हिद यद्धारणात् कोषि तापः प्रादुर्भवत्यलम् ॥ १ ॥
मुदा तत् श्रीमदाचार्यपदाच्यं दैन्यदायकम् ।
मुद्दः प्रणम्य संन्यासिनर्णयो विवरिष्यते ॥ २ ॥
तथाहि । यावत्रेम यत् सकलं पृष्टिमार्गीयमस्ति तत् ।
तावद्विचारितं तत्र संन्यासो न विचारितः ॥ ३ ॥
इति तत्स्वरूपविज्ञानाभावेनैव कृते सति ।
तस्मन् स्वीयो भवेन्मार्गाच्युतो हीति सुनिश्चितम् ॥ ४ ॥
तदानिष्टं स्वकीयस्य मार्गे स्यादिति चेतसि ।
पश्चातापो महान् श्रीमदाचार्याणामम्ततः ॥ ५ ॥
तिन्नवृत्त्यर्थमेतस्य विचारोपेक्षितस्ततः ।
हेतुसाधनतश्चैव फलतश्च स्वरूपतः ॥
अधिकारादिप परस्ताद्दाः स निरूप्यते ॥ ६ ॥

तत्र प्रथमं स्वमार्गाङ्गीकृतस्य स्वमार्गीयभजने प्रवृत्तस्य भक्तिमावदार्ख्येनान्तरासक्ति-सिद्धार्थे श्रीमदाचार्याः परित्यागविचारोपक्रमं कुर्वन्ति ।

पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थे परित्यागो विचार्यते । स मार्गद्वितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः॥१॥

पूर्वपीठिकोक्तपश्चात्तापितवृत्त्यर्थमित्यर्थः । अन्यत्सपष्टम् । विचारमेवाहुः स इति । पित्यागः, मार्गिदितये, अक्तौ पुष्टिमार्गीयायां ज्ञाने च विद्योपतः कर्तव्यत्वेन प्रोक्तो, नान्यमार्गे ॥ १॥

भारता, नान्यनाय । १ । नतु यथा मक्तिः ज्ञानं च मार्गी तथा कर्मापि मार्ग इति तन्नापि स कर्तव्य इति चेत्, तत्र निषेधमाहुः ।

#### कर्ममार्गे न कर्नव्यः सुतरां कलिकालतः । अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाविधारणा ॥ २॥

कर्ममार्गे तु न कर्तव्यः । सुतरां किलकालतः । 'यावजीवमित्रहोत्रं ज्रह्यादि'ति श्रुतेः अहिनेशं कर्मविधिकृतेरेवावश्यकत्वात् परित्यागानवसर एव । यद्यप्यायुपश्चतुधों भागस्त्री-याश्रमेण नेय इति तत्रापि विधिवर्तते, तथापि सुलरां किलकालदोपेण रोगादिजराजनित-पीड्या संन्यासाश्रमधर्मनिर्वाहः कर्तुमश्चम्य इति विपरीतफलकत्वात्र कर्तव्य इति मावः । अतः कारणात् मार्गयोः एव कर्तव्यत्वस्य प्राप्तत्वात् तत्र च स्वोपयोगित्वात् आदो भक्तिमार्गे तस विचारणा विचारकरणम्, तच कदा, किमर्थ, कर्तव्य मित्यदिक्षपित्यर्थः ॥ २ ॥

तदेव निरूपयन्ति । यथा ज्ञानमार्गे विविदिपाविद्वद्वेदेन परिखागम्य द्वैवि-घ्यम्, तथा भक्तिमार्गेषि साधनसिद्धार्थ फलसिद्धार्थं च कर्तन्यत्वे प्राप्ते तत् द्वेविध्य संभवतीति, तत्र अनुणादिनप्रधामित्तसाधनार्थं तत्करणे स्वकीयस्य वक्ष्यमाणानिष्ट भवि-घ्यतीति तन्निपेषमाहुः ।

> श्रवणादिप्रसिद्धार्थं कर्तव्यः स च नेष्यते । सहायसद्गसाध्यत्वातसाधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥ अभिमानान्नियोगाच तद्धमेश्च विरोधतः । गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४ ॥ अग्रेपि ताद्दशैरेव सद्गो भवति नान्यथा । स्वयं च विपयात्रान्तः पापण्डी स्याचु कालतः ॥ ५ ॥ विपयात्रान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः । अतोऽत्र साधने भक्तौ नैव स्यागः सुखावहः ॥ ६ ॥

परित्यागं कृत्या अवणादीन्साधयामीति यदि कर्नव्यस्तदा स परित्यागो नेष्धते नाहीितयते, इष्टमाधकाभावात् । तत्र हेत्नाहुः । अवणादीनां सहायसङ्गमाध्यत्वात्, अत्रणतिनादिकतीरः भगनद्भीपरा अपि मार्गम्बर्णज्ञानात् गृहस्थिता एव । तेषां सद्गेन साध्यत्वम्, नान्यथा। अस्य तुस्यागानन्तरं मेकाकी निस्पृहः शान्त' इत्यादिवात्त्यादे पाकिन्तेन स्थितेरात्रस्यकत्वात् सत्सङ्गागानेनेत्र कृतः अवणादिसिद्धिरिति तद्धं न कर्तव्यमिनेन मानः । किय, कदाचित्तत्मद्भिष्ठो तेषां गृहस्यत्वेन मांसारिकत्वज्ञानात् त्यागिनः तेषु अवृत्तिय न । प्रयुत्तातपि ते द्यसाग्रे किगपि न कथयन्ति, यतस्य मार्गम्बरूपज्ञातारः, अय तु मार्गास्युत इत्यतम्बद्धं सर्वया न कर्तव्य इत्यवः । यतः स्वमार्गीयसङ्गामात् साधारमञ्जल वस्यमाणात्रस्य सर्वत्, न तु स्वमार्गज्ञानमपि । किय, साधनानां च रक्षन

णादिति । अहोरात्रिप्रणवप्राणायामादिसाधनविधेरेव रक्षणस्यावश्यकत्वात् श्रवणादिप्रपन्ना-नवसर एवेति । किन्न, प्रपन्नत्वसम्भवेषि तस्य साधकत्वाभावमाहुः अभिमानादिति । संन्यासग्रहणानन्तरं तत्त्वमस्यादिवाक्यादात्मनि सोहमित्यभिमानो भवति, मक्तिमार्गे तु समर्पणानन्तरं देहप्राणेन्द्रियादीनां भगवद्धीनत्वं भवति, तदा दासत्वान्न ममेत्यभिमान इति। स्वधमं विहाय स्वकीयस्य श्रवणार्थं परधमस्त्रपत्यागकरणे इष्टप्राप्त्यभावः, प्रत्युत विपरीत-फलमि भवेदिति स न कर्तव्य इति भावः । किञ्च, नियोगादिति । खमार्गाद्गीकृत-स्थान्यत्र विनियोगः सर्वथा ह्यनुचितः । त्यागानन्तरं विहितत्यागसाधनकरणे देहादीना-मन्यत्रैव विनियोगो भवेत्, नतु साक्षात्पुरुपोत्तम इति । स्वमार्गफलासाधकत्वात्तथेति मावः । किञ्च, तद्धभेरिति । पुष्टिमार्गधर्मेश्च विरोधतः । अयं परित्यागो विधिप्रयुक्तत्वान्मर्यादा-मार्गीयो भवितुमहिति, न पुष्टिमार्गीयः । पुष्टिमार्गी हि समस्तविधिमिरस्पृष्टः, तदा तत्प-रित्यागः सुतरां तथेति शमाणातीत इत्युभयोर्धर्माणामपि नेदाद्विरोधः स्यादिति तथा। चकारात् खरूपफलयोरिप मेदः । एवं खमार्गाङ्गीकृतस्य अवणादिमक्तिसिद्ध्ययं संन्यास-निषेधकथनेन 'गृहे शित्वा स्वधमतः। अव्यावृत्तो भजेत् कृष्णं पूज्या श्रवणादिभि'रित्युक्त-प्रकारेण स्वधर्मनिष्ठया सेवैव कर्तव्या, नान्यदिति स्चितम् । नतु गृहमेव वाधकं मवेत् तदा तु कर्तव्य इत्याशंक्य तस्यापि निषेधमाहुः । गृहमादिपदेन तत्सम्यन्धिनश्य सर्वे ्यपि धर्मप्रतिकूठा एव, तथापि श्रवणादिसाधनार्थे संन्यासग्रहणं न कार्यम् । किन्त त्परित्योगन मगवदीयैः सह सेवा कर्तव्येति ज्ञाप्यते । अत एव 'मार्यादिरनुकुछ्य' रतादिषु साधनार्थमनुकूलतद्वहणाभित्रायेण प्रतिकूलगृहत्याग एवोपदिश्यते, न तु स्ताद्धु सायनायमञ्जूरिक्षता स्वधर्मतं इति मक्तिवर्धिनीवचनविगेतः । तथोक्ते 'गृहे श्चित्वा स्वधर्मतं इति मक्तिवर्धिनीवचनविगेतः । स्वात्म्य भिन्ने । किञ्च, श्रीभागवतेषि मक्तिसाधनार्थं 'मद्धेऽर्धपरिसागं' इत्यारम्य 'एवं वात् । किथ, आनापनाता । स्वाप उक्तो, न तु संन्यायः, अन्यया त्वयोपभुक्तसमान्ध'इलनेन विरोधः स्थात् । यतः सेवाकरण एनोच्छिष्टमोजनम्, त्वयापमुक्तस्रमान्य इलगम् । एवं सिन साधनार्थमपि त्याग उक्त इति तत्त्व-हराज्ञानेन स्वमागीयः किधात् संन्यासग्रहणं कुर्यादिति प्रकृते तिन्नेप एक इति सर्व-स्पज्ञानन स्वमाणायः पार्च्य । स्वाद्याधकत्वेन सन्यासग्रहणे ताहरीः यह सङ्गण्य स्वत् । भनवष्यम् । अतः परं गृहाद्योधकत्वेन सन्यासग्रहणे ताहरीः यह सङ्गण्य स्वत् मनवद्यम् । अतः ५६ रहरायनाः । स्वयमपि तथा । ते साननवािनः वसन्वजिनः किन्तु स्वयमपि तथा । ते साननवािनः वसन्वजिनः किन्तु स्वयमाप ताध्या प्रवासाय पापण्डिनः, तथा स्वयमपि तत्पद्वन विश्वाहानः पापण्डी च स्यात् । तत्र हेतुः कालतः । किलकालदोपत इत्यर्थः । वयुता कालनः पाषण्टा च स्यात् । तत्र ६० वार्षः । यतः मार्गच्युतजीवसः क्राय्यानन्तम् । स्त्रापः । स्त्रापः । यतः मार्गच्युतजीवसः क्राय्यानन्तम् । मार्ग रक्षणम् । काल्यनस्य नित्र मायद्यीनत्वेन मगवान् रक्षां क्रोनि । ताद्यतान्त्र स्यतस्यव तद्नयानस्य प्रश्नात्रस्य त्यात्वमेवेनि भावः । एवं तन्त्रद्रापं निरूप्य पर

माहुः । यदैवं विषयाकान्तो भवेतदा विषयाकान्तानि, देह इत्युपलक्षणम्, किन्तु, देहप्राणेन्द्रियान्तः करणानि येपाम् । सर्वदा सर्वकालं भवेत् , प्रवेशस्यावकाश एव नास्ति,
तदावेशो न भवतीति सिद्धान्तात् तस्यापि भगवदावेशो न भवेदिति सर्वस्वहानित्व
भवतीति भावः । अतः कारणादत्र पृष्टिमार्गे पृष्टिमार्गीयस्य साधने भक्ती
साधनभिक्तिसिद्ध्यर्थं स्वागः सुखावहो न भवति, अनिष्टपर्यवसानात् । अतः स
सर्वथा न कर्तव्य इति ज्ञापितम् ॥ ३-६॥

नतु तर्हि कदा किमर्थ च कर्तव्यं इत्याकांक्षायां तस्य प्रयोजनकथनेनेवाधि-

कारिणं चाहुः ।

विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते ।
स्वीयवन्यनिवृत्त्यर्थे वेपः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥
कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता ग्रुरवः साधनं च तत् ।
भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिप्यते ॥ ८ ॥
विकल्पत्यं तथासारथ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि ।
ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥
सत्यलोके स्थितिज्ञीनात् संन्यासेन विशेपितात् ।
भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥
ताहशाः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येय न संशयः ।
बहिश्चेत्प्रकटः स्वात्मा विह्वत्प्रविशेचदि ॥ ११ ॥
तदैव सकलो यन्धो नाशमेति न चान्यथा ।
गुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीयनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥
भगवान् फलस्पत्वाज्ञात्र वाधक इष्यते ।
स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं द्यालुने विम्थ्यते ॥ १३ ॥
दुर्लभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा ॥ १३६ ॥

विरहानुभवार्थं परित्यागोसिनमार्गे प्रशस्तो भवति । अन्यथा नेत्यर्थः । अनेदमाकूनम् । सामार्गायसाङ्गीकारादारम्य श्रीकृष्णसेवैव कर्तव्या, नान्यदिति सिद्धान्तः । तदुक्तम् 'कृष्णमेवा सदा कार्ये'नि । सा सेवा सायनस्त्रपा फलस्त्रपा चेनि दिधा । मानसी सा सेवा फलस्त्रपा, तत्साधनस्त्रपा ततुजवित्तज्ञात्वेनोक्ता । एवं सति मार्गनिष्ठया सर्वन् ममपंणपूर्वकं सर्वेषां ततुनित्तादीनां मगवत्येव विनियोगकरणेन सेवाकरणे तत्स्वरूपे प्रेम जायने । एतदेवोक्तम्। 'गृहे ष्टित्या न्यधमत' इत्यारम्य 'ततः प्रेमे'त्युक्तं मक्तिवर्षिन्याम्, नो पेदिह स्थानस्य निजातीयस्थेन प्राथकत्यात् साम्प्रतं या स्थानुमन्थानाभावेन प्रनिर्धनार्ताय-

सङ्गेपि तस्य न नाश इति तत्रैव 'यावजीवं तस्य नाशो न कापी'त्युक्तम् । एवं सति अस्य त्यागस्य पूर्णपुष्टिभाववानेवाधिकारी, नान्यः, तस्य प्रयोजनमपि प्रचुरभावपोषेण विरहा-नुभव एवेति सुप्रूक्तं तथा। ननु तहिं परित्याग एव कर्तव्यः, संन्यास एव किमथै कार्यः, तत्र हेतुमाहुः स्वीचेति । स्वीया गृहसम्बन्धिनस्तिक्रियमाणो यो वन्धः तिन्नेष्टर्चर्थ वेषः । अन्यथा संन्यासाश्रमो धर्माचरणार्थं न भवतीत्यर्थः । विजातीयमिठनस्य भाव-घातकत्वात् । तदुक्तं फलप्रकरणे 'अस्प्राह्म तस्प्रमृति नान्यसमक्ष'मित्यत्र । 'यथा व्याघात्रे देहाभिमानी'ति। ननु तथापि मक्तिमार्गीयभावपोपार्थमपि विहितत्वात् गुरूपदेशं विना कथं तिसिद्धिरित्याशंक्य गुरून्निरूपयन्ति । कोण्डिन्य ऋषिरनन्तगुणश्रवणेनानन्तस्वरूपा-सक्तया तस्कालमेव सर्वसागं कृतवान्, पुनस्तद्विरहेण विकलः सन् जडादिष्वपि प्रश्नं चके । तथास्यापि स्वरूपसेवाकरणे प्रेमासत्तयनन्तरं पृष्टिमार्गीयभायोदयक्षण एव त्यागः कर्तव्य इति साम्येन स गुरुहक्तः । अपरे गुरवो गोपिकाः । यथा पूर्वमप्यासक्ती सत्यां वेणुनादश्रवणानन्तरं त्यागे कृते प्रभुसङ्गमस्तासामप्यमृत् । अग्रे पुनरन्तरासक्ति-दार्ट्यार्थं विरहानुभवोपि जातः, येन 'तन्मनस्कास्तदालापा नात्मागाराणि सस्मरुः' इसादि विकल्यासास्थ्यादिरूपावस्थाप्यासीदिति साम्येन तासां च गुरूतं निरू-पितम् । एवं सित तद्रीत्या तथा कृते एतस्यापि फलं सेत्स्यतीति भावः । नतु यथा 'यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रव्रजे'दिति श्रुत्या ज्ञानमार्गीयसंन्यासे वैराग्यं साधनम्, तथात्र किं साधनम्, तदाहुः साधनं चेति । भावनया सिद्धो यो भावः तत्साधनम् । पूर्वमपि भावो जायते, परं कृतिम इति । तादशस्य साधनत्वं न, आसत्तय-नन्तरं 'भगवता सह संलाप' इत्याद्युक्तप्रकारकमनोरधात्मकभावनया सिद्धि यः पूर्णः पुष्टिमार्गीयो गूढो भावः तत्साधनम्। न अन्यदिति । अतिरिक्तं साधनं नेप्यते । सापेक्ष्यतत्त्वाभावान्नापेक्षित इत्यर्थः । एवं सति वैराग्यमप्येतदेव, न ज्ञानमार्गीयम् । यतो भगवत्स्वरूपव्यतिरिक्ते सर्वत्रारुचिरिति मक्तिवर्धिन्यां 'स्नेहाद्राग-विनाशः स्या'दित्यादिना तथा स्फुटीकृतम् । ननु ज्ञानमार्गे वैराग्येण त्यागे कृते विषया-द्यभिलापाभावात् देहेन्द्रियैः श्राकृतधर्मराहित्यं चित्तादिस्वास्थ्यं च भवति, प्रकृते सागादारम्य प्रतिदिनं तथा भावने वैकल्यमस्वास्य्यमेव सक्छेन्द्रियेषु वर्धत इति मारुतविषयधर्मवत्त्वमेव रुध्यते, तत्कर्य फलसिद्धिरित्याशंक्य तद्धमैस्वरूपमाहुः । वाद्यानु-रान्थानराहित्यपूर्वकमन्तःखरूपानुभवसमानाधिकरणचेष्टितं यत्सकलेन्द्रियाणां तद्विकललम्, महिरपेक्षया विपरीतान्तर्भावरूपाः कठाश्रेष्टा येपां तेपां मावस्तत्वमित्सर्थः । तथा यदिः त्रिय-सहाभावजनितात्वी सकलेन्द्रियाणां स्वास्थ्यामायोस्यास्थ्यम् । एतद्वयमपि विषयोगभावस्य मकृतिः साहजिको धर्मः । यथा ज्ञानमार्गे चैकल्याभावः स्वास्थ्यं तस प्रकृतिः, तथा पुष्टिमार्गे तद्विपरीतधर्मवत्त्वं तद्वावस्य प्रकृतिः । अनेन यावत्पर्यन्तं विकळत्वास्यास्थ्यादि- रूपा प्रकृतिः न सिध्यति, तावत्पर्यन्तं तद्भावस्यापि न पूर्णत्वमिति स्चितं भवति । अत एव तद्दार्ट्यानन्तर पुनर्नाशाभावेन प्रयद्धाभाव उक्तः 'यावजीव'मिति भक्तिवर्धिन्याम् । नतु तिहं विषयसम्बन्धित्वमायातिमत्याशंक्य तिन्नराकुर्वन्ति माकृतं न हीति । प्रकृतिगुणिवका-रजन्यं तद्भयमपि न भवति । हीति निश्चयः । अयं भावः । पुरुपोत्तमस्वरूपं तु रसात्मकम्, रसो हि द्विविधः, सयोगविप्रयोगभेदेन, इति खरूपमपि तथा, तत्र संयोगे खरूपं वहिः प्रकटं भवति । निप्रयोगे भावात्मकतया तत्त्वदिन्द्रियेष्वाश्चिष्टं सदन्तरेव रसपोपं करोति । परन्तु तापुरूपेण स्थितत्वाददरीने च तापं जनयति, इति तज्जनिततीक्ष्णमावमावनया पूर्वीकः प्रकारेणान्तः स्वरूपानुभवे तदनुसारिचेष्टाकरणेन विकलतं वहिः प्रतीयते । दर्शनामावे-नाखास्थ्य चेत्युभयधर्मस्य रसात्मकमगवत्त्वरूपजन्यत्वेन रसात्मकत्वादछौकिकानन्दरूपत्व-मेव । न तु प्राकृतत्विमिति सुप्रुक्त प्राकृतं न हीति । एतेन यथा यथा विकलत्वमसारथ्यं स्यात्तथा तथा फलविलम्बाभाव इति सूच्यते । एतस्रकृतिं निरूप्य यथा (ज्ञान) मार्गे परिसागानन्तर सकलपदार्थस्फूर्ला सर्वं ज्ञानं गुणाश्च भगवद्धमेरूपात्मानुभवेन साधकास्त्रथा प्रकृतेपि तेपां साधकत्वमाशक्य साधकत्वस्य का सम्मावना, प्रत्युत वाधकत्वमित्याहुः ज्ञानमिति । एवं वर्तमानस्य विकल्लास्वास्थ्यरूपमप्राप्तस्य ज्ञान वहिरनुसन्धानेन पदार्थस्फ्रत्या सर्वगुणा भगवहीलादिधर्भरूपाश्च कदाचित्प्रच्युतास्तेन व्यभिचारिभावानां वैचित्र्याद्वा हदि स्फुरति, तदा मनस्तद्वलम्यन भवति । यथा महासमुद्रे मञ्जतः नृणस्रेय । तदा तजनितयितिविदिष स्वास्थ्ये फले याधका एव, न तु साधकाः। किञ्च, ये लीलागुणाः पूर्व मानपोपणे साधकाः जातास्त एव गुणाः साम्प्रतमेताद्यवस्थायां जीवनसम्पादकत्वेन वाषका भवन्ति । एतेन विरहानुभवस्य पूर्णत्वेन जातत्वात् जीवनश्वितेः प्रयोजनाभावात् । अतः परं मूर्च्छोदीनां दशम्येवावस्था फलसाविकेति तेषां वाधकत्वमुक्तमिति ज्ञापितम् । एवं सति ठीठादीनां धर्मरूपत्वेन घाधकत्वकथनात् केवळधर्मिस्फूर्तिरेव फलसाधिकेत्यपि ज्ञापित भवति । नतु ज्ञानगार्गे ज्ञानगुणमनःस्वास्थ्यादीनां साधकत्वम् , भक्तिमार्गेषि कय षायकत्विमिलाकांक्षायां मार्गमेदेन साथनफलभेदात् तवात्वमाहुः । संन्यासेन विशेषितात् सम्यक् माथितात् ज्ञानात् प्रथम सत्यस्रोके स्थितिर्भवति । पश्चाद्रह्मणा सह मुक्तिरुक्तेनि ज्ञानानन्तरमेन सत्यछोकस्थितेः कथनात्तत्र मन-खास्थ्यगुणादीनामेव माधकत्वम् , तङ्गितिरेकेण ज्ञानस्यैयीमात्र इति तेषां साधकत्वमुक्तम् । एतेन ज्ञानमार्गस सायन पत्रमपि चौक्तम् । प्रकृते 'भगवता सद्द सलाप'इलाद्यक्तप्रकारकसाक्षात्खरूप-मम्बन्यभारनेन साधनम् । तर च तत्मम्बन्यव्यतिरेकेण स्वास्थ्यसम्भारने च स्वास्थ्यमेर पलमायकम् , नो चत् पत्नमेन न भनेत् । तत्रापि याद्यी प्रतिस्थकारिकान्तमीनना तादशमेव गर्नेन्द्रियाम्बाद यहिरनुमवात्मक फल्मिप भवेत्, न तु ज्ञानमार्यलामान्यथ्ये सत्यलोके लितिन, पशादन्तरेय केनलमा मलयमात्रमिति फार्च चापि तथा भवेदिखुक्तम् । किय,

ठयोप्यक्षर एव, न तु पुरुपोत्तमे । सोपि ब्रह्मणा सहेति फलसिद्धौ महान् विलम्ब उक्तः । तत्रापि साधनफठभेदः । प्रकृते साक्षात्पुरुपोत्तमस्य रसात्मकत्वात् रसस्य संयोगविप्र-योगात्मकत्वाद्वाद्याम्यन्तरभेदेन संयोगे विष्रयोगे च खरूपरसातुभव एव । न तु साधनफलमेदः । एवं सति विकलत्वास्वास्थ्यादिदशायाः पूर्वोक्तरीत्या साधनरूपायामपि साक्षात्स्वरूपानुभव एव भवतीति ज्ञानमार्गफलापेक्षया एतत्साथनस्यापि सर्वोत्कृष्टत्वं निरूपितम् । ननु ज्ञानस्य फठं मुक्तिः, सत्यलोकस्थितिः किमर्थ भवतीत्याशङ्क्याहुः । तादकाः संन्यासविशिष्टपूर्णा ज्ञानयुक्ता अपि सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येवेति निश्चयः । अत्र संद्यायो न । यतस्तेषां तु ब्रह्मणा सहैव मुक्तिसम्भवातावत्पर्यन्तं तत्रेव श्वितिनियतत्वात् तत्र सा मर्यादास्तीति । आदिपदेन तादशत्वामावे लोकान्तर एव स्थितिः । नतु तत्रापि फलसिद्धौ महान् विलम्बो निरूपितः । प्रकृते तादगवस्थायां यदि गुणाद्यनुसन्धानं न भवेतदा तत्कालमेव फलसिद्धिरिति तत्रकारं निरूपयन्ति चहिरिति । पूर्वोक्तभावनया मगवान् एव स्फुरतीत्यर्थः । स चेदतिविगाढमावेन तदात्मकतया गुण-गानद्वारा साक्षाद्वहिः प्रकटो भूत्वा रसानुभवं कारियत्वा पुनस्तिरोहितः प्रचुरतापात्मकः सन्नन्तःप्रविशेत् , तदै्व तत्क्षणमात्रेणैव सकलो वन्धः प्राकृतदेहरूप एव वहिः साक्षा-त्फलानुमवे प्रतिबन्धः, स तादशप्रजुरतापेन मूर्च्छादिदशमावस्थां नाशमेति । तत्र दशन्तः वहिचत् । यथा दार्वन्तर्गतो वहिः सदैव तिष्टति, परन्तु दारुदहनोपयुक्तो न भवति । यदा पुनर्मयनेन बहिः प्रकटो भवत् , तदा तत्सम्बद्धः सन् तदन्तःप्रविश्य क्षणेनेव सर्व दावशं प्रज्वालयति । न केवलं तावन्मात्रम् , किन्तु तत् स्वसद्शमि करोति, तथा अयमपि स्वात्मरूपत्वेन तदन्तर्गतो विगाडभावेन मधनेनेय तथा मृत्या पुनिस्त-रोभूयान्तस्तापरूपेण प्रविशेत्तदा तं तथा कृत्वा स्वसदशी रसात्मकतामहौकिकवयोगुणादि-सम्पत्तिमपि करोतीति दृष्टान्तथर्मसाम्येन स्चितं भवति । एवं सति यथा दारूण्यार्द्रत्वं यदि मवेत्तदा सोध्यसमधों धूममेव जनयति, तथा प्रकृते यत्किन्नित्स्वास्थास्यसार्द्रलस्थानीयत्वान् ' धूमबद्गुणगानादिकमेव भवेत् , तदा तत्सम्बन्धः सूः, न तु धन्धनिवृत्तिरित्याशयेनोक्तं 'न चान्यये ति । एतस्यकाराभावे न भवतीसर्थः । एतस्यव फलप्रकरणीयद्वितीयाच्याये 'गायन्स उचै'रित्मस विवरणे 'शन्दो हि धूमवहोक' इत्यादिना निरूपितम् । एतेनासास्त्र्यादावेव भुछविलम्बामाव इति तदेव साधकम्, न गुणादिस्कृतिगिति प्रवाशका निरस्तिति भावः । नतु विप्रयोगस्य केवरुमस्यास्य्येक्यकृतिकत्यात् तदुसरक्षण एव प्रतियन्यनिवृत्तिं क्यं न करोति । मध्ये गुणाधवलम्यनं कारयति । अत एयोक्तं मन्तिहिने भगवनी लस्य निवरण 'यावत्म तापोन्नः भनिशेन् सापता भगवहीला प्रविष्टं नि । तल्पवेशे तम्य तदेकम्बमापान् । तदनुमपामापो यनः । एतं मित निप्रयोगभावार्य जीननमम्पादकस्त्रेन गुवानां सापकत्वं तस्मिधाने प्रयोजनामाना-

९ एतस्यसारमधिन भवलीति पाटः ।

त्तादृगवस्थायां स्वास्थ्यकारकत्वेन वाधकत्वमिति न कोषि विरोधः । अत एव ज्ञानं गुणाश्रेति पूर्व बाधकत्वमञ्जना गुणाहित्वत्वनेन साधकत्वं चोक्तम् । एतेन मगवतोषि धाधकामावो निरू-पितः । एवं गुणानामवस्थामेदेन वाधकत्वसाधकत्वनिरूपणात् मगवतो वाधकत्वाभावं निरू-प्यातःपरमपि चेद्रणाद्यवरुम्यं स्थापयेत् , तदा स्वास्थ्ययुक्तस्वात् बाधकत्वं भवेदिति तदभाव-माहुः । एवं सम्पूर्णे विरहानुभवे जाते वहिःसाक्षात्फलदानार्थ यतो भगवानछौकिकैश्वर्य-वीर्यगुणादिसकलस्वोपयोगशक्तिसहितं स्वरूपं कृत्वा स्थितो भवति । अतः फलरूपत्वात्स्यस अत्र दशायां फलवाधको गुणाद्यवलम्बो नेप्यते, भगवता नेप्यत इत्यर्थः । अयं भावः । फलानुमवार्थं भक्तस्य यावती परीक्षा भगवतः कर्तव्या भवति, तावती सर्वा विरहानुभवेन सम्पन्ना जातेत्वतः परमपि फलविलम्बे जाते स्वस्यैव वाधकत्वं भवेत् , तद्धिकारस्य जातत्वात्। अतः सुष्टुक्तं नात्रेति । नतु तादगवस्थायामपि तादात्म्यकतया यथा प्रियेण सह भाषणादिकं प्रियाया भवति, तथा ताद्याभावनया प्रियस्थापि तत्सम्भवतीति तदेव वाक्यं स्वास्थ्य-कारकं भविष्यति । अथवा 'हा नाथे'त्यत्र कियाशक्तया ताहगवस्थायां स्वास्थ्यकरणम् , तथा प्रकृते चापि वचनेनापि तत्सम्भवतीत्याशंक्य तत्राहुः स्वास्थ्येति । यद्यपि पूर्वावस्थायां तथा करोति, तदनन्तरं तद्पि स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यमिति न करोति, प्रयोजनस जा-तत्वात्। अत्र हेतुः। द्यास्त्ररिति। अतो न विरुध्यते। विरोधित्वेन न भूयत इत्यर्थः। विरोधी स एव यः परस्यानिष्टं करोति । अयं परमद्यास्त्रुरिति सकलेष्टसिद्धं कृतवानिति भावः । एवं सति तादशस्य खरूपस्थितौ गानम् , लीलाप्रवेशे प्रलाप इति मूच्छी तदवस्थया निरूप्यते । अतः परं दशमावस्थापाः पूर्वोक्तप्रकारेण प्रतिवन्धनिवृत्त्या फलसिद्धिरिति सर्व-मवदातम् । एतदेव सर्व फलप्रकरणेपि निरूपितम् , विरहानुमवेन परीक्षानन्तरं 'रुख्डः सुस्तर'मिलारभ्य 'तन्यः प्राणमिवागत'मिलादिना । एवं स्वमार्गीयपरिलागस्वरूपं निरूपः, अस दुर्रिभत्वमाहुः । अध्मिति स्वरूपनिर्देशः । तथा चेद्रमुषः परित्यागः, साधना-साध्यत्वादति दुर्रुभः । तर्हि कयं सिव्यति तत्राहुः जेम्णेति । श्रीमदाचार्योक्तनिष्ठया साक्षात्म्बरूपमेवाकरणेन तत्स्वरूपे प्रेमासक्तित्यसने सम्पन्ने चैतत्परित्यागाधिकार इति तदा सिच्यति, नान्यथा । अन्यसायनप्रकारेण नेत्यर्थः । अत एव दुर्दभन्नेमासक्तिजनितस्यरूप-सम्बन्धामिटायनम्बद्धारं तेन टामो यस्त्रेति तथा निरूपितम् । अथवा । श्राहृतस्याप्राहृते प्रेमायम्भा इति तदेतुं पक्षान्तरेणाहुः प्रेम्णा मगवल्येम्णा इति । श्रीमदाचार्याद्गी-कारपदीन न्वरत्पानन्ददानोपयोगि प्रेम भगपतस्वस्मिद्यायत इति तस्यापि तत्यम्मवर्ताति तयोक्तम् ॥ ७-१३५ ॥

एतं स्वमार्गायक्तेव्यविधि निरूप्य तारतम्यज्ञापनार्थं ज्ञानमार्गायतदिधि निरूपयन्ति ज्ञानमार्ग इति ।

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो हिविघोपि विचारितः ॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मज्ञातैः परम् । ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५॥ अतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेद्यापि तसाज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६॥ सुतरां कलिदोपाणां प्रयलत्वादिति स्थितिः ॥ १६३ ॥

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो मया द्विविधो विचारितः । तदेव द्वैविध्यं विचारपूर्वकमाहुः। एकः संन्यासः ज्ञानसाधनार्थं, अपरः ज्ञानोत्तरं मुत्तयद्गमित्यर्थः । तत्र संन्यासमिद्धिस्तु जन्मशतैः अनेकशतसहस्रजन्मानन्तरं भवति । न तु शीघम् । तत्र हेतुः । ज्ञानमिति । ज्ञानी-त्तरं संन्यासाधिकारः । तत् ज्ञानं च साधनापेक्षम् , साधनं चित्तशुद्धिः; तदपेक्षा । तत्युनर्यज्ञादिश्रवणान्मतं सम्मतम् , नान्यया । आदिपदेन तपआदीन्यन्यान्यपि ज्ञेयानि । तमापि निष्कामत्वेन कृते चित्तशुद्धिः । तमापि यहुजन्मानन्तरम् । अत एवोक्तं पहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् भवतीति । कदाचित् ज्ञाने जातेषि सललोकस्थितेरावश्यकलान्मुक्ते-विलमः एवेति सिद्धिर्जनमश्तिरपीत्युक्तम्। एवमुत्तराइसंन्यासं साधनफलसहितं निरूप्य, अप्रापि ज्ञानसायनार्थं स चेद् भवेतदा तस्य फलासायकत्वं निपरीतफलकत्वं चाहुः। यतः पूर्वोक्तसंन्यासाधिकारो यज्ञादिकरणेन शतसहस्रजन्मानन्तरं चित्तगुद्धा ज्ञाने जाते मवति अतः कलौ चित्तशुद्धभावेनैव कृतः संन्यामः पश्चान्तापायेव मनेत्, न लन्यथा। उक्तफलाय नेत्यर्थः । सक्लेन्द्रियाणां किल्कालाधीनत्वे खन्यनिपयासक्तत्वात्तत्यागे तेपां होतुपत्वेन स्पेर्याभावात् । मया यूथेन संन्यासः कृत इति पश्चात्तापो मवेदिति गातः । केवलं पश्चातापमात्रमेव न भनेत् , किन्तु क्रमण निपयासक्त्या वेपमात्रपर्यवसायि-त्यमपि । तदाहुः पापण्डित्यमिति । अन्तर्निपयासक्तिनिहिन्तदाश्रमपेषमात्रं पापण्डन्त-धुक्तन्वं मवेत् । चकारादारुढपनितत्वजनितं पापमपि मनेदित्यर्थः । तस्मादनिष्टपर्य-यमानात् ज्ञाने ज्ञानसायनार्यं न सन्यमेदिति भागः । नन्येयं निषेधः कथम् । कथित्मर्मा-चीनः स्त्रेन्द्रियनित्रहादिना तमर्थं साध्यति चेत्तत्राहुः सुत्ररां कलिदोषाणां प्रपल-त्यादिति स्थितिः॥ १४-१६६॥

मिक्तमार्गेषि तेषां यावकर्तृतं सम्मदेदिलाग्रद्धां स्वयमेगोढाट्यन्ति । भक्तिमार्गेषि घेद्धोपस्तद्धा किं कार्यमुन्यने ॥ १७ ॥ अत्रारम्भे न नाष्ठाः स्याद् द्वष्टान्तस्याप्यभावनः । रत्यस्यमेनोः परित्यागाद्धाधः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ हरिस्त्र न बाक्तोनि कर्तुं याषां कृतोऽपरे । अन्यया मानरो याद्यास स्वन्यः पुषुषुः कथित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामिष वाक्येन न भक्तं मोहियध्यति । आत्मप्रदः प्रियश्चापि किमर्थं मोहियध्यति ॥ २०॥ तसादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् । अन्यथा भ्रद्यते स्त्रार्थोदिति मे निश्चिता मितः ॥ २१॥

भक्तिमार्गेपि चेत्यागिनः पूर्वोक्तदोपः प्रसज्येत तदा किं कार्यमिति प्रथः । तत्रोच्यते, संसाधनमित्यर्थः । तदेवाहुः अत्रारमभे । भक्तिमार्गीयत्यागारम्भे । यद्यपि आरम्भमेदेन विरहानुभवानन्तरं प्रजुरभावावस्थाभावसमयो ज्ञाप्यते, तथापि युनर्नाशो न स्यात् । यतम्तस्य पूर्वमेव सकलेन्द्रियाणां मगवद्यीनत्वात् , तंत्रैव विनि-योगकरणेन भगवत्स्वरूपैकनिष्ठविषयव्यसनवत्त्वमेव जातम् । न तु प्राकृतविषयग्रहणस्व-मावोपि स्थितः, तत्तदभावे कुतः तत्तदोपसङ्कमणावकाश इति भावः । एतेन तादशभावस्यापि भठान्तःपातित्वमेव, न तु साधनस्विमिति ज्ञापितम् । नतु तथापि विषयभोगपदार्थेषु हृष्टेषु यकिथित्स्वास्थ्यं मवेदिष हुछो योजनत नाशकः पदार्थः तस्याप्यभावान्न नादा इत्यर्थः। पदार्थे दृष्टे कदाचित्सम्भवेदिष, प्रकृते व्यसनानन्तरं गृहस्थितेर्वाधकत्वं मत्वेव तत्तदार्थानां त्यागः फृत इति दर्शनस्याप्यभावात् तथेति भावः । अत एव 'यदा स्याद्धासनं कृष्णे' इत्युक्तवा 'तादशस्यापि सतत'मिलनेन तस्य त्याग उक्तः । ननु तथापि वासना चेतिष्ठति, तद्पि तथा भवेदिति, तदभावमाहुः स्वास्थ्यहेतोरिति । स्वास्थ्यहेतुपदार्थस्य परित-स्त्यागाद्वासनासहितत्यागः परित्यागः, वासनया विषयग्रहणं भवति, तदभावाद्वाधः केन पदा-र्थेनास्य सम्भवेत् । अपि तु न केनापीति भावः । वासनासहितत्यागकथनेन दृष्टेपि तस्मिन् न तद्रहणमिति स्चितम् । अनेन पदार्थास्तादशस स्वास्थ्यहेतवोपि न भवन्ति, किन्तु भगव-रस्वरूपनिष्ठा एवेति ज्ञापितं भवति । एतदेवोक्तं निरोधवर्णने 'वाधशङ्कापि नास्त्यत्र तदध्या-सोपि सिष्यती'ति । नतु तर्हि अद्यादिना स कदाचित्सम्भवेत् तत्राहुः । यद्यपि हरिः कालकर्मादीनामपि सर्वेपां नियन्ता सर्वेश्वरः, तथापि ताद्यावस्थानन्तरं स्वस्य रसारमकत्वेनेप ताघ्यस निरुम्वजनितवाधां कर्तुं न शकोति । तत्करणे न रसो न वा कीर्तिः, यतः खयं हरिः एताद्यावस्थावनितदुः एं हन्तुमेव रमात्मकसाक्षात्फळरूपत्वेन प्रकटः । एतदेव 'पीताम्बर-थरः सम्बी' त्यतस्य निवरणे निवृतमित्यत्रापि हरिपदेन म एव भाव उक्त इति ज्ञापितं भवि । एतेनेदानीं वाधाकरणे स्वस्य फलक्षं हरित्वं च गच्छतीत्यवापि हरिपदेन स एत मान उक्तः । सङ्घानोन्कपेथा निरूपितः । अत एव 'न पारयेह'मित्यादिवचनम् । एव गति हरिरेष न दामोनि तर्दि अपरे कालकर्माद्यदृष्टाद्यः कुतः वक्ता भवन्तीसर्थः। अंगत्ती च्यान्तमाद्वः अन्यथेनि । यद्येतादशम्यापि हरिर्वाधां करोति, तदा मातरोपि खनान छान मान्यैः पोपणं न कुर्युः । यथा तामां साधारुपाधकरणमशक्यम् , किन्तु पोपणमव इतित, तथा हरेरपीति भानः । एतेन हरिरपि तलोपणमेन करोतीत्यपि सचितम् । अथवा

हरेर्मातृदृष्टान्तकथनात् युक्तत्वानुपपत्तेः कियायाश्च विध्यर्थकस्यापेक्षितत्वात् पुपुपुरिति भृतार्थकतत्त्रयोगानुपपत्तेश्च कश्चन गृहाभिसन्धिरस्तीति छक्ष्यत इति पक्षान्तरेण स एवोच्यते । तथाहि । हरिरत्र न शकोति कर्तु वाधामित्यत्रासाधारणो हेतुः, यतो मातरः पुपुषुः इत्यन्वयसम्बन्धः । अयं भावः । पूर्वं श्रीमहोपिकानां गुरुत्वमत्र निरूपितमिति गुरुत्वात्ता एव मातृरूपा ज्ञेयाः। यथा गुरोर्वरदाने फलसिद्धिः, तथा तासां दान एव तावतैव सिद्धिः, नान्यथेति । तास्ताद्ये अङ्गीकृते स्वभावपोपणं कृतवत्यः । अतस्तत्कृती प्रभोरपि शक्तयभावो युक्ततमः, तद्भावाधीनत्वादिति भावः । ननु ता एतावत्किमर्थ कुर्युरिति चेत्तत्राहुः। अन्यथेति । यद्येता एव खत्य गुरुत्वात्तस्मिन् पुत्रत्वेपि सिद्धे एव पोपणं न कुर्युस्ततस्ताः अन्याः साधारण्यः सहजकठिनाः क्षियः । तास्तु मातरः खवालान् स्तन्येर्न पोषयेयुरित्यर्थः । एतेन यदि ता अप्येवं कुर्वन्ति पुत्ररूपे तस्मिन्, एतासां परमवात्सल्यस्वभावात् पोपणं युक्तमे-वेति निरूपितम् । एतदेवोक्तं निरोधवर्णने 'पुत्रे कृष्णप्रिये रितः'। एवं सित पूर्वोक्तानुपपत्तिद्वय-मिप निरस्तं भवतीति सर्वमनवद्यम् । अत्र दृष्टान्ते दार्ष्टान्तिके च मातर इत्यसावृतिः कर्तव्या । ननु यथा ज्ञाने स्वस्मिन् ब्रह्मभावस्कृत्यी सर्वत्र ब्रह्मात्मकत्वभानादैक्यमेव भासते, नतु द्वितीय-पदार्थभानम् , तेन च तेपां सर्वदा खास्थ्यं तिष्ठति, तथा प्रकृतेपि खस्मिन् भगवदावेशे नासा-वहमिलादिसपञ्चाने केवलं तदैक्यभानमेव, न द्वितीयपदार्थसिति ज्ञानमार्गीयैक्यप्रतिपादक-वाक्येन ऐक्यसाम्येन कदाचिदैक्यमावजनितमोहेन स्वास्थ्यं सम्भवेदित्याशंक्य तदभाव-माहुः । पूर्वोक्तेतावस्त्रत्येकप्रत्यृहेपु सत्स्वपि यदि तन्निवारणेनैतावत्पर्यन्तं तद्रक्षामेव कृतवान् श्युः, तदा ज्ञानिनामपि वाक्येनैक्यप्रतिरूपेण भक्तं ताद्यं न मोहियाप्यति । तथा चोक्तं अमरगीते श्रीमदुद्धवोक्तेः 'श्रुयतां प्रियसन्देशः' 'भवतीनां वियोगः' इत्याधनयप्रतिपाद-कज्ञानिवानयस्तासां मोहो न जातः, किन्तु तच्छ्रवणेन प्रत्युतातितप्ततेरुपनितज्ञरुविन्दुवत् प्रचुरतीत्रविरहाग्निज्वाठजाठज्वितास्ता अभवन्निति । प्रकृतेपि तादशावस्थायां तथा न करि-प्यति, प्रत्युत तद्रीतिमेव करिष्यतीति भावः। नन्वेवं सर्वपाऽन्वास्थ्यकारकं तापमेव कयं स्थाप-यति, तत्र हेतुमाहुः आत्मप्रदः प्रियक्ष, अतः किमर्थ मोह्यिप्यति । अयं भावः । अत्र मगवान् रसात्मकः साक्षात्स्वरूपानन्ददानार्थम् , मुख्यतस्तत्र प्रीतिरूपो गुणश्य हेतुः । स प तादशावस्थाभावे पुष्टो न भवति, किन्तु च्युत एवं निष्टति, तत्युष्टत्याभावे तदानमपि न सि-ध्यति, रसात्मकत्वादव साम्ये सर्वदा म्यापयति । एवं सति यत्र भगवतः खरूपानन्ददानेण्डा प्रियत्वं च,तत्र तद्राक्यजनितमोहो न भवति । यत्र नेनदुमयम् , तत्र मोहो भवतीति स्थाते। तथा चोकं दशमस्कन्धे 'द्विजपसीषु तदानन्ददानेन्छामावात् पुष्टिमार्गीयप्रियत्वामाताच न प्रीतये अनुसागाये त्यादिज्ञानियास्यजनित्मोहो जातः । यतः ताः पगृत्य स्यष्ट्वानगमन् । पतः प्रकरण तु श्रीत्वामिनीनां मर्वत्यागनागमनपूर्वक्रमनन्तरमेत पूर्ववदेव 'श्रवणाद् दर्शना'दित्या-रिषास्यः सालदानेन्छामद्वापान् पुष्टिमागीयप्रियसम्यापि पिषमानन्त्रान्मोहो न जातः, प्रत्यु- तेश्वरवाक्यानां सर्वाधिकवरुत्वेषि तिवराकरणं चक्ररिति सुष्ट्कं किमर्थं मोह्यिप्यतीति। अतः परमेतावदुक्तस्य निर्गिरुतार्थमाहुः । यस्मात्साधनार्थपरित्यागो विधीयतां कियतामित्यर्थः । अन्यथा पुष्टिमार्गीयभावामावे तिसान् कृते स्वार्थात् पुष्टिमार्गीयपुरुपार्थोद्धर्यते च्युतो भवतीत्पर्थः । अत्र प्रमाणमाहुः इति मे निश्चिता मितः । इति यस धर्मस यथा सर्ह्यं तत्स्वरूपज्ञानादेव तिस्मित्रिश्चयः । स्वमेतेरेवेति स्वस्यैव गितः प्रमाणत्वेनोक्ता ॥१७-२१॥

एवं संन्यासनिर्णयं कृत्वोपसंहरन्ति ।

इति कृष्णप्रसादेन वस्त्रभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥

इत्येवं प्रकारेण भक्ती सत्यां एव संन्यासवरण कर्तव्यत्वेन निश्चितम् । तत्र हेतुमूतं साधनद्वयमाहुः कुष्णप्रसादेन वहुभेन चेति । कृष्णपदेन रसानन्दात्मकः गृहभावात्मत्वं स्चितम् । ताद्यस्य प्रसादेन, प्रसादस्यापि नैकविधत्वं सम्भवतीत्युक्तं वहुः भेनेति, अतिप्रियेणत्यर्थः । एवं एतेन भावात्मकप्रीतिगुणविशिष्टत्वं प्रसादस्य ज्ञापितम् । ताद्यत्वाभावे परित्यागस्वरूपज्ञानमेव न भवेत् , निश्चयः कथं कर्त् शन्यः । तत्रापि विशेषेणदेमित्यतयेति मदुक्तस्य सन्देहो न कार्य इति निरूपितम् । निश्चयकरणप्रयोजनमाहुः अन्यथेति। एतत्करणाभावे परित्यागस्वरूपाज्ञानात् अधिकाराभावे कृते त्यागे स्वाङ्गीकृतोपि पतित्वो भवेत् , पूर्वोक्तप्रकारेण भक्तिमार्गाद्वष्टो भवेदित्यर्थः । एवं सित परमकारुणिक-स्वभावात् स्वकीयानां रक्षेव कृतेति भावः ॥ २२ ॥

श्रीमदाचार्यकरणां वर्णयामि कथं यतः । यतः स्वतस्त्यागभावप्रकाशं मादशेऽकरोत् ॥ १ ॥ यथेमे ज्ञापिता भावाः स्थापयतु स एव तान् । यादशस्तादशः स्वीयस्त्वदेकशरणं विभो ॥ २ ॥ यदन मन्मतेदीपादिरुद्धं प्रभवः स्वतः । क्षमन्तां तन च तनाश्रयणं शरणं मम ॥ ३ ॥

इति श्रीघनद्यामात्मजश्रीगोपेदाविरचितं संन्यासनिर्णयविवरणं समाप्तम् ॥

#### श्रीकृष्णाय नमः ।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

# श्रीगोपेश्वरविरचितविवृतिसमेतः ।

विविधविरहभावावेशजङ्केशमाजामनुभवविषयः सन् गोषिकानां कृपाव्यिः। कलयति निजरूपानन्दपीयूपपानं सकृदपि स कृतार्थं मां प्रसन्नः करोतु ॥ १॥

श्रीगोपिकाधीशपयानुगानां सेवाकथासक्तिसमर्धनाय । य एक एवास्ति विभुस्तमेव श्रीवहामार्त्यं मुहुरांश्रयेहम् ॥ २ ॥

श्रीमद्दलभस्तोः श्रीविञ्ठलनामधेयस्य । / पद्कमलद्वयममलं मनसि मदीये समुलसतु ॥ ३ ॥ स्वाचार्यचरणपङ्कजपरागपुरुरागपरमागान् । अभिवन्दे पितृचरणानहमतिभक्तया तदाप्तमतिः ॥ ४ ॥

अधाम्नायाद्यसिल्प्रमाणप्रतिषद्यस्मात्मकश्रीपुरुपोत्तमविरहानन्दविविधमाववृन्दानुमव-स्य सर्वात्मभावप्रपत्तिमात्रप्राप्यत्वात् सर्वपरित्यागमन्तरेण तदसम्भवादावदयको मिक्तमार्गे परित्यागः, स च कर्मज्ञानभत्त्यादिमार्गभेदाद्विभिन्नरूप इति स्वमार्गीयपित्यागमिविवि-परित्यागः, स च कर्मज्ञानभत्त्यादिमार्गभेदाद्विभिन्नरूप इति स्वमार्गीयपित्यागमिविवि-रक्षणमनाक्ष्यतां तत्त्त्तंशयवशंवदानां निज्ञमार्गार्द्वीयानामिविचारितः परित्यागः रक्षणमनाक्ष्यतां तत्त्त्तंशयवशंवदानां निज्ञमार्गाद्वीयागमाय स्वभक्तेषु परमानुषमकृपा-प्यात्तापायेव मिविति मकलमंश्रयापनुत्तिपुरःमरं तद्पगमाय स्वभक्तेषु परमानुषमकृपा-प्रिमीरितमृत्यः श्रीमदस्मदाचार्यचरणाः किष्यद्ययोजनं प्रकटमुदीरयन्तकाद्विचारप्रनिज्ञा-भागरन्ति पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थमिति ।

पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थे परित्यागो विचार्यते । स मागेविनये प्रोक्तो भक्ती झाने विशेषतः ॥ १॥

मित्रमार्थे पुरुषोत्तमन्त्ररूपमेन प्रतिनिर्ततन्तमन्त्रन्थिनेन तथानेनाच्यत इति गद्धा-मित्रमार्थे पुरुषोत्तमन्त्ररूपमेन प्रतिनिर्देशितम्यो गमन्त्रेन निद्धनादुगन्तिनमुख्यग्मान्यनः नान् तसा च 'ग्मो व म' इत्यादिश्वतिम्यो गमन्त्रेन निद्धनादुगन्तिनमुख्यग्मान्यनः नागापतः स्वरूपानन्दं श्रीमदापार्यवयनग्पत्रशाद्यभुमेनादिपान्ना गुन्तं गृहादिषु गृतां गनोगन्नतरेण यगाधिकारमतुभननामी निपयोगन्नतरोण तदनुगनानानदन्तरेनोन्निन द्भिरनन्तविवैरभिलापेः सन्ततं दन्तुरितस्थान्तानामस्माकं शुद्धपुष्टिमार्गाचार्यसम्बन्धिनामपि स्वमार्गमुख्यफलवित्रयोगभावानुभवो न भविष्यति । तस्य सर्वात्मभावान्तर्गतस्वित्याग-साध्यत्वादस्मासु तन्ज्ञानस्याप्यभावेन क तदाचरणतत्फलादिसम्भावनापीत्येवंह्रपो य उत्क-टस्तापः स पश्चात्तापपदेनात्रोच्यते । यतोयमुररीकृतमुररिषुमार्गनिषुणतराणामाचार्यवर्यपद-पद्मप्रसादज्ञुपामेवाधिहृदयमुद्यमासादयित, न पुनः साधारणानाम्, तन्निवृत्तिश्च भक्तिमार्ग-प्रवर्तकश्रीमदाचार्यचरणैकसाध्येति । तद्थे परित्यागः संन्यासः खमार्गीयः श्रीमदाचार्य-चरणैर्विचार्यते । खरूपतः फलतः सम्यक्तया मार्गान्तरीयतदसङ्गीर्णत्वेन निरूप्यत इत्यर्थः। तथा च वक्ष्यमाणविधया विचारितं स्वमार्गीयसंन्यासस्तरूपादिकं सम्यगवगम्य भगवदङ्गी-काराधिकारतारतम्यभाजस्तत्र प्रवर्तमाना विगलितपश्चात्तापास्तदनुरूपं फलमनुभविष्यन्तीति भावः । यद्वा । भक्तिज्ञानयोः सिद्धदश्चायामेव संन्यासः साधीयान् , न साधनदशायां, तदा तादशैवराग्यविरहेण कृतस्थापि तस्यानिर्वाहात् पश्चात्ताप एव पर्यवसित इत्येतत्तारत-म्यानवर्गमे त्यकाखिलानामपि भक्तानां पश्चातापः, तद्दर्शनेन खसापि स स्यादिति तद्व-त्मत्त्यर्थं परित्यागो विचार्यत इत्यर्थः । अथवा, जीवानां प्रसुप्रास्यर्थं भक्तिमार्गमाविष्कृत-विद्धः श्रीमदाचार्यचरणैरवश्यं स्त्रमार्गीयः परित्यागोपि मुख्यफलसिद्ध्यर्थं प्रागेव निरूप-णीयः । स तदैव न कथं निरूपितः । किमिति विलम्बः कृत इति यः पश्चातापो मवेतद-पगमाय परित्यागो विचार्यत इत्यर्थः । नतु विचारविषयः परित्यागः कर्त्तव्यतया क्वाभिहि-तुस्तद्नन्तरं तुन्निर्णयवार्तेत्याकांक्षायामाहुः स मार्गद्वितय इति । स परित्यागो मार्गेन द्वितये भक्ती ज्ञाने विशेषतः विरुक्षणफरुसाधकत्वरुक्षणाद्भावर्तकवर्मतः प्रोक्तः, श्रुतिश्रीगागवतादिष्यभिहित इत्यर्थः । अत एव 'सन्त्यज्य सर्वविषया'नित्यादिषु यः सर्व-सागः श्रीवजस्थमकेषु स पर्यवसितविशयोगानुभवफल एव, ज्ञानमार्गीयेषु तु स नैवंविधः, किन्त्वपर्वगपर्यवसायी । यद्रा, विशेषः परिपाकदशा भक्तिज्ञानयोस्तद्नन्तरमेव परित्यागः त्रोक्तः । अन्यथा तद्धर्मनिर्वाहाभावेन दोपविशेषपर्यवसानापातात् । विशेषत इति ल्यव्होपे पद्मभी । तथा च मक्ती ज्ञाने च विशेष सिद्धदशापन्नत्वं प्राप्येति वार्थः । अथवा, विशे-पत इत्यस्य प्रत्यासत्तिवशाञ्ज्ञान इत्यनेनेवान्वयः । इत्यञ्चेकजन्मनि परित्यागेन ज्ञानमा<sup>र्ग</sup> मुक्तयभात्रादनेकजन्ममु तत्करणमेव विशेषपदार्थीवसेयः ॥ १ ॥

\_ ूनन्वेवं कर्ममार्गेषि परित्यागकरणे किं वाधकमित्याशंकायां तन्निपेधमाहुः कर्ममार्गे

न कर्तव्य इति।

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां किलकालतः । अत् आदो भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाविचारणा ॥ २ ॥

कर्ममार्गी हि सकामनिष्कामभेदेनानेकविधकर्मकरणसूपः, तथाविधश्रुतिनिरूपितः। तिमन्यित्यामो निरयकाम इति न कर्तव्यः । न च 'यदहरव विरते' दिति श्रुत्या वीधित-रवात्यित्यामः सिवि निर्वेदे दुर्यार इति बाच्यम् । कर्ममार्गम्य कल्बादिकलनाकन्दलितका- मनाकलापस्य निर्वेदोदयनिदानभावायोगात् । न च निष्कामकर्मकरणं मनोमलिनिमानमप-नीय विरक्तिमुत्पादियम्यतीति वाच्यम् । तत्रापि सहधर्मिणीसाहित्यनैयत्येन तत्र्रत्यृहानपा-यात् । न च निष्कामकर्मकरणमेव संन्यास इति वाच्यम् । कर्मत्यागस्यैय तथात्वीचित्यात् । न च काम्यकर्मत्यागमादाय तथात्वं शक्यवचनम् । सङ्गोचे मानाभावात् । कचित्तस्मि-त्रपि तत्ययोगसोपचारिकत्वात् । मुमुक्षूणां सर्वतत्यागदर्शनाच । न च मुमुक्षुषु जीव-न्मुक्तेषु च तत्तत्कर्मकृतिच्यापृतिकृत्तेवेति वाच्यम् । भगवित्रयोगेनेव तेषु लोकसङ्ग्रहाधर्थ-लातसाः । किञ्चास्तामन्यद्वाधकम्, काल एव चलबद्घाधकस्तत्रेलाहुः सुतरां कल्किका-लत इति । किलकालस्तावद्भगवद्भजनस्यव साधकस्तदितिरिक्तस्य वाधक एवेति तत्र तत्र सिद्धम् । तथा च तथामृतात्तस्मादिनवीहप्रत्यवायादिकं प्रतीत्य कर्ममार्गे सुतरां संन्यासो न कर्तव्य इत्यर्थः । एतेन काम्यकर्मत्यागलक्षणो गोणोपि त्यागः प्रत्युक्तः । मुख्याङ्गत्या-कालो निर्दिष्टः, परमयं देशादीनामप्युपलक्षकः। तेन कलो देशकर्त्राघशुद्धापि न परि-सागः कर्ममार्गे सिध्यति । अत एवायुपस्तुर्यभागे संन्यास इति मतमपि वैराग्यं विना तदसम्भवन भक्तिज्ञानपरिपाक एव तहार्झ्यन तत्रैय मावकाशमिति कालादिदोपाच कर्ममार्गे निरवकाशमिति ध्येयम् । एवं कर्ममार्गे परित्यागं प्रतिपिध्य भक्तिज्ञानमार्गयोः कर्तव्यतया परिशेषिते तस्मिन् प्रथमं कुत्रत्ये विचारः कार्य इत्यजाहुः अत आदाविति । यतः कर्ममार्गे षायश्रीच्यात् परित्यागो न कर्तच्योतो भक्तो ज्ञाने च कर्तच्यतया तदिचारस्य प्राप्ती स्तरा मक्तिमार्गप्रवर्तकत्वात् मक्तेः प्राथम्याच मिद्धदशायां च तस्य कर्तव्यत्यादादी मिक्त-मार्गे परित्यागस्य विचारणा । भक्तिमार्गे किं साधनदशायामेन परित्यागः कार्यः, किं वा फलद्शायामाहोस्विदुमयत्र वैतिरूपा कियत इति शेपः॥ २॥

ननु मक्तिमार्गे परित्यागः स्थापितश्चेत्तदा साधनदगायामपि स कर्नत्य इत्सागङ्गा सहेतुकं तदनद्गीकारमाहः अचणादिप्रसिद्धार्थमिति ।

श्रवणादिशसिद्धार्थं कर्नव्यक्षेत् स नेष्यते । सहायसङ्गाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३॥ अभिमानाद्वियोगाच तद्धमेश्च विरोधतः । अहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४॥ अग्रेपि ताद्दशेरेव सङ्गो भवति नान्यधा । अग्रेपि ताद्दशेरेव सङ्गो भवति नान्यधा । स्वयं च विषयात्रान्तः पाषण्टी स्यान् कालतः ॥ ६॥ विषयात्रान्तदेहानां नावेद्याः मर्वदा हरेः । अतोऽत्र माधने भक्तो नेष त्यागः सुगावदः ॥ ६॥

अत्रादीनि पानि नापनस्पानि तेषां प्रश्वेनात्रप्रवता मिद्धिनिश्वनिर्शृहादिषु अत्रनादीनि पानि नापनस्पानि तेषां प्रश्वेनात्रप्रवता मिद्धिनिश्वनिर्शृहादिषु जानराकेषु न सम्भवतीनि तद्यं म प्रित्यागः कर्तत्रयोन् । नेश्वने नांगीकितन इत्यर्थः । श्रवणादीनां प्रसिद्धिरुत्कृष्टफलं तदर्थं परित्यागः कर्तव्यश्रेन्नाङ्गीकियत इति वार्थः। कुत इत्याकांक्षायामाहुः सहायसङ्गसाध्यत्वादित्यादि । गृहादिपु तत्कार्यव्यासङ्गसानि-वार्यत्वादेकान्ततः श्रवणादिसाधननिर्वाहो न भवतीति तत्परित्यागेन कचित्तवित्तैकाष्ट्रयेण सम्पादनीयमिति मनसिकृत्य यस्त्यागः स कथमुपपद्यतां, यतः अवणादीनि सहायसङ्गसा-ध्यानि, सहायाः कथकादयो विविधस्वभावाः, तेषां सङ्गः सद्भावेन तदुपसत्तिरूपः, तेन सम्पा-द्यान्यृतस्त्यागानन्तरमावश्यकस्यासूङ्गत्वादेर्भङ्गप्रसङ्गतः प्रशिथिलवेराग्यात् पुनस्तत्तदाकांक्ष्रो-न्मञ्जनेन च न श्रवणादिसाधनार्थं परित्यागः शक्याग्युपगमः । किञ्च, त्यागमात्रान्न कार्य-सिद्धिरिति श्रवणादिसिपावयिपोस्तत्साधनानां तत्तद्वसरे उपेक्षितानां रक्षणं कर्तव्यं, तत-स्यागः कथं ठन्धात्मकः स्यात् । अपि च, साधनमार्गायस्य कृतेपि त्यागे तत्तत्पदार्थेषु अवणाद्यर्थमपेक्ष्येषु नाभिमानो निवर्तते, प्रतिक्षणमुदेत्येव, त्यागे च स निवर्तनीयः सर्व-थेति तत्सत्त्वे स न युज्यते । साथनदशायां वेदाज्ञारूपभगवन्नियोगाच वर्णाश्रमधर्माणा-मुहाद्वर्न न शक्यमित्यशक्य एव त्यागः । अन्यच, श्रवणादिसाधनानां तद्धर्भैः परित्या-गर्धमीः पर्यटनादिभिः समं विरोधो न शक्यविधूनन इति न कथमपि साधनभक्तिरूपश्र-वणादिपु परित्यागः सम्भवति । नतु तथापि गृहादिकं सरसङ्गासम्पादकतया श्रवणादिपु प्रति-पक्षमृत्मतस्तद्यं तत्परित्याज्यम्, तथा सति कदाचित् सत्सङ्गोपि सादित्याशंक्य समाधान-माहुः गृहादेसित । बाधकत्वेन श्रवणादिविरोधित्वेन । साधनार्थे श्रवणाद्यर्थम् । तथा यदि परित्यागश्चेत् । तदा अग्रेपि त्यागानन्तरमपि तथाविधदार्ङ्माभावात्तादेशेरेप परित्यक्तश्रवणादिपरिपन्थिगृहादिसदृशेरेय सङ्गो भवति, अन्यथा प्रकारान्तरेण गृहा-दिपरित्यागरूपेण अवणादिकं तु न भवतीत्वर्धः । ननु भवतु भवनादिपरित्यागकर्तुस्तादः गपरसङ्गः, तथाप्यन्तरुद्धतवराग्यादिनेव अवणादिनिर्वाहो भविष्यतीति न तत्त्यागोनुनित इति चेत्, तत्राहुः स्वयं चेति । यदि वैसायमन्तर्जागरूकं भवेत्, तदा क्रमेण वाधक-निवर्दणे निवेहेदपि श्रवणादिकम्, पान्तु साधनदशायां तादशं तदेव दुरापम्, अतस्त्यागस्त त्रिरोधिभिविंधूयेतीय, किन्तु स्वयमपि तु पुनः विषयेरागन्तुकेरनेकरूपैमींग्येराकान्त उपम-दितः सन् काळतः कळिरूपात् भक्तातिरिक्तपरिपन्थिनः पापण्टी तत्तद्विरुद्धानरणयन् भवेदिस्यंः । सकामन इति पाठे कोयलोगाद्युपलक्षकात् कामतो वलिष्ठदोपात् स तथा स्यादित्यर्थः । तेन विना वैराग्यं त्यागोधमः, तत्तद्विपयप्रतिहृतः, फलाय नावकत्पुत् प्रत्युत प्रत्यवार्यम्य सम्पाद्यति, प्रमाणविरुद्धाचरणगुरपाद्यति भावः । ननु विषयराकमण्पि अपणादिभिर्मगत्रदावेशम्यापि सम्भवात्तन्महिसा त्यानो निष्प्रत्यृह इति चेत्तवाहुः विष-याकान्नदेहानामिति । भगवडावेशे मति त्यागे न कापि क्षतिः । किन्तु निपर्यर्देहाः दिकं येपामाकान्तं तेषां हरेः मर्बदुःगदर्न्तिपयदोपदवीयमा निर्देशियेव्यसाचि हद पादारागमनं तन् मर्वदा कस्मिन्नपि कार्छ न भवति । किन्तु 'विषयान् ध्यायत' इत्युक्तरीत्या माध एत भवनीत्वर्धः । न च विषयाणां अवणावनिभावकतात तस्त्रयुक्तभगनदाविधाः

नुपातिरिति वाच्यम् । 'नराणां श्लीणपापाना'मिति वाक्यात्ताद्दशेष्वेय अवणादि प्रयोज्य प्रभावशिष्योपपत्तेः । न च 'वाध्यमानोपि मद्गक्त' इत्यादिवाक्येविपयसत्त्वेपि का श्लितिरिति वाच्यम् । उक्तवाक्यानां विपयसुखयमुख्येन सेवमानस्य प्रमादात्त्वकृतवाधिप प्रभुरिति-कृपार्द्रस्तद्दोपमपाकरोति, अतो न विपयामिभव इत्यमिप्रायकत्वात् । अत एव प्रायःपदमु-कृपार्द्रस्तद्दोपमपाकरोति, अतो न विपयामिभव इत्यमिप्रायकत्वात् । अत एव प्रायःपदमु-पात्तं तत्र । एतद्वाक्यामिप्रायान्तरमस्मत्पितृच्यचरणकृतो विवेकवैर्याअयविष्ठतो विठोकनीयम्। पात्तं तत्र । एतद्वाक्यामिप्रायान्तरमस्मत्पितृच्यचरणकृतो विवेकवैर्याअयविष्ठतो विठोकनीयम्। एवं साधनमित्तमार्गे समर्थितं त्यागाभावसुपसंहरित्त अतोन्नेति । यतो बहुन्यव पाधकान्युक्तान्यतोऽत्र साधने भक्तो अवणादिरूपसाधनमिक्तमार्गे त्यागः संन्यासः सुखावहः वाधकान्युक्तान्यतोऽत्र साधने भक्तो अवणादिरूपसाधनमिक्तमार्गे त्यागस्य सुखनेयत्यावगत्वे ॥ आनन्दहेतुनैव भवतीत्वर्थः । साधनपदमेवकारश्च फलभक्तो त्यागस्य सुखनेयत्यावगत्वे ॥ नन्वेवं भक्तिमार्गे न युक्तश्चेत्परित्यागः, तिर्हे ज्ञानमार्ग एवास्ताम्, एवश्च मिक्तमार्गे न युक्तश्चेत्परित्यागः, तिर्हे ज्ञानमार्ग एवास्ताम्, एवश्च मिक्तमार्गे

व्यर्थस्तद्विचार इति चेत्तत्राहुः चिरहानुभवार्थमिति ।

विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते ।
सीयवन्यनिवृत्त्यर्थे वेषः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥
कौण्डन्यो गोषिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत् ।
भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥
भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥
विकल्तवं तथास्तास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि ।
ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥
सत्यलोके स्थितिज्ञीनात् संन्यासेन विशेषितात् ।
भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥
नादशाः सत्यलोकादो निष्ठन्त्येव न संशयः ।
विह्यत्यक्राः स्वात्मा विह्यत्यविशेष्यदि ॥ ११ ॥
नादशाः सत्यलोकादो निश्चम्यो भवन्ति हि ॥ ११ ॥
गुणास्तु सङ्गाहित्याज्ञीयनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥
भगवान् फलस्पत्यात्रात्र याधक इष्यते ।
स्वास्थ्यवाक्यं न कर्नल्यं द्यालुने विम्ध्यते ॥ १३ ॥
वृत्तिभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिष्यित नान्यथा ॥ १३ ॥

तुराष्ट्रः माधनमाणियत्याग्यातृत्ययः । माधनमक्तौ पण्यिगस्य पहुषापका-स्कन्दितत्वेनासम्भवेषि स्मान्यकस्य प्रमोः परमक्तरूपदिनीयदछनिप्रधानास्याद्न-स्कन्दितत्वेनासम्भवेषि स्मान्यकस्य पित्यागः मर्वात्मभानाकस्तः नंन्यामः प्रशन्यते, प्रशन्तो स्क्षणो यो निरहानुभवन्यदर्थं पित्यागः मर्वात्मभानाकस्यः । तेनानिश्वित्मगणदर्जी-नयति, क्रिया प्रकृषेत्र मोद्यापिककृष्ट्रपण्यत्येन कृष्यत् इत्ययः । तेनानिश्वित्मगणदर्जी-काणत्त्याधिकाराधिगमेन विश्वापमानः पित्यागः प्रमाप्तर्भन्यतिद्वयोगण्यानुनायक-नया मिक्तमार्गे भणतम एउत्येनद्वित्यागः शुनाम्लग् इति भागः । नमु आनुमाणीयसन्यान-नया मिक्तमार्गे भणतम एउत्येनद्वित्यागः शुनाम्लग् इति भागः । नमु आनुमाणीयसन्यान- ग्रहणे यथा विहितत्वात् कापायवस्त्रवेषः क्रियते, स हि सातिगयो मोक्षार्थः, तथा भक्ति-मार्गीयसंन्यासग्रहणे स न भवतीति किमर्थ तत्सम्पादनमिति चेत्तत्राहुः स्त्रीयवन्धनि-वृत्त्यर्थिमिति । अत्र विरहानुभवार्थे भक्तिमार्गीये परित्यागे ज्ञानमार्गीयसंन्यासे प्रसिद्धी वेपस्तं विना भार्यादिभिः प्रतिवन्धः कार्य इति स्त्रीयैर्दारादिभिर्यो वन्धः प्रतिवन्धः, किंवा स्त्रीयेषु वन्ध आसक्तिः प्रतिबन्धरूपा तन्निवृत्त्यर्थं कर्तव्यो, न चान्यथा, प्रकारान्तेरण ज्ञानमार्गीयेण न कर्तव्य इत्यर्थः । यथा ज्ञानमार्गीयसंन्यासे ताद्यवेपस्यादप्रविशेषद्वारापवर्गीपयोगित्वम्, न तया भक्तिमार्गीयसंन्यासे, तस्य स्वीयवन्धनिवृत्तिमात्रप्रयोजनत्वेनेवात्र कर्तव्यत्वादित-रथा तद्भावादिति भावः । ननु ज्ञानमार्गे गुरुतदुपदिष्टसाधनादेरिष्टसिद्धिः, न पुनः संन्यासमात्राद्, भक्तिमार्गीयसंन्यासे तु तदप्रसिद्धः कथं फलसिद्धिरित्याशङ्कायां तत्प्रसि-द्विमाहुः कौण्डिन्यो गोपिका इति । कौण्डिन्यो महर्षिः स गुरुः प्रोक्तः, गोपिका घोषमूपणरूपाः सीमन्तिन्यः, ता भक्तिमार्गीये विरहानुभवपर्यवसायिनि संन्यासे गुरवः श्रोक्ताः, श्रीमागवतादिषु सम्यक्कथिता इत्यर्थः । अत्रायमभिप्रायः । कौण्डिन्यस्यानन्तगुण-वर्णनाकर्णनोदीर्णतदभ्यर्णगमनादिमनोरथार्णवभवदनन्तभावसन्तप्ताशेषकरणवृत्तेः विभिनगहरादिषु तद्रवेषणविवशस्य सर्वपरित्यागपूर्वकतादगार्तिलक्षणविर-रित्यागेन हानुभवहेतुभावप्रकाशकत्वमस्ति । गोपिकानां तु स्वप्राणप्रेष्ठप्रस्फुरत्सर्वात्मभाववत्तया रासोत्सवादिशस्तावे तथात्वं स्फुटतरमेवेति छोकवेदातीतशुद्धपृष्टिमार्गीयश्रकारस्य प्रसुणा खप्रयोजनार्थः खभोग्यमुक्तस्थापितस्य प्रथमं तत एव प्राकट्यात्त्रवेय गुरुत्वं समझसत्मम् । महर्षे तु तद्शनातिप्रकर्षतील्यात्तदुक्तिः, प्रमाणमार्गीयस्यात्र मुख्यं गुरुत्वमयुक्तमिवेति । तेन गुरुत्वमत्रैतत्परित्यागफलसाधनीमृतभावप्रकाशकत्वं विवक्षितम्, न तूपदेपृत्वम्, तस्य प्रकृतेऽमावात् । एतत्संन्यासस्य ज्ञानमार्गीयतद्विलक्षणत्वेनैतादशस्यैव तस्य वक्तमोचित्यात् । उपदेष्टृत्वसापि तद्रभेज्ञापनमात्रीपयिकतया फलतो विशेषाभावाच । अत एव 'एवं सत्यस्मिन न्मार्गे खामिन्य एव गुरव इति ज्ञापितं भवती'ति निरोधविवृतिप्रकाशे श्रीमदरमस्प्रसुचरणचा-रूकिश्वकास्ति । 'स्वामिन्य एवे'त्येवकारान्युख्यं गुरुत्वमेतासामवसेयमित्यन्यदेतत् । किञ्च, न केवलमेता एतादशभावमात्रस्य निजमार्गीयस्य प्रकाशिकाः, किन्तु यथा स्वमजनपरा-णामतद्भावफलं मिथ्यति, तथानुकम्पा सम्पादिका इति विरहानुभवात्मकफठौपयिकधर्म-वत्तरक्षणं माधनत्वं गुरुत्वेषि न विरुद्धं, कर्तुरिव निमित्तकारणत्विमत्याशयेनाहुः साधनं च तदिति । तत्र्यमिद्धं मुख्यं साधनं गोपिका एवेलार्थः । चोप्यर्थे । तेन श्रीम-दार्चापेचरणानुग्रहभरविजृत्भिततत्वकटितेतन्मार्गीयप्रकारपरिकलनावतामेतद्वावसजातीयभाव-वत्तर्यतद्भजनपूर्वकं प्रभुगजने ययोक्तमुख्यफ्छं भवतितरां निविचिकित्समिति भावः । अन् एव भगवद्भज्नापेथयाप्येतामां भज्नमुत्तममिति स्किः श्रीमदाचार्यचरणानाम् नन्येत्रमेनामु गुरुन्ये व्यवस्थापितेषि किमेतव्यकाशितं स्वमार्गीयं माधनमित्यत आहुः भाष इति । सर्यात्ममात्रयुक्तानां मक्तानां नित्रयुक्तत्त्वदशावशादुन्मिपतोः मनोनागनिपयस भावस्य भगवत्स्बरूपात्मकत्वेन रसात्मकत्वात्तस्य भावनया स्वाचार्यानुग्रहभरसमुत्थतथाविध-भगवदङ्गीकारादेवोदयमानया सिद्धः पर्यवसितो यस्तत्सजातीयोऽनुभवेकगम्यो मानः स एव तन्मार्गीयतया पूर्वोक्ते परित्यागफले साधनमिष्यते, अन्यत् ज्ञानमार्गीयत्यागे प्रसिद्धं किमिप साधनत्वेन नेष्यते, नाङ्गीकियत इत्यर्थः । यद्दा । असिद्धस्य भावस्य सा-धनत्वायोगेन प्रियतमस्य गुप्ततया श्थितस्य विष्रयोगरीत्या तत्तद्भावपोषकस्य ताद्यमक्त-निजविपयकोत्कटार्तिनिरीक्षणेन प्रतिक्षणिवलक्षणरसभावानुभवविचक्षणस्य प्रभोः शुद्धपुष्टि-भक्तकर्तृकया परमार्तिपूर्वकप्रियान्वेपणतर्वादिप्रश्रगुणगानतत्तदवस्थासम्बन्धिभावविपयिण्या भावनया तेष्वेव सिद्धः फिलितो यः कोप्यनिर्वचनीयोनुभवैकविषयवैभवः स्वविषयातिरिक्त-स्मरणहरणस्वभावः स एवोक्तमक्तानामनुग्रहेणैव कदाचिदन्यत्रापि कचिदुदितः परित्याग-फले साधनमिष्यत इत्यर्थः । एतेनोक्तमक्तानां गुरुत्वं सम्यगुपपादितं मवतीति मावः । विरहभावनामभ्यस्यतस्तत्परिपाकदशायां नियमतो वैकल्यावस्थ्यादिकं यद्भवति तत् कथं फलरूपरसमावेऽन्तर्भावार्हम्, लौकिकतत्तुल्यरूपत्वदर्शनेन प्राकृतत्वस्य दुर्वारत्यादिति चेत्तत्राहुः विकलत्वमिति । विकलत्वमनुसन्धेयस्याननुसन्धेयस्य चा-ननुसन्धानानुसन्धानान्यथानुसन्धानादिजनको व्यभिचारिभावः । तथा तत्सदृशं व्यभिचारि-मावरूपं प्रथमानुभूतिप्रयविषयकतत्तद्यीत्कटामिलाप्जनितमस्वास्थ्यं, येन तदतिरिक्ते यस्तु-नि रुचिच्याचातः । ईदशमावानामन्येषासुपलक्षणमेतद्वयं फलीभूतस्य विरह्भावस्य प्रकृतिः प्रकारः स्वभावो या, हि यतः प्राकृतं स्रोकिकं दुःसादिजन्यं न भवति, अतः फलरूपरसभा-वान्तर्भावो नैतस्यानुपपन्न इत्पर्थः । निह यज्ञातीयं कार्यं दुःखादितो जायते, न तज्ञातीयं सुखादित इत्यस्ति नियमः । शोकादिय हर्पाद्प्यशृह्मादेर्दर्शनात् । अत एवेवमुक्तं श्री-मदाचार्यचरणैर्दशमस्कन्धविवरणे, 'नहि दोषणैव कार्य भवति, गुणेन न भवतीति वक्तुं शस्यम्, दुःखादप्यश्रृणि आनन्दाद्प्यश्रृणी'ति । एवं संन्यासफलसाधनाद्यभिधाय, तत्सम्पत्तिमतो चाधकान्याहुः ज्ञानमिति । एवं विकल्लाखाध्यादिना वर्तमानस्य सतस्तस्य मिक्तमार्गीयपरित्यागवतः । किञ्चैवं परित्यागप्रकारेण वर्तमानस्य भक्तिमार्गीयस्य तस्य विकललास्वास्थ्यादिभावस्य ज्ञानमात्माभेदातुभवरूपं वृद्धिःसंवेद्नाद्यभावद्वारा क्तीव्रतापोपशामकतया खास्थ्यप्रयोजकं, गुणा भगवतो धर्माः, पूर्व यहुवानुभूता यहव एवातुमवैकवेद्या ये सजातीयभावभक्तीः सम्भूय भूयः ऋमेण मियो गीयमानाः खास्थ्यमु-पजनयन्ति, वाधका विरोधिन इत्यर्धः । ननु ज्ञानमार्गे संन्याससहकृतात् ज्ञानाद्यादशं फलम्, मितिमागिपि त्यागाताद्यमिव मिविप्यतीति न फलत कोपि निशेप इति चेत्तत्राहुः सत्य-लोक इति । फलमेदः सामग्रीभेदप्रयोज्य इति ज्ञानमार्गीयेण संन्यासेन निरोपितात् ज्ञानात् तत्त्वज्ञानात् सत्यठोके स्थितिवैष्ठिके प्राप्तिति यावत्, सा ज्ञानमार्गीयस्य संन्या-मिनो मवति, मक्तिमार्गीयस्य तस्य विरद्दमावानुभानकभाविमिडिहेतुभृतया भारापूण सहकृतत्वाद्यत्र मक्तिमार्गीयत्यागे, भावना साधनं प्रयोजिका, तत्र फलमपि तथा, तेनैव प्रकारेण विरहानुभवारमकं भवेत् । नतु सत्यछोकादिसदृशं, कारणानुरूपसेव कार्यस न्याय्यत्वात् । सत्यलोकाद्येतत्त्यागफलयोस्तारतम्यं तु सुमेरुसर्पपयोरिव सुप्रसिद्धमेवेति क इतोधिको विशेषोभिधेय इति भावः । किञ्च, ज्ञानमार्गीयस्य त्यागिनः फठं यन्मुल्य-तयाम्नातमपवर्गाख्यम्, तद्रि न त्वरितमेव भवति, किन्त्वतिविलम्बेनैवेस्यभिसन्धायाहुः तादका इति । ताद्याः संन्यासविशिष्टज्ञानवन्तः सत्यलोकादौ वसलोकादाववान्तरफल-तयोपनते तिष्ठन्त्येव, न तु झटिति मुच्यन्त इत्सर्थः । 'ते ब्रह्मलोके त्वि'ति श्रुत्या तन्मुक्तिविन ठम्बावधारणात्तलोकस्थितिरसन्दिग्धेति न संदाय इत्युक्तम् । तेन मक्तिमार्गीयत्याग-फलचिन्तायामविचारितरुचिरस्याप्यस्यातिचिरेणैय चेत्प्राप्तिः, तदा श्यितिः श्रेयसी, न पुनरेतदुचिलवोप्युचित इति भावः । नन्वेवं भितामार्गीयत्यागेपि कुतः शीघं फलसम्भवो यतस्तत्वतिबन्धकस्तत्तदहन्ताममतादिरूपो वन्धस्तदवस्थस्तन्नाशश्च ज्ञाना-दिकं विना कथमिलाशंक्य तत्प्रकारमाहुः चहिश्चेदिति । सर्वपरित्यागानन्तरं विर-हभावभावनाभ्यासभूयस्त्वादन्तस्तद्भावरूपेण श्थितोऽत एव स्वात्मा निरुपधिप्रियत्वाजीवन-हेतुत्वाच तत्त्वेन स्फुरितः स कदाचिदत्युत्कटतापवैक्रव्यादिभावस्वभावाद्यादशोन्तर-नुभूयते तादशो बहिः प्रकटो दगादिगोचरश्चेद्भवति, तथाभृतश्च यदि पुनरन्तःप्रविशेत् तत्र दृष्टान्तो विद्वविदिति । यथा काष्ट्रनिष्ठो विद्वः कदाचिन्मथनादितो विद्वः प्रकटीभूय पुनस्तन्मध्ये प्रविष्टः काष्टतामपाकृत्य विह्निरूपतां सम्पादयति, तथा भगवानप्यात्मत्वे-नान्तःस्थितो विरहभावोद्रेकाद्वहिरागतः पुनः सम्बद्धः सर्वथा प्रतिबन्धकमपनीय निज-भावरूपतां सम्पादयतीत्यर्थः । बिह्नदृष्टान्तेन स यथा तापहेतुरूपेणेव सम्बद्धः स्वरूपात्म-कत्वं कुरुते, तथा भगवानपि विषयोगभावष्रकारेणैव सम्बद्धस्तद्भावरूपतामित्यपि सूचितम् । तदैव पुनः प्रवेशक्षण एव सकलः सर्वीपि तत्तदह्नताममतारूपो वन्धो नादामेति प्राप्नोति, न चान्यथा, प्रकारान्तरेणात्र प्रतिवन्थकस्य नाशो न भवतीत्यर्थः । नन्येवं कारुहर्येऽहन्तान ममतात्मकस्य वन्धस्य जिलये प्रलयानलाद्प्यतिप्रवले विषयोगे च प्राचुर्यमञ्चति, जी-वनमेत्राश्चरयं स्थात्, तत्तद्रसमावानुगवस्तु दूरदूरतर इत्यत आहुः गुणास्तिवति । तुशन्दः प्रकारान्तरच्यावृत्त्यर्थः । गुणाः खरूपात्मका भगवद्धमीत्मकाः ते पूर्व तथा तथा-नुम्ला नियोगदशायां सङ्गराहित्यात् चहिःप्रियदर्शनाद्यभावात् अतिविरह्तापविह्नलतया कमि प्रकारं प्राप्तवतां भक्तानामग्रिमैनेनिधरमानुभवाय भगनता सर्वभावेन रक्षणी-यानां जीवनार्थं भवन्ति । नतु खास्यमञ्जलादयन्ति येन तदावान्तरायः स्यात् । दि युक्तोयमधः । रसात्मकस्य धर्मिणो निरहेण सन्दिग्धिस्तीनां जीवनं स्वरूपात्मकतया तदीयगुणानामेन शक्यं यतः । यद्यपि धर्मिणो निरहन्य सर्वोधिकनळतया सर्वतिरोधाय-कन्यार्थायन क्यमपि न जाचटीति, तथापि तस्य नियमुणगानप्रादुर्गावायकाराप्रदत्नातिपां च पर्यायेण मुहुरूपगीयमानानां पेपीयमानपीयूपवजीवनजननस्वभावस्य जागरूकत्वान्त काप्यनुपपत्तिः । न चैवं गुणेर्जीवनसम्पत्यनन्तरं विरहभावस्य तिरोभावः प्रसज्येतेति वाच्यम् । तेषां जीवनाधिककार्यातुपधायकत्वेन तस्य तादवस्थ्यात् । विरहानुभवार्थं तजी-वनमात्रस्य भगवचिकीर्पितत्वाच । नन्वेवं सति स्वविरहसन्तापभरपीडितस्वान्तानाम-वक्षां विचार्य सर्वसमर्थो भगवानेव यदि कदाचिदपि ठोकसिद्धस्वास्थ्यादिना प्रकारा-न्तरेण या तद्भावमुपशमयेत्, तदा स्वयमेव याधकः स्यादिति चेत्तत्राहुः भगवानिति । अत्र अस्मिन् खविष्रयोगतीव्रतापादिभावानुभवे भगवान् यद्यपि सर्वश्वर्यसहितः, त-थापि वाधकः केनापि प्रकारेणास्य विधातको नेष्यते, कुतः, फलक्तपत्वात्, निरवध्यानन्द-रसात्मकत्वादित्यर्थः । यदि भगवान्मनागप्येतद्भावमपनयेतदा रसस्य संयोगवित्रयोगभे-देनोभयरूपत्वाद्न्यतरभावातुभवाभावे खस्य तथात्वमेव न सिध्येत् । सर्वात्मभाव-वस्तु खरूपात्मकं रसमविरतं वितरत एव फलरूपत्वाभ्युपगमादिति भावः । एवं च रसो वै सः रसं होवायं रुव्ध्वानन्दीभवति ।' 'एतस्येवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजी-वन्ती'त्यादिश्चतिव्याकोपोपि नोपनिपतिति । ननु तथापि परमकरुणापरीतो भगवान् भक्तानां भूरितरमात्मविरहक्रेशमसहमानस्तद्वपशमाय सर्वथा स्वास्थ्यप्रतिपादकवास्यानि प्यति, अन्यथा खद्यालुत्विवरोधः स्यादिति चेत्तत्राहुः स्वास्थ्यचाक्यमिति। स्वास्थ्य-मागन्तुकक्षेशनिवृत्या पूर्वविस्थितिः, तद्यितिपादकं वाक्यं प्रभुणा न कर्तव्यम् । न चैवं सित सामर्थ्ये दुःखदर्शी कीदशो दयाछिरिति शद्धनीयम् । एवंविधविरहरूशादि-भावस्य परमपुमर्थरूपत्वेनैतद्भावसम्पाद्न एव द्यापचयापातो यतः । अतः स्वत एवे-तादशभावनिवहान्निजेप्वनिशं विशद्यतो निर्व्यूढो द्यातिशय इति मनसिकृत्योक्तं दः-याळुन विरुघ्यत इति । न द्वेतादशमावानां प्रतिक्षणं संरक्षणपोपणादितोप्यधिकं कचि-किमिल्रगाकार्यमस्ति । हेशादित्वेन प्रतीतिमातमत्र परं प्राकृतानाम्, वस्तुतस्त्रमी रमात्म-का अनुभवेकवेद्या निरवद्यभगवद्भावा इति सुस्यमितिलम् । स्वास्थ्यवास्यमित्येकयचनेने-कमि ताद्यवास्यं प्रभुनं करोति, येनैतद्भावनाधः स्याद्, बहुनां तु सम्भावनेय केति भावः । एवं मक्तिमार्गीयं परित्यागमभिधाय तस्य दुरापत्वं वदन्तन्तिन्यद्वधुपायमाहुः द्वृष्टभोय-मिति । अयं मिक्तमार्गीयपरित्यागो दुर्लभः, शुद्धमगवस्त्रहानिरिक्तमाधनारुभ्यत्यान् । अन एव तथान्तप्रभ्वनुप्रहप्रभवन प्रेम्णा शुद्धयेहेन निध्यति, तम्य तत्तन्त्रकार्यपरम्परमा विविवोहकत्वान्, नान्यथा, न तु विहितेन केनापि प्रकारणत्यथः । तेनेनद्रधिनां तदीपानां ्राच्यापात् कार्यमा व हु नाय । क्रिन्सायनम्य प्रमण एत हुर्लभन्यम्, तर्व-विस्य प्रयमः प्रतिष्ठिते भवतीति भावः । य्रतन्सायनम्य प्रमण एत हुर्लभन्यम्, तर्व-विन्याच्यपन्तियागस्य हुर्लभत्यं कि वक्तत्यमिति वसुतिकन्यायो पोल्येत् ॥ ६–१३६ ॥

एतं स्तमीर्गीयं मेन्यामं तिचार्य ज्ञानमार्गीयमेन्यामित्रायमाहुः ज्ञानमार्ग इति । ज्ञानमार्गे तु मंन्यामो ठिपिथोपि विचारितः ॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशतैः परम्। ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५॥ अतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेचापि तसाज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६॥ सुतरां कलिदोपाणां प्रवलत्वादिति स्थितम्॥ १६३॥

तुशन्दो भक्तिमार्गीयत्यागन्यावृत्त्यर्थः । ज्ञानमार्गे मोक्षार्थ विविदिघाविद्वतामे-देन द्विविधोपि संन्यासी विचारितः । तदेवाहुः ज्ञानार्थिमिति । ज्ञानार्थं ज्ञानप्रयोजनार्थं यः स विविदिपासंन्यासस्तस्य ज्ञानेच्छाप्रयुक्तस्य ज्ञानोत्पादनोपयोगित्वात् । उत्तराङ्गं मु-क्यङ्गं यः स तु विद्वत्संन्यासस्तस्य ज्ञानोत्तरभाविनो मुक्तावेवोपक्षयात् । चकारेण मुक्तिचर-मकारणे ज्ञानेपि तदुपयोगः सूच्यते । तत्र विविदिपासंन्यासः कलौ न सम्भवतीत्विभि-धासते । विद्वत्संन्यासस्तु यद्यप्यस्ति, परं तस्मिन् सिद्धिर्मुक्तिर्जन्मशतैरनेकजन्मिभविति । 'यहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यत' इति प्रभुवाक्यात् । ज्ञानार्थं सन्यासस्तु क्टी म सिध्यतीत्याहुः ज्ञानमिति । ज्ञानं च न केवल संन्यासाद्भवति, किन्तु साधनापेक्षं यज्ञदानाद्यधीनं मतं, साधनत्वेन यज्ञादीनां श्रवणात् । 'तमेवं वेदानुवचनेन बाह्यणा विविदिपन्ति यज्ञेन दानेने'ति श्रुतेः । तानि च देशकाळादिसाध्यानि, तच्छुद्धिः कथम्पि कला न भवति । यतोतः कली स विविदिपासंन्यासः कृतः पश्चात्तापायैव भवति, नान्यथा, यतः फलान्तरमपि शंक्येतातः सर्वथैव न कर्तव्य इति भावः । किश्र, न केवलं पश्चातापस्तस्य पर्यवस्यति, किन्त्वन्यद्पीत्याहुः पापण्डित्वं खधमेत्रिरुद्धाचरणं च भवेत् । अपिशब्दस्तज्जन्यपापसमुज्जयार्थः । यस्मादीदशीयं संन्यास-स्तरमात् ज्ञाने ज्ञाननिमित्त न संन्यसेदिलार्थः। यद्वा। ज्ञानेन हेतुना संन्यसेत्, नतु तेन विना तथेलर्थः । अपिच सुगान्तरे यथा कथिबिद्विविदिपासन्यासस्य निर्वाहः शक्कोतापि, कली तु कठपापि नेसाहुः स्नुतरामिति । कलिद्रोपाणां वहूनां प्रवललादशस्यवाधत्वादिति स्थितं, पर्यवसन्नमित्यर्थः ॥ १४-१६५ ॥

नतु यदि किटरोपप्रायल्याञ्जानमार्गे न संन्यासस्य निर्वाहस्तर्हि तत एव भक्तिमार गेषि तस्य तथेनि तुल्यमित्येयमाशद्भन्ते भक्तिमार्गेषीति ।

भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७॥ अत्रारम्भे म नादाः स्याद् दष्टान्तस्याप्यभावतः । स्यास्थ्यदेतोः परित्यागाद्वाषः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८॥ हरिस्य न जाहोति कर्तुं याषां मुतोऽपरे । अन्यथा मानरो पालाम स्तन्यः मुपुषः कनित् ॥ १९॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोह्यिष्यति । आत्मप्रदः प्रियञ्चापि किमर्थं मोह्यिष्यति ॥ २०॥ तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् । अन्यथा अञ्चते स्नार्थोदिति मे निश्चितां मतिः॥ २१॥

मक्तिमार्गेपि चेत् कलिसम्बन्धी दोषः प्रवलस्तदा नाश एव स्थात्, नतु स्थानस फलपर्यवसानमिति किं कार्यं, स्वीकार्यों वा ज्ञानमार्गीयः परित्यागः, परिहार्यो वा भक्तिमार्गी योपीति महत्सङ्गटमिति प्राप्ते, उच्यते, समाधानमिति शेपः । तदेवाहुः अत्रारम्भ इति । ज्ञानमार्गे संन्यासस्योपक्रमे कलिकालादिदोपैः साधनवैगुण्यात्तद्निर्वाहे नादाः फलाभावो युज्यते । न च तत्र दोपसत्त्वे किं मानमिति वाच्यम् । 'कलेर्दोपनिथे'रिति वाक्येन भगवद्भजना-तिरिक्ते तत्सद्भावस्य चोधितत्वात्। दृष्टस्य श्रुतस्य वा नाशस्येव दोपोन्नायकत्वाच । अत्र मक्ति-मार्गे आरम्भे उपक्रमे त्यागस्येति शेषः नादाः फलाभावो न स्यात् , कलेरन्यत्र वाधकस्यापि भक्तिमार्गे साधकत्वेन साधनवेगुण्यात्रसत्त्या संन्यासस्यानिर्वाहासंभवात् । भक्तिमार्गस्य ज्ञान-कर्मादिभ्यो चलवत्त्वस्य बहुलमुपलम्मात्। 'न कहिंचिन्मत्परा नंक्ष्यन्ति' 'न मे मक्तः प्रणश्यती' त्यादिभिभक्तस्य नाशाभावावधारणाच । एकादशस्कन्धे 'न ह्यंगोपक्रमे नाशो मद्धमस्योद्धवा-ण्नपी'त्यनेनारम्भदशायामपि तदभावस्य प्रतिज्ञातत्याच । तेन भक्तिमार्गे दोपलेशोपि न शिक्षतुं शक्य इति भावः। किच, भक्तिमार्गे परित्यागवान् कश्चित्रष्टो दृष्टः श्रुतो वा येन तद्दृष्टान्तेना-चिसिन्नपाधुनिके नादाः शनयवचनः सादतो दृष्टान्तस्याप्यभावतो भक्तिमार्गे न किथिदुन्नेतुमपि शक्यते दोप इति न नाशसम्भावनालेशोपि । नतु तथापि विरहव्यथाव्या-कुलः सन् यदि कोपि कदाचित् खास्थ्यसम्पादकं कमिप पदार्थमुपादद्यात्तदा तस्य भावस्य वा वाषः सादेवेति चेत्तत्राहुः स्वास्थ्यहेतोरिति । स्वास्थ्यहेतोः स्वास्थ्यप्रयोजकस येनैयैतद्भावविघातकं किञ्चिद्पि स्वास्थ्यं भवति तस्य सर्वस्थेव पूर्वमेव सर्वभावेन त्यागादस्य भावस्य त्यागिनो वा वाधः प्रतिघातः केन पदार्थन सम्भवेत् , न केनापीत्यर्थः । ननु लौकिकस्य वाधकस्यासम्भवेष्यलौकिकाः कालाद्य एव वाधका भविष्यन्तीति चेत्तत्राहुः हरिरिति । यद्यपि हरिः सर्वदुःखहर्ता समर्थः सदयश्च, तेन भक्तक्षेत्रातेशुमपीक्षितुं न क्षमः, तथाप्यत्र अस्मिन्नतिप्रचुरविष्रयोगभावे बाधां नाशं स्वरूपरसामृतेरेतद्भावरूपेर्भक्तानामपोपणरूपं कर्तु न राम्नोति, समर्थी न भवति । अपरे कालादयः कृतो वाधां कर्तु शक्ष्यन्तीलर्थः । इहायमभिसन्धिः। भगवान् हि रसत्वेनैव 'रसो वै स' इत्यादिश्रुत्या निरूपितः, तत्त्वं च संयोग-वित्रयोगात्मके शङ्कार एव विश्रान्तमिति तदुभयात्मकः खयं खखरूपात्मकानेय तत्तद्रस-भावांस्तत्तिहिहितिभारत्यतुगृहीतेष्वाविभीव्य तद्नुभवं विद्धत्तदुद्दोधितनिजभाविनयपानां चानुमवमनिर्वचनीयानेकप्रकारेभक्तानां सम्पादयन् स्वरूपानन्ददायको महोदारो मुहुर्मुहुर्वि-ययोगादिभावपोषणमेव कर्तुमर्हति, न तु तद्विधातमपि, खास भावात्मकत्वानेपां चातिप्रव-

लत्वाद्भक्तविषयकैर्भावः खस्य तद्धीनत्वभावनात् निरविष्कृपानिधित्वस्य प्रकटितत्वाच । नतु तथापीथरः स्वतन्नः कदाचिद्धावमन्यथयेदेवं, न तु नियमेन पोपयेदित्याशक्य तस्य स्वभाव एवेदशो यदेतद्भावं पोपयत्येव, न तु नाशयतीतीममर्थं व्यतिरेके दृष्टान्तेन समर्थयन्ति अन्यथेति। यदि भगवान् खरूपामृतैरुक्तभावैर्भक्तान्न पोपयेत् क्षचित् , किन्त्वेतद्भाववाधनमेव कुर्यादिति तदा लोके मातरो जनयित्र्यो वालान् स्तनन्थयान् स्तन्यैः कचित् न पुपुपुर्ने पीपि-तवत्य इत्यपि स्यात् । तत्तु तथाभृतस्त्रभावानां तासां सर्वधैवाप्रसिद्धमसम्भावितमश्वस्यं च, एवं भगवतोषि खुखरूपामृतेर्भकानामपोषणमेतद्भावनाशनरूपमित्यर्थः । तेन स्तन्यादिदानेन वा-ठकानामपोपणे यथा मातृषु वात्सल्यखभावस्य तेषां जीवनस्य चान्यथाभावः स्यात् , तथा खरू-पामृतदानेन भक्तानामपोपणे खरूपात्मकानुभूयमानविप्रयोगभाववाधनठक्षणे भगवति तास्क्-स्वभावस्य भक्तानां जीवनस्य चान्यथा भावः स्यादिति भावः । नतु यद्यप्ययं भावः सर्वाश्रस्य-वाधस्तथाप्येतकावस्य वहिःसंवेदनदशायामेवोद्गमसम्भवेन ज्ञानस्य च तन्नाशकत्वेनैता-दशमाववतो भक्तस्य भगवदिच्छया ज्ञानिभिः संगे सति तद्वान्यैरेतद्वावविपर्यासेन चित्तसान्य-थावृत्तिरूपो मोहो भविष्यसेव, तेन च फलप्रतिवन्ध इति चेत्तत्राहुः ज्ञानिनामपीति । यद्यपि 'तस्मान्मद्वक्तियुक्तस्ये'त्यादिवाक्यैर्ज्ञानस्य ताद्यामक्तिपरिपन्थित्वमिति तद्वत्संगे भवति भावनैपरीत्यं, तथापि भगवान् भक्तं ताद्दां ज्ञानिनामपि वास्येन ज्ञानाद्भक्तेराधिक्य-ज्ञापनाय तन्मार्गीयाणां संसर्गं संपाद्यापि तद्वास्येन बहिःसंवेदनविघटनद्वारा तद्भायविरो-विना अत्युत्कटभाववन्तं न मोहयिष्यति, तथा सति तद्गावमेव तस्य न सम्पादयेत् , प्रयो-जनाभावात् । अप्रे तस्य ज्ञानिवान्यादिभिर्निरस्यत्वात् । किञ्चेवं सर्वश्चतिस्मृतिपुराणसिद्धं ज्ञानमार्गाद्धक्तिमार्गस्याधिक्यमुत्सिदेत् । अतो मक्तस्य भावः केनाप्यन्यया कर्तुमशस्य इति न फलप्रतिवन्धसम्भावनापीति भावः । ऌट्प्रयोगेणाग्रेपि मोहानुत्पादः सूच्यते । ननु असुन कृतिप्रयोजनमाकलयितुमशस्यं तदिच्छामन्तरेणेति कदाचिद्दत्तमपि भावं प्रत्यादित्सुधेत् , तदा ज्ञानिवाक्येभृक्तम्पि मोह्येदेवेत्याशंकायामाहुः आत्मप्रद् इति । यत आत्मानं रसदूपं मकेम्यः प्रकर्पण निमुक्तसंकोचतया ददाति, प्रियः प्रीत्याश्रयश्च, अपिशब्दात्तदधीनश्च भवति, अतो दित्सितस्य स्वरूपसेतद्भावातिरिक्तप्रकारेण दानासम्मवादेतद्भावरहिते तदानाभावेना-म्यादेयतापत्तेः श्रीलन्यथालप्रमक्तेः श्रयोजनामावधीय्याच किमर्धे मोह्यिष्यतीत्वर्थः। एवं स्वमानीयं परिलानं सम्यन्त्रिचार्यं तं कर्तुमुपदिशन्ति तस्मादिति । यस्मादुक्तातिरिक्तः प्रकारेण कृतः परित्यागः पश्चातापैकपर्यविमतस्तस्मादुक्तो यः प्रकारो 'विरहातुभवार्थ न्वि'लादिना तेन परित्यागी भक्तिमार्थीयः मंन्यामी निधीयतां कियतामित्यर्थः । तथा सनि पथातापनित्रतिप्रिक्षकफलमन्यूई भनिष्यतीति भानः । नन्तपरित्यागफलस्पेतस्त्रकारेणैन भिदारि प्रसासन्तरष्ट्रनपरिसामे किथिव्ययोजनं भरिष्यसेव, तसापि वर तत्रोक्तसादिति भेषपादः अन्यभेति । अन्यमा प्रकारान्तरेण मंन्यामे स्वार्थात् सप्रयोजनात् अद्यते श्रष्टी मदति, तेन वधान् तम एत मनेदिति में एतदानतत्वाभिश्रम्य निधिता मनिर्निःसन्दिन

ग्या बुद्धिरतो मदीयैरेतन्मत्यनुसारिभिः प्रकारान्तरं सर्वयैव नोपादेयमित्यर्थः ॥ १७-२१॥ उपसंहरन्ति इतीति ।

इति कृष्णप्रसादेन वहुभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥

इतिशब्दः समाप्तौ । कृष्णप्रसादेन कृष्णः फलात्मा, यशोदाद्युत्सङ्गलितः, तमार्थात् प्रसादः, परमकाष्ठापन्नोऽनुग्रहः, तेनासाधारणालौकिकहेतुनालौकिकस्तिनिश्चयजनना-सामर्थ्यात् वल्लभेनिति प्रथितेन प्रभोः प्रियेणात एव रसान्मकतत्स्वरूपस संयोगविष्रयोग-मावतद्यान्तरभेदानुमववता भक्तौ फलरूपायाम् संन्यासवरणं पुष्टिमार्गीयपरित्यागा-मावतद्यान्तरभेदानुमववता भक्तौ फलरूपायाम् संन्यासवरणं पुष्टिमार्गीयपरित्यागा- इति यावत्, तत् विशेषेण स्फुटतया गुप्ततया वा निश्चितं निर्धारितं, अन्यथा एत- क्रिश्चयाभावे फलरूपभक्त्यभावे वा प्रकारान्तरेण संन्यासमुरीकुर्वन् पतित उक्तस्वमार्गीय- विश्वयाभावे फलरूपभक्त्यभावे वा प्रकारान्तरेण संन्यासमुरीकुर्वन् पतित उक्तस्वमार्गीय- विश्वयासफलात् प्रच्युतो दोषवांश्च भवेदित्यर्थः ॥ २२ ॥

श्रीविष्ठलेशचरणाब्जयुगानुगश्रीकल्याणरायतनयेन सुदा विचार्य । गोपेश्वरेण विहिता विवृतिर्वितन्यात् संन्यासिर्निणय इयं विदुषां विनोदम् ॥ १ ॥ इतिश्रीश्रीगोकुलाधीशपदसरसिजसेवापधप्रवर्तकश्रीवस्त्रभाचार्य-चरणाब्जरजोणुशरणश्रीकल्याणरायात्मजश्रीहरिरायानुज-श्रीगोपेश्वरविरचिता संन्यासिन्णेयविवृतिः सम्पूर्णो ॥



९ गीर्मिगोपारदासस श्रीगोद्वरनिवारिन । गोपेथरेण विर्ति कृता सन्यामनिर्णये ॥ ९ ॥ इसिनम् ।

#### श्रीकृष्णाय नमः ।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

# श्रीपुरुपोत्तमकृतविवरणसमेतः।

खाचार्यवर्यचरणोदितभक्तिमार्गप्रारम्भकालिकजनत्यजनप्रकारम् । संन्यासनिर्णयमयं विवृणोति दासः श्रीवालकृष्णपदपद्मनिवेशितात्मा ॥ १॥

अय श्रीमदाचार्यचरणा यदा देहदेशपरित्यागिवपयकं भगवदाज्ञाद्वयं पुरःस्फ्रिंक-विचारेण न कृतवन्तः, तदा सेवकत्वात् पश्चात्तापे जाते, लोकत्यागिवपियण्यां भगवतस्तृती-याज्ञायां जातायां, विचारितवन्तः, किं भगवान् मदुपर्यप्रसन्नोस्ति, नवेति । तत्र यद्यप्रसन्नः स्यात्, उपेक्षेतेव, न त्वाज्ञापयेद्, अतो द्वितीयेव कोटिः; परं तत्र किं कारणिमिति विचारे सक्ष्मटीकानिवृत्त्याऽतिसर्जनरूपदेशत्यागस्य, माधवभद्यकारमीरिनिवृत्त्योपचयरूपेदह-त्यागस्य च भगवतेवं कारितत्वात् पूर्वाज्ञयोर्देशदेहशब्दो योगिकाववगतो । ततस्तदाज्ञाद्वयं भगवतानेन प्रकारेण साधितमित्येव कारणिमिति निश्चित्य पूर्वाज्ञाद्वयवनृतीयस्या अपि दुर्ज्ञेयतां निश्चित्य, यद्यप्याज्ञाद्वयं सम्पन्नम्, तथापि स्वतस्तु न कृतम् । अतस्तदकरणजः पश्चात्तापः कयं निर्वतंत इति विचारे करिष्यमाणाज्ञाविषयविचारादेव भगवान् निवारियप्यतीति निश्चित्य स्वाक्ष्मास्चनपूर्वकं परित्यागनिरूपणं प्रतिज्ञानते पश्चात्तापेत्यादि ।

### पश्चात्तापनिवृत्त्वर्धं परित्यागो विचार्यते । स मार्गवितये मोक्तो भक्तौ ज्ञाने विद्योपतः ॥ १ ॥

अन के चित् प्रामो भक्तिमार्गायपरित्यागतरमर्वपदार्थान् निचार्य त्यागनिचाराभाव-जनिनस्यपद्यातापनिवृत्त्यर्थं परित्यागनिचारप्रतिज्ञेत्याहुः । अन्ये तु कर्ममार्गायाणां संसार-वराग्यस्य वार्धनयप्यमानात् तत्मह्नवरोन कदाचिद्भगवदीया अपि तादशा मा मृवन्नित्ये-वद्भं मुरोपायस्य मन्यासस्य निक्तपणप्रतिज्ञेत्युक्त्वा, शरीरवेकत्ये जाते पूर्वदशां स्मृत्वा, मया प्रमेन भगवद्भं किमिति न यत्नः कृत इतीदशो यो भगवदीयानां तापः स पद्याताप इत्याहुः । देतरे तु मिक्तमार्गे ज्ञानमार्गे च साधनदशायां मिद्धदशायां च परित्यागः कर्तव्यत्वेनोक्तः,

शैगरोइल्नावयस्यः । अधीमद्रगुनाययस्याः । ३ धीगोवुलोगवाः ।

तत्राद्यायां पूर्णवैराग्याभावेन सम्यक्परित्यागासम्भवात् पापण्डित्वप्रसङ्गेन पश्चात्तापायेव सः स्रात्, एतत्तारतम्यज्ञानाभावेन भगवदीया अपि पूर्व परित्यजन्तः पश्चात्तरा भवेयुः, तथा तान् रष्ट्वा स्वयमाचार्या अपि पश्चात्तापमाप्रुयुरिति तहुभयविधपश्चात्तापानुदयाय प्रतिज्ञेत्याहुः। 'अपरे तु आचार्यिर्नियन्धे 'त्रिदण्डं परिगृह्णीत सर्वशास्त्राविरोधि त'दित्याज्ञापनात्तद्वीक्ष्य पुष्टि-मार्गीयोपि तुरीयाश्रमत्वेन त्रिदण्डं परिगृह्णन् पश्चात्तापमाप्तृयाद्, अतस्तदनुदयाय पुष्टि-मार्गीयसञ्ज्यासिवचारारम्भ इत्याहुः। अन्ये तु श्रुत्यादिश्रमाणप्रतिपन्नस्य रसात्मकस्य भगवतो विरहात्मकभावानुभवः सर्वोत्मभावप्रपत्येकलम्यः सर्वपरित्यागं विना न सम्भवतीति तस्य त्यागस खरूपादिकमविदुषां ज्ञानादिमार्गेष्विप परित्यागस्योक्तरवात् सन्दिहानानां खीयानाम-विचारतः परित्यागः पश्चात्तापायैव भवेदिति तदभावाय विचारारम्भ इत्याहुः । मया तु तेषां परस्परिवसम्मतिमवलोक्यान्तःकरणप्रवोधग्रन्थस्थपश्चात्तापपरित्यागपदयोरत्रं प्रत्यभिज्ञा-नात् स एव पश्चात्तापोत्र निवर्दात्वेनाद्दत इति न दोपः। ननु भगवदाज्ञाया जातत्वात् त्या तत्कतेव्यतायाः स्वयं च निश्चितत्वाद्विचारस्य किं प्रयोजनमत आहुः स इत्यादि विचारणेत्यन्तम् । स परित्यागः मार्गद्वितये त्रोक्तः, मार्गस्य द्वितयं मार्गद्वितयम् । अत्र संख्याया अवयवे तयवित्यनेन द्विशन्दादवयवे तयप्। अवयवशन्दश्च 'अङ्गं प्रतीकोवयव' इति कोशादङ्गाल्य एकदेशे रूढः, सोत्र न सङ्गच्छते, सङ्ख्याया गुणत्वेन तत्र देशमे-दस्य वक्तमश्चन्यत्वात्, किन्तु 'सत्यं ह्यवयवः प्रोक्तः सर्वावयविनामिहे'ति द्वादशस्कन्ये उपादानकारणिपि प्रयुक्त इति तदत्र आह्मम् । तथा च संख्यायाः कारणं संख्येयं तदत्र वदति । समासे मार्गस्थेत्यभेदे षष्टी, तेन मार्गाभिन्नौ यो द्वित्वसंख्यासंख्येयो तयोः प्रकर्षणावश्यकर्तव्यत्वेनोक्त इत्यर्थः । तत्र कौ तौ मार्गावित्यपेक्षायां, कृतश्च तत्रोक्त इत्यपे-क्षायां चाहुः भक्तौ ज्ञाने विद्योपत इति । भक्तिमारी आरम्भदशायां सिद्धदशायां च, ज्ञानमार्गे विविदिपादशायां विद्वदशायां च वैराग्याद्यतिशयरूपं विशेपमभिष्ठेलोक्त इसर्थः ॥ १ ॥

नंतु 'योगास्त्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयो विधित्सया, ज्ञानं कर्म च भक्तिश्चे'त्येका-दशस्कन्धे भगवद्वाक्यात् त्रयोपि योगा नृणां श्रेयःसाधकत्वासुत्या इति कर्ममार्गे कुतो नोक्त इत्यत आहुः कर्ममार्ग इत्यदि ।

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कलिकालतः । अत आदी भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादिचारणा ॥ २ ॥

चातुराश्चम्यपक्षेण यद्यपि कर्ममार्ग उक्तस्तथापि 'कर्मयोगस्तु कामिना'मिति मगवता तस्य कामाधिकारकत्वेनोक्तत्वात्परित्यागस्य च वैराग्याधिकारकत्वात्तनः न कर्तव्यः । यद्यपि वस्य कामाधिकारकत्वेनोक्तत्वात्परित्यागस्य च वैराग्याधिकारकत्वात्तनः न कर्तव्यः । यद्यपि वनाद्वा प्रज्ञेद्विद्वानातुरो वाथ दुःखित' इत्यित्तरमा आतुरमयमीतयोरप्युक्तस्तथापि कठि-

१ श्रीद्वारनेथराः है। २ श्रातीपथरा ।

कालतः कलिकालं प्राप्य सुतरां न कर्तव्यः । कलियज्येषु संन्यासस्यापि गणनादिसर्थः । तिई मास्तु कर्ममार्गे तस्य कर्तव्यता, तथापि यत्रोक्तस्तेनैव यथा कर्तव्यो, निचारस किं प्रयोजनिमसाकांक्षायामाहुः अत इसादि । अतः तत्तन्मार्गे तत्तदशायां परिसागसोक्तत्यत् अस्तिमार्गे आदौ आरम्मे कर्तव्यत्वमिष्ठेस विचारणा यथा कथित्रत्सञ्चातमक्तः पुसो मत्तयुक्तर्पजनकश्रवणादिनिर्वाहार्या एका आरम्भदशा, तैरम्यस्तैरासक्तिसिद्ध्यर्था दितीया, तद्वत्तरं व्यसनसिद्ध्यर्था तृतीया, तत्र यस्यां दशायां किंकालादिकृतदोपसम्यन्धो न भवित तद्वर्थं तदीयदशाफलखरूपप्रकारविचारः कियत इत्यर्थः । एवं सार्थेन प्रयोजनमुक्तम् ।

अत्रायमर्थः । एकादशस्कन्धस्य सप्तदशेष्याये, 'यथानुष्ठीयमानेन त्विय मंक्तिर्नृणां भवेत् । खर्धर्मणारविन्दाक्ष तन्मे व्याख्यातुमईसी'त्युद्धवप्रश्ने चातुराश्रम्यं वदता भगवताध-, दशाध्याये 'इष्ट्या ययोपदेशं मा'मित्यादिभिः पञ्चदशभिः संन्यासाश्रमरूपः परित्याग उत्तः । तदनन्तरं मक्तिवैराग्ययोराधिक्ये 'ज्ञाननिष्ठो विरक्तो वा मद्भक्तो वानपेक्षकः, सिट्हाना-श्रमांस्यक्त्वा चरेदविधिगोचर' इत्यादिभिः सार्धिदश्रभिरवेधश्च परित्याग उक्तः । अत्र च ज्ञानमक्तिमार्गिणोर्धर्माः समाना एव सङ्गीर्योक्ताः । एव पूर्वोक्तेपि बोध्यम् । तथा 'न्यासे कुटीचकः पूर्वं वह्रोदो हंसनिष्कियां विति चत्वारो मेदाः संन्यासस्य तृतीयस्कन्ध उत्ताः, तेन मार्गनयेपि तस्य कर्तव्यता । यद्यपि कर्ममार्गे तृतीयस्य चतुर्थे पादे 'पुरुपार्थीत-शब्दा'दिस-धिकरणस्थे 'प्वाचारदर्शना'दित्यादिषु पत्रमु स्त्रेषु वशिष्ठादीनां ब्रह्मविदामभिहोत्रादिकर्म्-करणाचारदर्शनात्, 'जनको ह नै वहु दक्षिणेन यज्ञेनेज' इति ब्रह्मविदोपि जनकस्य कर्म-करणशुते 'स्त विद्याकर्मणी समन्वारमेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति श्रुतौ विद्याकर्मभ्यां फलारम्मश्रावणात्, 'ब्रह्मिष्टो ब्रह्मा तं दर्शपूर्णमासयोर्वृणीत' इति कल्पश्चतो ब्रह्मविदोपि ब्रह्मत्वेनर्त्विक्त्वश्रावणात् , 'आश्विन ध्य्वठठाममारुभेत यो दुर्वाह्मणः सोम पिपासेत् , ऐन्द्राय्व ,पुनरुत्सृष्टमारुभेत य थातृतीयात् पुरुपात् सोम न पियेत् , निछिन्नो वा एतस्य सोमपीयो यो बाह्मणः सन्नातृतीयात् पुरुपात् सोमं न पिनति । यावजीवमगिहोन जुहुया'दित्यादिश्चतिभिः कर्मकरणस्य नित्यताश्रा-वणात्, कर्मणश्च दम्पत्यधिकारकत्वाञ्जैमिनिमते आश्रमपक्ष एव, यथा कथि विकर्मकरणाशक्ती सर्वत्यागकरणम्, 'यदहरेवे'त्यादिश्चतिस्तु कमीशक्ततदनधिकार्यन्थपंचादिविषयेति न तद्देपर्थ्यन मिति कर्मनिचारकजैमिनिसिद्धान्तात् कर्ममार्गे न कर्तव्यः । अध 'तुत्यं दर्शन'मित्यादिस्त्रेषु शुक्मं नर्तारुणिजडभरतदृष्टान्तेन दर्शनस्य साधारणतया कमीवश्यकत्वासाधकत्वातेनैव च परिसागसान् गपम्बाद्यधिकारकत्वनिरासेन जैमिनिमते प्रताजश्चतिवैद्यर्थप्रसङ्गस्य दुर्वार् त्वात्, 'एतद्ध स्म वे तदिद्वांस आहुः ऋषयः कावषेयाः किमर्था ववमध्येष्यामहे, किमर्था वय यक्ष्यामहे, एतद सम वेतत्यूवे विद्वांमोपिहोत्र न सहवाश्रक्ति,' 'एतावदरे खल्यमृतत्वमिति दोगला याज्ञपत्नयः प्रपताने'त्यादिभिवेहीभिः श्रुतिभिः प्रताजबोधनेन कर्गकरणश्रुतेरसार्वः विकन्यनिश्वायनान् । 'प्रक्षिष्टो प्रषे'त्यत्रापि प्रह्मपदेन वेद्स्याभिष्रेततया तद्विद् एवार्त्वज्यबो- धनेन तया श्रुत्या ज्ञानस्य कर्मशेपताया आपाद्यितुमश्चयत्वात् । 'आधिनं धूम्रठलाम'-मिलादिषु कर्मनियमवत् 'न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानशु रित्यादौ त्याग-नियमस्यापि श्रावणेन रागोपाधिक एव कर्मनियम इति निश्चयेनाविशेपात्, उत्तरे वयसि तुरीयाश्रमतया द्रव्ययज्ञत्यागेपि जरामयीप्तिहोत्रश्चत्या तत्सिद्धौ यावजीवाप्तिहोत्रादिश्चतेर-प्यवाधाच जैमिन्युक्तदूपणपरिहारे जाते कर्ममार्गीयचातुराश्रम्यपक्षस्याक्षुण्णत्वात् कर्ममार्गे परित्यागः कर्तव्यत्वेनायाति, तथापि'अग्निहोत्रं गवालम्मं संन्यासं पलपैतृकं, देवराच सुतो-सितः कली पञ्च विर्वजये दिति वर्जनसमृत्या किलकालतस्तत्र न कर्तेच्यः। यदि च, 'यावद वर्णविभागोस्ति यावद्वेदः प्रवर्तते । संन्यासं चापिहोत्रं च तावत् कुर्यात् कलौ युगे'इति प्रतिप्रस-वात् कर्ममार्गेपि कर्तव्यत्वं त्यागस्य विभाव्यते, तदापि जाबालश्चतौ चातुराश्रम्यपक्षं पूर्वमुक्त्वा, ततः 'यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेद् गृहाद्वा वनाद्वाथ पुनरव्रती वा व्रती वा स्नातको वास्नातको वोत्सन्नाधिरनप्तिको वा यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रवजे'दिति समाप्ती विरागसैव सर्वत्राधिकारत्वेन श्रावणात्, एकादशस्कन्धे 'यदा कर्मसु काम्येषु लोकेषु निरयात्मसु । विसगो जायत सम्यद्न्यस्तामिः प्रवजेत्ततं इत्यादिना वैराग्य एव तस्य पक्षस्य भगवता क्यितत्वात् कठौ च सर्वधर्मशून्ये वैराग्यस्थासम्भवात् सुतरां न कर्तव्यः । अत्रश्चातुराश्रम्य-पक्षेण प्राप्तस्येदानीमधिकाराभावाद्यदा ज्ञाननिष्ठा भक्तिनिष्ठा वा भवति, तदा तस्मिन्मार्गे कर्तव्यः । तत्र खस्य भक्तिमार्गीयत्वेन भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादादौ पूर्व विचारणा तत्रकार-चिन्ता कियते, तथा च स यद्येकस्मिन्नेव मार्गे उक्तः स्यात् , यदि वा मार्गत्रयेप्यकविष एवोक्तः स्यात्, तदा मगवदाज्ञावाक्ये सन्देहाभावान्त्र विचार्यः स्यात्, अस्ति तु सर्वत्रो-क्तः, तत्र कः कीदशो वा भगवदाज्ञाविषय इति निश्चेतुं विचार्यत इत्यर्थः ॥ २॥

एवं प्रयोजनमुक्त्वा विचारमार्भन्ते अवणादीत्यादि ।

अवणादिप्रसिद्धार्थं कर्तन्यश्चेत् स नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३॥ अभिमानान्नियोगाच तद्धमेश्च विरोधतः । अभिमानान्नियोगाच तद्धमेश्च विरोधतः । गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४॥ गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४॥ अग्रेपि तादृशैरेव सङ्गो भवति नान्यथा। स्वयं च विषयाक्रान्तः पापण्डी स्यान्तु कालतः ॥ ५॥ विषयाक्रान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः। अतोऽत्र साधने भक्तो नैव त्यागः सुलावहः॥ ६॥

श्रवणादीनां नवविधमक्तीनां प्रकर्षेण अविच्छेदेन सिद्धार्थ परिलागः कर्त-व्यक्षेत् सः पक्षः नेष्यते नाङ्गीक्रियते । अयमर्थः । मगवता हि नृणां श्रेयोविधि-

९. 'मार्गद्वये' इति वाठः ।

त्सया ज्ञानकर्मभक्तिरूपं मार्गत्रयमुक्तम्, निर्विण्णाः, कामिनः, न निर्विण्णा नातिसक्ताश्रेति यथायथं तद्धिकारिणश्चोक्ता एकाद्शे 'योगास्त्रय' इत्यादिना । त्रिष्यपि संन्यासश्च तत्र निरूपितः । तथा न कर्मणे 'ति श्रुतौ च त्यागस्य अमृतत्वरूपं फलमुक्तम् । तच फलं मार्गा-देव, न तु केवळात् त्यागात् , त्यागस्य तत्तन्मार्गाङ्गत्वेन तत्र फलश्चतेरर्थवादत्वसैव विचारित-त्वात्। 'यत्र योगेन सांख्येन दानवततपोध्वरैः, व्याख्यास्वाध्यायसंन्यासैः प्राप्तुयाद्यस्वानपी'ति वाक्ये त्यागमात्रेण स्वप्रात्यमावस्य भगवता कथनाच । अतस्तस्य कथि चिदुपकारकत्वमेव । तत्राधिकारश्च वैराग्यात्, तद्यथा यथोत्कृप्यते तथा तथा त्यागो मार्गस्योपकरोति। तस्योत्कर्पश्च कथं स्यादिति विचारे केवलादृष्टमात्रेण तदसम्भवान्मार्गानुकूला दृष्टसामग्री श्रवणाद्यविच्छेदरूपा ग्राह्या । अतस्तत्सिद्धार्थं त्यागः कर्तव्यस्वेत् , स पक्षो नात्रेष्यते, न भगवन्मतेङ्गीकियते । अयमर्थः । भगवता हि 'यदा कर्मविपाकेष्वि'त्यादिभिः साधनदशा-पन्नस्य परित्यागकथने अटनमेव तस्योक्तम्, न तु कचित्स्थित्वा श्रवणादिकरणम्, हतो , 'ज्ञाननिष्ठो विरक्तो वा मद्भक्तो वानपेक्षक' इत्यादिभिः साधैर्नवभिः परित्यागं सिद्धदशापन्न- , योज्ञीनिमक्तयोरुक्तवा ततो ज्ञाननिष्ठस्यापरोक्षज्ञानाभावे 'दुःखोदर्केषु कामेषु जातनिर्वेद आ-रमवान्', 'अजिज्ञासितमद्धर्मो गुरुं मुनिमुपव्रजेत् । तावत्परिचरेद्धत्तया श्रद्धावाननस्यकः, यावद्वस विजानीयान्मामेव गुरुमादत' इति द्वाभ्यां विविदिपासंन्यासोपि संगृहीतः। तती 'यस्त्यसंयतपडुर्गः प्रचण्डेन्द्रियसार्थः, ज्ञानवैराग्यरहितस्त्रिदण्डमुपजीवति । सुरानात्मान-मात्मस्यं निहुते मां च धर्महा । अविपक्षकपायोस्मादमुष्माच विहीयत' इति द्वाभ्यां ज्ञानवैराग्यराहित्ये अविपक्षकपायत्वाहोकद्वयहानिरुक्ता । भक्तिमार्गीयस्य तु साधनदशायां संन्यासे किमप्यधिकं नोक्तम्, किन्तु 'भिक्षोधीमः शमोऽहिंसे'त्यादिद्वाम्यां संक्षेपण चातु-राश्रम्यधर्ममुक्त्वा 'इति मां यः खधर्मेण भजेन्नित्यमनन्यमाक् । सर्वमृतेषु मद्भावो मद्भिति विन्दते दृढा'मिति फलोक्तिपूर्वकं चातुराश्रम्यधर्मनिरूपणमुपसंहृतम् । तेन भक्तिमार्गीयस्यापि तत्र सन्निहितो भिञ्जधर्म एव मुख्य इति सिध्यति । एवं सति यदि श्रवणाद्यर्थं संन्यासः कियेत, तत्खरूपेण तद्धर्मश्च विरोधः स्वादित्याश्चयेन प्रथमं संन्यासस्बरूपविरोधात्मकं दोपं न्युत्पादयन्ति सहायेत्यादि । संन्यासखरूपं हि जावालश्चतौ 'तद्दैके प्राजापत्या'मि-स्वारम्य 'एवमेवैतद्भगव'त्रित्यन्तेनोक्तम्, तदेवैकादशस्कन्वे 'इष्ट्रा यथोपदेशं मां दत्वा सर्वसमृत्यिने । अत्रीन्खप्राण आवेश्य निरपेक्षः परिवर्जे दिलनेनोक्तम् । तथा सति 'अग्न्यु-पचयनं फ़त्या जीवश्राद्धविधानतः' श्राद्धाष्टकं विधाय श्राजापत्यामिष्टिं कृत्वा मन्नेणामीन् खप्राण आवेश्य नैरपेक्ष्येण सर्वत्र परिध्रमणमिति सिध्यति । श्रवणादिकं तु सहायसङ्ग माध्यम्, सहायः समानशीलतया सहकारी, तत्सङ्गेन साध्यम् । नहि श्रावयितारं विना थवणं मिध्यति, न वा श्रोतारं विना कीर्तनम् । ती च नैतेन सह परिभ्रमत इति न श्रवण-मीर्ननयोः मिद्धिः । मष्ट्रस्मर्थमिति पाठे तु प्रकर्षेण वृत्तिविद्यमानतेति पूर्वोत्तः एवार्थः ।

अथैतेन सह परिभ्रमंतस्तदा नैरपेक्ष्येण सर्वत्रैकाकिपरिभ्रमणरूपं संन्यासस्वरूपं विरुत्धः ( स नेप्यत इत्यर्थः ।) किञ्चेदानीमुत्कटमेधाविशेषाभावात् श्रुतमपि खरूपलीलदिकं न हृदि तिष्ठतीति तत्थित्यर्थे पुस्तकादिकं रक्षणीयम्, अर्चनार्थं तदुपकरणमपि रक्षणीयम्, तदपि नैरपेक्ष्यं विरुणद्धि । अतः श्रवणादीनां सहायसङ्गसाध्यत्वात्तत्साघनानां रक्षणाच सन्यास-सहपविरोधतः स नेष्यत इत्यर्थः । यद्वा, 'यस्त्वसंयतपट्ट्र्गं' इति द्वाभ्यामसंयतपट्ट्र्गंस्य त्रिदण्डोपजीवने वाधकं कथयता भगवता पूर्वीक्तत्रिदण्डिसाधनरक्षणं सूच्यते, तद्रक्षणं च 'एकश्ररेन्महीमेता'मित्यादिभियें धर्माः पूर्वमुक्तास्ते एव कर्तव्यत्वेन सिध्यन्ति, न तु अवणादिकम्, एकचरणे सहायसङ्गाभावात्, सत्यपि सहायसङ्गे स्थितेः कर्तुमशक्यत्यात् । तथा च संन्यास उक्तानां साधनानां संन्यासे अवश्याचरणात् । एवं सत्यत एव परस्पर-खरूपविरोधेन तथेलयः । यद्यपि मूठे खरूपविरोधत इति पदं नास्ति, तथाप्यग्रे तद्धमेश्र विरोधत इति चकारदर्शनात् मयैवं व्याख्याने समुचित इति न दोषः । अथ निदण्डिनोपि चातुर्मास्य एकत्रस्थितेः स्मरणात् भगवतापि 'विविक्तक्षेमशरणो मझवविमलाशय' इति क्यनात् साधनरक्षणपूर्वकं शित्वा श्रवणादिसाधने को दोप इत्याकांक्षायां परस्परधर्म-विरोधरूपं दोपान्तरं व्युत्पादयन्ति अभिमानादित्यदि । अभिमानो गर्वः, अहन्ता-ममतात्मको वा, तस्मात्, स्थितौ हि, तत्र भिक्षां चतुर्पु वर्णेषु विगर्धान् वर्जयं श्रेरत्, सप्तागारानसंक्रुप्तांस्तुच्येल्ड्येन तावता । वहिर्जलाशयं गत्या तत्रोपस्पृश्य वाग्यतः । विभज्य याचितं शेषं भुक्षीताश्रेषमाहृत'मिति ह्राम्यामेको भिक्षाप्रकार उक्तः । तत्र सप्तागारेषु कस्य-चित् दुष्टान्ने प्राप्ते तदोषमज्ञात्वा च तस्य मक्षणे कृते विविदिपादशायामिव श्रवणादि-साधनदशायामपि ग्रन्थादिपक्षपातेन शरीराभिमत्या च प्रतिवादिनिराकरणार्थ पारुप्याव-मानयोः सम्भवात् । 'अतिवादांस्तितिक्षेत् नावमन्येत कञ्चने'ति संन्यासधमेषु मगवदुक्तस्या-तिकमेण तद्धमिवरोधः । किञ्च, नियोगात् नितरां योगो नियोगः, 'तस्मात्सर्वालना राजन् हरिः सर्वत्र सर्वदा । श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च स्मर्तव्यो भगवानृणा'मिति द्वितीय-स्कन्धवाक्यातिपामावर्तनं तस्मात्। न हि सकृत् कृतं अवणादिकं प्रेमभक्ति जनयति, किन्त्वावत्यमानम्, आवृत्तिश्च खित्या, सा च (एकधरेन्महीगेतां निःसङ्गः संयतेन्द्रियः। भारमकीड आत्मरत आत्मवान्समदर्शन' इत्याद्युक्तैः परित्यागुधर्मविरुध्यते । अतो हेतुद्व-योषपादिताद्धमीवरोधादि तथेत्यर्थः । नतु मास्तु श्रवणाद्यर्थं संन्यासरूपो येथः परित्यागः, त्यापि गृहादीनां विषयासक्तिजनकतया भगवदासक्तियाधकत्वेनावस्यं त्याज्यत्यात् । 'ज्ञान-निष्ठो विरक्तो वा मदक्तो वानपेक्षकः । सिहिद्वानाश्रमांस्यक्त्वा चरेदविधिगोचरं इत्युक्त-रितिकस्य त्यागान्तरस्य भगवदासक्तिसाधनार्थं करणे को दोषः, तादशत्यामे च स्वरूपधर्मन विरोधरूपपूर्वोक्तत्राधकामाबात्, वैराग्यस्य ज्ञानाजनकत्यं यदा, तदा गृहत्यागः कर्नव्य इति पक्षम्य नलकृत्यरमणिगीवस्तुतितास्ययिनिरूपणप्रसङ्गे निर्णीतस्त्राचसागंकां परिदृत् ञ्चुताद्यन्ति गृहादेरिलादि । गृहधनादेर्भगवदामकिपायकलेन साधनाय भगवदामकि- 🛩 साघनार्थं, यदि तया अवेधत्यागः कर्तव्यश्चेत् सोपि नेप्यत इत्यर्थः । नेप्यत इति पददृयं अत्राप्यनुषज्यते ।

एवमन्द्य परिहरन्ति अग्रेऽपीत्यादिद्वाभ्याम् । त्यागो हि न स्वतच्चं साधनमपि तु मार्गाङ्गतयेति पूर्वं व्युत्पादितम् । तथा सति मार्ग एव खतन्नः साधकः । स च 'भत्तया सञ्जातया भक्तये'ति वाक्यात्पूर्व श्रवणादिकमेवापेक्षते । तच श्रावियत्रादिरूपं सहायम् । ते च 'हदास्तु पण्डिताः श्रोक्ता भगवच्छास्रतत्परा' इत्यादिना जलभेदे ये निरूपिताः, तादशा-स्तिदानीं दुर्रुमा इति 'गायकाः कूपसंकाशा' इत्यादिना य उक्ता गायका वा पौराणिका वा मिलन्ति, ते च यथा स्वयं गृहासक्तो विरिजिप्यमाणो वा तादशा एव, न तु स्वत उत्कृष्टाः, अतोग्रेपि तादकौरेव संगो भवति, नान्यथा, नोत्कृष्टप्रकारकः । तथा च संगदोपेण स्वाभिष्रेतफलामावान्नेष्यत इत्यर्थः। अय यदि तादशा मध्यमाधिकारिणो मिलन्ति, तदा गृहपरित्यांगे को दोप इलाशंकायां स्वीयदोपादपि तथात्वमाहुः स्वयं चेलादि । चोप्य-र्थे । खयमपि विषयाकान्तः । 'इन्द्रियैर्विषयाकृष्टै'रिति न्यायेन पञ्चेन्द्रियविषयाकृष्ट-मानसस्ताननिध्यायन् पापण्डी स्यात् , 'कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनसा स्मरन् । इन्द्रिन यार्यान्विमृहात्मा मिथ्याचारः स उच्यते' इति गीतावान्यात् ताद्याः सन्नुपधर्मात्मकाधर्म-शासालयासः पापण्डी स्यात् । तत्र कालसापि सहायतामाहुः तु कालत इति । तु पुनः धर्मप्रतिपक्षरूपात् कठेरपि तथा स्यात् । अतस्तादशानां संगेपि पापण्डित्वात् पतितः स्यादतो नेप्यत इत्यर्थः। अथ 'किंठं सभाजयन्त्यार्या' इत्यादिवाक्यैः कलेः (श्रवण) कीर्तनाद्य-नुगुणत्वेन गृहत्यांगे दोपाभावो विभाव्यते, तदापि दोपमाहुः विषयेत्यादि । सत्यं काठः कीर्तनानुगुणः, तथापि फलांशे एवानुगुणो, न तु साधनस्वरूपांशे, तेषु वाक्येषु तथैवोपल म्मात् । अतो विषयाकान्तदेहानां पूर्वोक्तरीला विषयाह्रडस्थूलर्लिगशरीराणां कालतः कलेः सकाशात् हरेरायेदाः सर्वदा न, भगविसत्तता सर्वदा न मवति, किन्तु कदा-चित्। तथा सति यदा आसुरावेशः स्थात्तदा पूर्वोक्तस्य सर्वस्य प्रतिवन्धात् पापण्डित्वन मेर मवेत्। अतो नेप्यत इत्यर्थः। कामत इति पाठे तु काम इच्छा, तथा च विष्यका-मनया तथा स्वादित्यर्थी योध्यः । तदेतन्निगमयन्ति अतोञ्जेलादि । अतः उक्तेम्यो दोषेम्यः, अञ्च काले, भक्ती भक्तिमार्गे, साधने साधनदशायाम्, तादर्ध्यसप्तमीपक्षे आमक्तिमायनार्थं वा, त्यागो गृहपरित्यागः नेत्र सुरावहः । इदानीतनवीतरागियत् पाप-ण्डित्यमापादयन् भगनदासिकर्षं सुखं न जनयति, तस्मात् मध्यमायामपि साधनदशायाँ मर्रेया न कर्तत्र्य इसर्यः । अत्र मिक्तमार्गे मगवता कर्तत्र्यस्येन प्रोक्तस्य परिसागस मेम्मितिसाधनदशायामक्तैत्रत्वे माधिते पारिशेष्यात् तत्विद्धत्वदशायां फलोपकार्यतत्वेन क्तंत्र्य इति मिद्धम् ॥ ३-६ ॥

तत्र 'मत्त्या त्वनन्यया शस्य अहमेनंनिधोर्तुन । झातुं द्रष्टुं च तत्वेन प्रवेषुं च पंत्रो'ति गीतायां मगनदास्यान् पत्रम्य त्रयी निया । तत्र कस्मै पत्राय कर्तव्य इति विचारणायां प्रवेशस्य मत्कर्मकृत् मत्परम इति वाक्योक्तसाधनान्तरसापेक्षत्वात्ततः पूर्वमुक्त-योज्ञीनदर्शनयोरर्थे कर्तव्य इत्याशयेनाहुः विरहेत्यादि ।

विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते ।
स्वीयवन्यनिवृत्त्यर्थे वेशः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥
कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता ग्रुरवः साधनं च तत् ।
भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥
भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥
विकलत्वं तथासास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि ।
ज्ञानं गुणाश्च तस्येव वर्तमानस्य याधकाः ॥ ९ ॥
सत्यलोके स्थितिज्ञानात् संन्यासेन विशेषितात् ।
सत्यलोके स्थितिज्ञानात् संन्यासेन विशेषितात् ।
भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥
नाह्यः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येव न संशयः ।
विश्वेत्प्रकटः स्वातमा विद्वेवत्प्रविशेचदि ॥ ११ ॥
विदेव सकलो वन्धो नाशमेति न चान्यथा ।
तदैव सकलो वन्धो नाशमेति न चान्यथा ।
गुणास्तु सङ्गाहित्याज्ञीवनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥
भगवान् फलरूपत्वान्नात्र वाधक इष्यते ।
स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तन्यं द्यास्तुने विश्व्यते ॥ १३ ॥
दुर्लभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा ॥ १३ई ॥

विरहस्यानुभवो विरहानुभवः, विरहसामयिको वानुभवो विरहानुभवः, विरहाननिरास्यानुभवो वा विरहानुभव इति त्रिधा सम्भवति, तदर्थ कर्तव्य इति फलिति, तत्राधे पक्षे
निरास्य सृष्ट्यादौ व्युचरणाञ्जातो यो विरहस्तस्योद्धोधन आसत्त्रया कृते तस्याभीक्ष्णमनुभनीवस्य सृष्ट्यादौ व्युचरणाञ्जातो यो विरहस्तस्योद्धोधन आसत्त्रया कृते तस्याभीक्ष्णमनुभनीवस्य सृष्ट्यादौ व्युचरणाञ्जातो यो विरहानुभविद्यादिनोक्तो यः साक्षात्काररूपोनुभवभगवद्गुभवस्तदर्थ, तृतीयपक्षे तु 'तासामाविरभ्'दित्यादिनोक्तो यः साक्षात्काररूपोनुभवभगवद्गुभवस्तदर्थ, तृतीयपक्षे तु 'तासामाविरभ्'दित्यादिनोक्तो यः साक्षात्काररूपोनुभवभगवद्गुभवस्तदर्थ, तृतीयपक्षे तु 'तासामाविरभ्'दित्यादिनोक्तो यः साक्षात्कार्याविद्यागः प्रदास्याते। एकादशस्कन्ये भगवता 'वाग्णद्रदा
भतत् । तद्यै तद्यया स्पात्तया परित्यागः प्रदास्याते। एकादशस्कन्ये भगवता 'वाग्णद्रदा
भतत् । तद्यै तद्यया स्पात्त्या परित्यागः प्रदास्थाते। एकादशस्कन्ये भगवता 'वाग्णद्रदा
भतत् । तद्यै तद्यया स्पात्त्या परित्यागः प्रदास्थापनार्यं वा शापादिना भगवद्वियोग इति
भाणां कदाचिदन्यासक्त्या वाहंकारेण वा भगवता निवार्यते। भक्तिमार्गाथ वहुनिधाः।
स च केनचित्रकारेण वाऽनन्यभत्तया वा भगवता निवार्यते। विरहीत्कत्यमुत्याद्यति।
तत्रास्मिन्मार्थे यदा निवारियतुमिन्छिति तदा तस्य केनचित्रकारेण विरहीत्कत्यमुत्याद्यति।

१ विरद्दोत्कण्ठामिति पाठः।

किञ्च, माया द्यान्यत्र स्थितमन्यत्र प्रत्याययतीति 'ऋतेर्थ यत्प्रतीयेते'त्यत्र सुचोधिन्यां स्थितम् । भगवांश्च रसलीलायां योगमायामुपाश्रयतीति पत्राध्याय्यारम्भे खितम् । सा च न विश्वमा-याऽपि तु भगवद्योगार्था माया । एवं सति यदा भगवानेनं जीवं युयुक्षति, तदास्य योग-मायया खाञ्चानं विरहं चोत्पादयति, अनन्यभक्तिश्च परमा तिरोधाननाशिका । अन्तर्वहिश्च मगवन्तमनुभावयति । भगवांस्तु सर्वमन्तर्वहिर्व्याप्नुवानोपि विरुद्धधर्माश्रयत्वात् परिछिन्नः। एतन्मार्गे च भगवतो वहिः प्राकट्यमेवाभीष्टं, तदैवेश्वरवादोन्यदा शून्यवादः । एवं सर्ति युयुक्षाविषयस्य भक्तस्यानन्यभक्तिऋतो योन्तःसाक्षात्कारस्तस्य वहिष्टुमापादयन्ती माया आसक्तिअमन्यायकं करोति । तादृशो यः साक्षात्कारः, सर्वात्ममावजन्यो भूमविद्यायां सर्व-वियत्रसयविरुक्षणतया सिद्धः, स एव विरहातुभवपदेन चोधितः । तदर्थं यः परित्यागः स एकादशस्कन्थे चतुर्दशाध्याये भगवता अत्यन्तं स्तृयते । किञ्च, विरहानन्तरभावी अनुभवो चहिः साक्षात्काररूपं सम्यग्दर्शनं, तदर्थं यः परित्यागः स भगवता प्रकर्षेण, 'यथा अधनो उन्धधने विनष्टे' इति सार्धद्वाम्यां पत्र्वाध्याय्यां स्त्यते, अतस्तदर्थ कर्तव्य इत्यायाति। एतयोराद्यस प्रशंसा व्युत्पाद्यते । तथा हि, 'वदन्ति कृष्ण श्रेयांसी'त्यादिना वैदिकोक्तसाध-नानां भगवदुक्तमक्तेश्च तारतम्ये पृष्टे, भगवता 'धर्ममेके यशश्चान्य' इत्यादिना भक्तेः फली रकप, 'अकिञ्चनस्य दान्तस्ये'त्यनेन स्वरूपोरकप, 'न पारमेष्ठय'मित्यादिभिरनन्यमको कर्ष, 'निःकियना' इत्यनेन खसुखोक्तर्प, 'वाध्यमानोपी'ति द्वाम्यां खमक्तेर्वलयत्वं, 'न साययती' त्यनेन स्वयशीकर्तृत्वं, 'भक्तिः पुनाती'त्यर्धेन भक्तेरत्यन्तपावनत्वं, 'धर्मः सत्ये'-खनेन धर्मादीनामतादशत्वं चोक्त्वा, 'कथं विना रोमहर्षं द्रवता चेतसा विना । विनान-न्दाशुकरुया शुध्येद्रक्तया विनाशय' इत्यनेन ऊर्जितां मिक्त रुक्षणैः परिचाययित्वा, ततो 'वागाइदा द्रवते यस्य चित्तं, रुद्रस्यभीक्ष्णं इसति कचिच । विलब उद्गायित नृत्यते च मङ् क्तियुक्तो भुवनं पुनाती'त्यनेन विरहावस्थाव्यञ्जनपूर्वकं तादशभक्तिमानत्यन्तं स्तूयते। अतस्तस्यां दशायां जातायां तदर्थं कर्तव्य इत्यर्थयलादायाति । तथा तत्रैव द्वितीयाध्याये कविनापि 'मन्येऽकुतश्चिद्धयमन्युतस्य' 'यानास्थाय नरो राज'न्नित्यादिभिर्भगवद्धमीनुपन्नस्य, 'गृण्वन् सुमद्राणि रयांगपाणेर्जन्मानि कर्माणि च यानि छोके । गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन् विरुजो निचरेदसंगः । एनमतः स्वित्रयनामकीर्वा जातानुरागो द्वतचित्त उचेः । इसत्ययो रोदिनि रोनि गायत्युन्मादवचृत्यनि ठोकवाद्यः । एं वासुममि सछितं महीं च ज्योतींपि सत्वानि दिशो हुमादीन्। सरित्मगुद्रांध हरेः शरीरं यत्किन मृतं प्रणमेदनन्यः । भक्तिः परवानुमनो निरक्तिरन्यत्र चैप तिक एन कालः । प्रपद्यमानस्य यथाशतः स्युस्तुष्टिः पुष्टिः शुद्रपायोतुपामं । इत्यन्युनाह्मं भजतोतुवृत्या भक्तिर्निरक्तिभेगवद्यवोधः । भवन्ति वै भागव-तम्य रातंम्नतः परां शान्तिगुपैति माक्षा'दित्यन्तेनोच्यते । एतत्सुयोभिन्यां च प्रथमस्कन्धीये वामान्यनन्तम्ये ति नारद्वास्य कर्मज्ञानमकीनां भयाणां फठसाधकनाधितयानुकत्यो य

उक्तस्तत्स्वरूपमत्र कविनोच्यत इत्येवमवतार्येते पञ्चश्लोका व्याख्याताः । तत्र प्रथमे 'आदौ रहान्निर्गत' इति कथनेन त्यागावस्था वोधिता, भगवजनमादिश्रवणं तद्गानं विचरणं रुजा-भावश्च, अनुकल्पस्वरूपत्वेन वोधितः । ततो द्वितीये 'एवं व्रत' इत्याद्युक्तैरप्टधर्मैः प्रकृत्युद्धङ्गने-नालौकिकत्वरूपं लोकवाहात्वं वोधितम् । तेन विरहानुसन्यानावस्यैव स्फुटीकृता । ततस्तृ-तीये एवं विचरणकर्मणा लोकपरित्यागेन ज्ञानभक्ती एकहेलया युगपन्निरूपिते। तत्र खादिपु समुद्रान्तेषु होकिकप्रत्यक्षविषयेषु प्रणमनिकयाकर्मत्वं हरिशरीरत्वेनोच्यते । तेन तेषु तथा-लज्ञानमर्थादाक्षिप्यते । अत आक्षिप्तेन 'ज्ञात्वे'त्यन्तेन ज्ञानं 'प्रणमेदनन्य' इत्यनेन साधन-मक्तिर्वोध्या । ततश्चतुर्थपञ्चमाभ्यां दृष्टान्तपूर्वकं परमभक्तिभगवञ्ज्ञानतदितरविरक्तीनां युग-पद्भवनेन साक्षात्परमञ्जान्तिरूपं फलमुक्तम् , तेनापि कर्मज्ञान्भक्तीनां यत्परमं फलं तदनेन मार्गित्रितयानुकल्परूपेण परित्यागेन भवतीति तादशत्यागप्रशंसैय सुवोधिन्युक्तप्रकारेण सिप्य-तीति वोध्यम् । नन्वेवं सत्यत्र संन्यासवेशः कृतो नोक्त इत्यत थाहुः स्वीयत्यादि । स्वीयाः पुत्रदारादयः तत्कृतो यो वन्धः, खस्य तेष्वासत्तयमावेषि तेषां खस्मिन्याऽऽसक्तिस्तनिवृ-च्यर्थ, अत्र अस्मिन्भक्तिमार्गीये संन्यासे, स वेशः, त्रिदण्डकौपीनधारणादिवेशः । न चान्यथा। चोवधारणे, अन्यथा तत्कृतवन्धाभावे सति, न च नैवापेक्षितः, अतो यस पन्ध-संभावना तस्य स वेश आवश्यको, नान्यस्थेत्यसार्वत्रिकत्वान्नोक्त इत्यर्थः । ननु मगयदुक्तेषु प्रशंसावाक्येषु परित्यागो न प्रकटतया प्रतीयते, कविवाक्येषु च ज्ञानमिश्रमक्तेः प्रशंसा प्रतीयते । खं वायुमिप्रिमिति वाक्यात् । तथा सति शुद्धभित्तमार्गीयस्य त्यागस्य प्रशंसा क्यं निश्चेतुं शक्या, तस्रसिद्धभावादित्याकांक्षायां तस्रसिद्धर्यमाहुः कौण्डिन्यो गो-पिकाः भोक्ता गुरव इति । कौण्डिन्यो ह्यनन्तदोरकस्याम्नो प्रक्षेपणोत्पन्नादपराधाद् दा-रिद्यमापन्नः, स्वपद्धाः शीलाया वाक्यादनन्तापराधजन्यं सद्ध्या निर्विण्णोनन्तं ध्यायन् क रह्यामीत्याशया गृहाद्वनं निर्गतो, निरशनं त्रतं अह्मचर्यं च फुत्वा हरि जपन् निर्जनेरण्ये रुप्पालाराया यहाका प्राप्ता । व्याप्ता । व्याप्ता । व्याप्ता । व्याप्ता । व्याप्ता व्यापता व्यापत कारक पात्रकारणात्राता । । । । । चित्रकारोत्तरं विद्वलीमृतो जीविते निराशो दीर्घमुणां च निश्चस्य मृतले पपात, ततः किथित्कारोत्तरं जवलान्ता जावत रावका स्ति । ततः कृपयाञ्चलदेवोपि वृद्धना-संज्ञां प्राप्यानन्तिति जल्पन् तस्मिन्क्षणे सुनिर्विण्णोञमृत् । ततः कृपयाञ्चलदेवोपि वृद्धना-पणरूपेण प्रत्यक्षीम्य 'इत एही' खुक्त्वा पातालं प्रवेश्य, कोण्डिन्यं दक्षिणे करे गृहीत्वा जनवर्ग अलवान्य । तत्र दिव्यसिंहासनस्थितं स्वात्मानं च स्वायुधगरुडाद्युपशोमितं दर्शया-सपुरी दर्शयामास । तत्र दिव्यसिंहासनस्थितं स्वात्मानं च स्वायुधगरुडाद्युपशोमितं दर्शया-नास । ततम्तं दृष्ट्वा प्रया मुद्दा प्रसन्नः कीण्डिन्यः 'पापोहं पापकर्माहं पापारमा पापसम्भयः । गात । ततगत ६५। १८२। उर्ग में भवान्युत । अद्य में सफलं जन्म जीवितं च सुजीवितम् । माहि मां पुण्डरीकाक्ष शरणं में भवान्युत । अद्य में सफलं जन्म जीवितं च सुजीवितम् । नाह ना पुण्डराकाक करें। पत्तर्वाघियुगांमोजे मत्मूर्द्धा अमरायत'इत्युक्तवान् । मगवांस्त तस्म दारिखनाशनं धर्म नवनामधुनानान न दूवः दत्तवानिति मविष्योत्तरं भगवना सुविष्टिरं प्रत्युक्तम् । तेनायं चनातम् ।वन्युकामः च । परित्यागः स्वादिष्ठतवन्याभावातं संन्यामवेषरिहतः सप्तानायमे मापनान्तरापेक्षारिहतः

यसन्नध्येयसाक्षारकारफलकः अवैधः शुद्धभित्तमार्गीयश्चेति सिध्यति । अत एव वेदस्तुतौ 'एकदा नारदो छोका'नित्यत्र सुवोधिन्यामुक्तम् । 'एवमेव च परिभ्रमणं कर्तव्यं यथा कौण्डि-न्येन कृत'मिति । गोपिकानां तु फलप्रकरण एव मगवत्त्राप्त्यर्थ सर्वपरित्यागः पूर्वमुक्तः। ततो मदमानाभ्यां भगवत्तिरोभावे भगवद्विचयनं, ततः श्रसादार्थ गानं, ततो दैन्येन रोदन, ततो भगवत्यादुर्भावः, ततो भगवत्कृता तत्त्यागप्रशंसा, ततो छीछानुभव उक्तः, तत्रापि पूर्ववदेव वेपराहित्यादिकं फलपर्यन्त सिद्धम् , अतस्त एवात्रैतत्परित्यागप्रवर्तकत्वाहुरवः, तया चैवं शास्त्रप्रसिद्धत्वात् । 'एव मदर्थोज्झित'त्यादिना भगवता व्रजभक्तकृतत्यागस प्रशंसनाचैकादशस्कन्धीयप्रशंसावाक्यानामप्येतदारमावस्थास<u>्</u>चकत्येतत्प्रशंसायामेव र्थम् । तत्रापि द्वादशाध्याये रामेण सार्ध मित्यादिभिस्तत्कृतसाधनस्यैव प्रशंसनात् , उद्धवस तद्रथसन्देह एवाग्रिमअन्थायताराच । उचित चैतत् , यदारम्भः प्रशस्तस्तस्य परमा काष्टा प्रश-स्तेति । अतम्तत्वरैव सा प्रशंसा निश्चेयेत्वर्थः । अत्र कौण्डिन्यग्रहण निरपेक्षभक्तानां बहुविधत्वान त्तत्कृतपरित्यागार्थं वोध्यम् । एतत्प्रशंसायास्तद्वददर्शनात् , विरहोत्तरमाव्यनुभवार्थमात्रत्वेनैव विवक्षितत्वाच। एवं च यो यो याद्यमिक्तमान् त्यागं चिकीपिति तस्य तस्य ताद्यमक्ता एवेद्याव-स्थाका गुरव इत्यपि वोधितम् । भगवदुःद्ववसंवादसमाप्तौ अञ्जसा सिद्धिहेतुप्रश्ने 'देवासुरमतुः प्येषु मद्भक्ताचरितानि चे'ति भक्तचरिताश्रयणस्य तथात्वेनोपदेशादिति । एतेषां गुरुत्वं च स्वचिरतेनैतन्मार्गप्रवृत्तिप्रयोजकत्वादत्तानेयगुरूणां पृथिव्यादीनामिव बोध्यमित्याशयेनाहुः साधनं च तदिति । एतेनोपदेशानपेक्षाप्यत्र चोथिता । अत्र विरहानन्तरभाविनां तत्कृतानां साधनानां वहुत्वात्तानि सर्वाणि कर्तव्यान्युत किञ्चिदेकमित्यपेक्षायां तत्सर्वप्रयोजकमादिभूतं यत्सायनमवद्य विवक्षित तदत्र कार्यतयेष्यत इत्याहुः भावो भावनयेत्यादि । भगवति परमा रतिभावः । 'रतिर्देवादिविषया भाव इत्यभिषीयत' इति वाक्यात् । सोपि न स्रतः सिद्धो निवक्षितः,तस्य खाभानिकलात् , किन्तु भावनया निरन्तरचिन्तया सिद्धः प्रचितः तादशसेव साक्षात्कारफलकतायाः साधनान्तरसाधकतायाश्च पूर्वोक्तोपाख्यानद्वयेपि सिद्ध-लात् । अतः स एव साधनं, नान्यदिष्यते, अन्यद्विचयनादिकं साधनत्वेन नैप्यत इसर्थः । ननु तस्मापि तत्र सत्यात् कुतः साधनत्वेन नेप्यते इसत आहुः विकलत्विन-सादि । जटेप्ययोग्येषु च प्रश्रो निकललम् । तथा अस्तास्थ्यं प्रकृता सित्यमायः । एतत् द्भयं प्रकृतिः निरहानस्थान्यमानः । तत्रापि हेतुः प्राकृतं न हीति । प्रकृतिसम्बन्धि प्राकृतं, म्बम्यावसाप्राप्तं न दरवते, दि यतो देतोः, तथा च तद्यदि स्वस्थावसादितुकं स्थात्तदा साधन-त्वेनेप्येत । अतस्तदमात्राक्षेप्यत इसर्थः । नतु तहींकादशस्कन्धे 'शृण्यन् सुगद्राणी'सादि-श्रीकत्रयोक्तभगवत्रन्मक्रम्थवणक्रीतनगानाद्यः सर्वत्र भगवच्छरीरत्वेन ज्ञान च स्वस्थाव-म्यापमेत्वात् माधनत्वेनेष्टयमेतत्यजातीयधमेत्वादिलाकांक्षायामाहुः ज्ञानमिलादि । ज्ञानं

<sup>ो</sup> शास्पद्युक्

सर्वेस मगवच्छरिरत्वेन ज्ञानम्। गुणाश्च श्रवणकीर्तनगानविषया भगवद्धणा अपि, तस्यैच भावनाश्रचितभावस्येय, वर्तमानस्य तद्न्तःकरणादिपु व्याप्तस्य, वाधकाः वर्तमानतान् नाशकाः, यथाययं शुकादिपु मशुराप्रयातभगवद्वियुक्तविशोकगोपिकासु च दृष्टाः, अतो नाशकाः, यथाययं शुकादिपु मशुराप्रयातभगवद्वियुक्तविशोकगोपिकासु च दृष्टाः, अतो नेष्यन्त इत्थरंः। ननु तादशज्ञानं साक्षात्कारफळकम्, गुणाश्च शोकाभावफळकाः, 'विशोका नेष्यन्त इत्थरंः। ननु तादशज्ञानं साक्षात्कारफळकम्, गुणाश्च शोकाभावफळकाः, 'विशोका निष्यत्व हित्यां प्रवादयान्ति सत्येत्वादि । संन्धास्येन विशोधितात्व मतः ज्ञानभावनयोः फळतारतम्यं व्युत्यादयन्ति सत्येत्वादि । संन्धासेन विशोधितात्व । सहकृतात् सर्वत्र श्वद्याध्यात्वात् परोक्षज्ञानात्, सत्यळोके चतुर्गुखळोके स्थितिः। सहकृतात् सर्वत्र श्वद्यासयोगायतयः शुद्धसत्त्वाः। ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाळे 'विदान्तविश्वपकितिश्चतार्याः संन्यासयोगायतयः शुद्धसत्त्वाः। ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाळे 'परास्तात् परिमुच्यन्ति सर्व' इति (तैतिरीय) श्रुतेः। असां श्रुतो वेदान्तविपयकितिश्चतपरो-परास्तात् परिमुच्यन्ति सर्व' इति (तैतिरीय) श्रुतेः। असां श्रुतो वेदान्तविपयकितिश्चतपरो-परास्तात् परास्तिकं परास्तं श्वावतां संन्यासिनां शुद्धसत्त्ववत्वेन ब्रह्मक्तिकाळे परास्तं प्राप्य मुक्तिरक्ता । छान्दोग्ये क्षज्ञानवतां संन्यासिनां शुद्धसत्त्ववत्वेन ब्रह्मक्तिकाळे परास्तं प्राप्य मुक्तिरक्ता । छान्दोग्ये परास्तात् परास्तिकतात्काळिकफळं श्रावितम्। अतो यत्र पुरुपे भावना साधनं तत्र तथा तादशमेव परले भवत् । चोवधारणे । तथा च ज्ञाने फळस्य मेदः काळस्य विष्टम्बश्च दोष इत्थयः । फळं भवत् । चोवधारणे । तथा च ज्ञाने फळस्य मेदः काळस्य विष्टम्बश्च दोष इत्थयः । पर्ते भवते । चावधारणे । तथा च ज्ञाने फळस्य मेदः काळस्य विष्टम्बश्च दोष इत्थयः । पर्ति सर्वेतः सर्वेतः क्षत्रिक्तमंणि भरमसात् मु 'यथैधांसि समिद्धोग्निर्यस्तिस्तात् कुरुतेऽर्जुन । ज्ञानान्निः सर्वकर्माणि भरमसात्व मु 'यथैधांसि समिद्धोग्निरस्तसात्व कुरुतेऽर्जुन । ज्ञानान्निः सर्वकर्माणि भरमसात्व मु स्वरिक्ति ।

कुरुते तथे ति गीतावाक्यात् प्रवले ज्ञाने कर्मणां निःशपनाशात् न कालविलम्यः । 'हरेः श्रीर'मित्युक्ततया ज्ञानस्य भगवद्विषयत्वाच न फलमेद इत्याशंकायामाहुः तादृश इत्यादिसा-र्थम्। तादृशः प्रवलज्ञानवान् सत्यलोकादौ विद्युद्रम्णेन्द्रप्रजापतिलोकेषु तिष्ठत्येव, तत्र-समोगेन स्वप्रारव्धमपनयन्नातिवाहिकवैद्युतपुरुपागमनपर्यन्तं स्वप्रारव्धानुसारेण तिष्ठसेव न संदायः। परान्तकालप्रतीक्षाऽभावेषि वैद्युतपुरुपप्रतीक्षाया आतिवाहिकाधिकरणे सिद्धत्वात्। ज्ञानप्रायल्येपि तादशस्य विरुम्ये सन्देहो नेत्यर्थः । नन्यिदं भावनापक्षेपि तुल्यमित्याशंकायामाहुः बहिरित्यादि । अरगिमधनप्रावल्येन विहरिव भावनाप्रावल्येन विहर प्रकटः खात्मा पुरुपोत्तमो यदि बह्निबद्धहिर्व्याप्य पुनरन्तःप्रविशेत् , तदैव तस्मिन्नेव काले सकलो बन्धो वाह्य आभ्यन्तरश्च नाशमिति, निवर्तते, न चान्यथा अन्यथा न निवर्तते एव। तथा च 'यदा सर्वे प्रलीयन्ते कामा येस हृदि शिताः। अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्रत' इति श्रुत्या तदानीमेव वन्धानावस्य फुठाच्यायद्वितीयपादारम्मे 'वाङ्मनसि दुर्शना'दिति सूत्रे विचारितत्वात् अन्तर्ग्रहगतगोपिकासु तथैव द्रीनाचेतिन भावनापक्षस्य ज्ञानतौल्यम्।अतो विलम्बापादकत्यात् ज्ञानं साधनत्वेन नेष्यत इत्यर्थः । एतेन शुद्धभिक्तमार्गीयत्यागे ज्ञानमिश्रपक्षोपि निवारितः । तर्हि गुणानां तथात्वम-स्वित्याकांक्षायामाहुः गुणास्तिवत्यादि । तुः श्रद्धानिरासे । श्रवणादिविषया गुणाः सद्ध-राहित्यात्, भावनासिद्धस्य भावस्याप्रावत्ये भगवतो वहिः प्राकट्याभावेन तत्सहराहित्याहु दे निरहे जीवनार्थं भवन्ति । हि निश्चयन । विश्वोकवास्ये तप्तजीवनवास्ये च तथैव सिद्ध-त्वात् । अतो विलम्बापादकत्वेन मध्यमाधिकारे ते उपयुज्यन्ते । अतो मुख्याधिकारे तिष साधनत्वेन नेष्यन्त इत्यर्थः । नुतु यद्येवं गानादिविषयाणां गुणानामपि वाधकत्वम्, तर्हि 🦯 भाव्यमानस भगवतोपि विलम्बापादकत्वेन बाधकत्वं कुतो न स्यादित्यत आहुः भगवाः नित्यादि । स हि फलरूपः, प्राप्तश्चेत् फलमेव जातं साधनस्य, अतः फलरूपत्वात् साध-नावस्थानिवर्तकत्वेषि वाधकत्वेन नेष्यत इत्ययः । एतेन येषु यहिः प्राकट्योत्तरमन्तःप्रवेश-स्तेषां सद्योमुक्तिः, येषु च वहिः प्राकट्यमेव, नान्तः प्रवेशस्तेषामिहैव ठीठानुभव इति मुख्ये-प्विष व्यवस्था स्चिता । तेन न कोपि कापि विरोध इति घ्येयम् । तनु यदि मगवान् फल-रूपत्वान्न वायकः, तदा फलरूपत्वादेव यथा विजने दर्शनार्थं यतमानाय नारदाय दर्शनं दत्वा तिरोहितः सन् पुनर्दर्शनार्थं यतमानं तं प्रति 'हित्वावद्यमिमं छोकं गन्ता मजनतामसी'ति स्वास्थ्यार्थं वाक्यमुक्तवान्, तस्य स्वास्थ्यं च कृतवान्, तथा अत्र कृतो न विक्ति ? स्वास्थ्य च कुतो न करोतीसत आहुः स्वास्थ्येसादि । स्वास्थ्यं च वाक्यं स्वास्थ्यवाक्यम्, विमापैकवद्भावः । स्वास्थ्यसिंहतं वाक्यं स्वास्थ्यवाक्यं तत्, भगवतः न कर्तव्यम्, अहें तच्यः, कर्तुं योग्यं न भवति । तत्र हेतुः, दयास्तुर्न विरुध्यत इति । अयमर्थः । नारदो ह्यविपककपायः परं शुद्धभाव इति तस्य स्वास्थ्यार्थं तिरोहित एव वाक्यमुक्तवान्, स्वास्थ्यं च कृतवान् । प्रकृते त्वन्तर्गृहगतानाभिवास्य वन्य एव तत्काठं नाशनीयः । स यन्थो यदि प्रारम्धकृतस्तदा मगवद्विरहजतीत्रतापमगवदाविर्मावजाश्चेपसुखाम्यामेव निव-र्तनीयः, भावस्थीत्कट्यात् । यदि तादशेपि वात्रयं वदेत् , स्वास्थ्यं वा कुर्यात् , तदा सद्यो । मुक्ति विरुट्यात् । अतो दयालुत्वात्र विरुध्यते । अयं कर्मकर्तरिप्रयोगः । तथा च सा-स्थ्यवाज्यकरणमेव दयालुं विरुणद्धि । स्वयं तु दयालुर्न विरुध्यते । अतः परमकृपया स्वय-मेव शीशं यन्धनिवृत्तिं विधास्यन् तत् दृयं न करोतीत्यतः स्वास्थ्यवाक्यं कर्तुमनहैमित्यर्थः। ननु यद्येवं तर्हि 'वाग्गद्रदे'त्यादिना भुवनपावनत्वेन यः स्वयं प्रशंसितः, तादशस्य स्वास्थ्या-दिकमपि न करोतीत्याशंकायामाहुः दुर्लभोयमित्यादि । अयं सद्योमुक्तिसम्पादकः परि-त्यागः तादशस्यापि दुःत्रापः । तत्र हेतुः । प्रेम्णा सिध्यति मान्यथेति । तथा च ते यद्यपि परमभक्ताः, तथापि सर्वज्ञत्वात् केचन पुष्टिमिश्राः, केचन गुणज्ञत्वान्मर्यादामिश्राः, न तु शुद्धाः सदा श्रेमष्टुनाः स्वरूपमात्रपराः । अतम्ताद्याधिकारामावात् करोतीत्यर्थः । एवसत्र मित्मार्गीयत्यागे गुरुद्वयस्य कथनेन फलियलम्बरीध्यतात्कालिकफलकथनेन चायस्याभेन दादिस्चनादिकारिभेदात् विविध्यं निरूपितम् , स्वरूपं च सपरिकरं विचारितम् , प्रेममेद एव तत्र तत्र ताद्याधिकारमस्पादक इति च साथितम् ॥ ७-१३ई ॥

अतः परं नन्येकादशस्क्रन्थीयप्रशंसायाः भक्तिपरमकाष्टारूपेऽस्मिन् दुर्तमे परिलागे पर्यवस्त्रतायां प्रारम्भदशाक्रतेत्र्यम्य परिलागम्य विरुम्बयत्तया ज्ञानमागीयत्यागतीत्येन निशेषामापादिवयारितन्यायेनं विद्याय विचारितो ज्ञानमागीय एव कर्तव्यः, क्रिमेनद्विचारेणे- त्याशंकायां मिकमागीयम्यारमदशायां निःप्रत्यृहन्यं यक्तुं ज्ञानमागीयम्य मिक्रातामनिविष्ठ- मपनतां च मापयन्ति ज्ञानमागी इत्यदि ।

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो दिविघोषि विचारितः ॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिजेन्मज्ञतेः परम्। ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५॥ अतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेद्यापि तस्माज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६॥ सुतरां कलिद्योषाणां प्रवलत्वादिति स्थितम् ॥ १६३॥

तुः पूर्वोक्तशङ्कानिरासे । झानमेव मार्गी ज्ञानमार्गः । तत्र द्विविधोपि सन्यासी ज्ञानार्यमुत्तराइं च यथा स्यात्तया विचारितः । कियाविशेषणद्वयमेतत् । उत्तरतन्ने तृतीयस तुरीये पादे 'ऊर्वरेतःसु च शब्दे हीति' सूत्रे विविदिपोर्ज्ञानोत्पस्पर्धतया जातज्ञानस्य फला-नुभवप्रतियन्धनियारकत्वेनान्तरङ्गतया च कर्तव्यत्वेन निर्णीतः । परं मिद्धिः साक्षात्काररूपा जन्मशतैः, न तु शीव्रम्, 'बहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते । वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्रभ' इति गीतावानये परोक्षज्ञानवतो 'वासुदेवः सर्व'मिति स्वप्रपत्तेर्नहुजन्मान्ते कयनात् । प्रपत्तिरपरोक्षं ज्ञानम् , तस्य विलम्पेन् भपने हेतुं व्युत्पादयन्ति ज्ञानं चैत्यादि । ज्ञान् गीतावाक्योक्तरीतिकसाक्षात्काररूपं साधनापेक्षम् , कर्मज्ञानभक्तिरूपं साधनं स्वोत्सवाव-पेक्षते । अत्र प्रमाणम्, यज्ञादिश्रवणातः निष्कामानामपि यज्ञकरणस्य 'अयाकामयमान' इति श्रुतो प्रतिपादनात्, तदेतत् 'सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरश्वन'दिति सूने निचारितम्, ज्ञानं च न शमदमादिमात्रेण सम्पद्यते, किन्तु यथाश्रममाश्रमकर्मापि शमादिसहकारित्वेनापेक्षत इति सहकारित्वस्ते व्युत्पादितम् । अतः देशद्रव्यादिरूपसाधनतेगुण्येन विहितकर्मात्मकः सहकारिश्न्येः केन्द्रेः शमादिमिर्जानातुद्यात् स निनिदिपादशोक्तः संन्यासः फला पश्चान्तापाय अनन्तरं खेदाय । तर्हि निद्वद्योक्तः वर्तव्य इसत आहुः नान्ययेनि । बन्यया विद्वत्रकारकः कठी तत्माधनामम्भवान्नेत्यर्थः । किय, न रोद्मात्र किन्तु पाप-ण्डित्वं चापि भवेत्। भिक्षादिशुद्धामानेनोप्पर्ममंसग्यत्वम्, चकारादपकीणित्वम्, अ-पिशन्दात्, 'आरूडो नेष्ठिकं धर्म यस्तु प्रन्यतते पुनः । प्रायशितं न परयापि येन शुध्यन् म आत्महे नि वास्योक्तः पानः संगृह्यते । निद्धमाहुः तम्मादिलादि । यस्मान् निरिटिपा-नेन्यानम्य कही सेशदिजनकत्वम्, विद्रन्यंन्यानम् चानम्भवस्तम्मात् ज्ञानमार्गे वैधं धन्यामं न कुर्यात्, तत्र हेतुः, सुतरामित्यादि इति स्थितमिति । कटा मेन्यामं निष-पक्तिः शासकारित निर्णातनित्यर्थः । तेन मृत्यामप्रतिप्रस्वशासं काचित्रत्यात सर्वशास्युत न्यत इति पोधितम् । एवम् व मगवदाज्ञया कर्तव्यम्य परिलागम्य विचारपायामेतावत् प्रिद्धम् ।

वर्षमार्गे वैनिनिमने परित्यागम्पादनेव्यता, मनान्तरे पानुराधम्पपधेन करंत्र्यनेति करित्यत्यद्वर्यव्याः, भित्तमार्गे कर्त्रमत्वेनोत्तत्वेति अवनादिप्रविद्धार्थे कर्त्रो मन्याम-करित्यत्यद्वर्यवेद्याः, भित्तमार्थेन रूपेनावेपत्यागरूपेन पाक्रवेव्यता, तथेन खेदमापनार्थे सन्दर्भदक्षेवेदिरोषान् सन्यागत्वेन रूपेनावेपत्यागरूपेन पाक्रवेव्यता, तथेन खेदमापनार्थे करणेपि प्रेमानन्तरं त्ववेषस्य परित्यागस्य स्वत एव सिद्धिमुख्याधिकारिणः । तत्र च नाज्ञाः पेक्षा, तथैव मध्यमस्यापि । परं तस्य प्रारच्यप्रतिवन्धेनेपद्विरुम्यः फर्छ । तथैव ज्ञानिष्रस्थाः पि । ज्ञानमार्गे तु विविदिपादशायां विचारितोपि करिकारुजदोपसम्भावनान्न कर्तव्यः, विद्वत्सन्त्यासस्य तु करिदोषेण ज्ञानासम्भवादसम्भव एव ॥ १४-१६६ ॥

अतः परं प्रेमारम्भदशायां परित्यागीवशिष्यते, तं विचारियतुं प्रश्नमुखेनाशङ्कनते भक्तिमार्गेषि चेद्दोषस्तदा किं कार्यमिति ।

भक्तिमार्गेषि चेदोपस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७ ॥ अत्रारम्भे न नाजः स्याद् दृष्टान्तस्याप्यभावतः । स्वास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाधः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ हरिरत्र न क्रकोति कर्तुं वाधां क्रतोऽपरे । अन्यथा मातरो वालान्न स्तन्यैः पुपुपः कचित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोह्यिष्यति । आत्मप्रदः प्रियश्चापि किमर्थं मोह्यिष्यति ॥ २० ॥ तसादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् । अन्यथा भ्रव्यते स्वार्थादिति मे निश्चिता मितः ॥ २१ ॥

मक्तेः प्रेमरूपाया यो मार्गः उपायभृतः परित्यागस्तत्रापि कठिप्रभृतिभिः कृतो दोष उलवते चेत्तदा तलरिहारार्थं किं कार्यमिलर्थः। तत्रोत्तरमुखेन समाद्घते उच्यते। अञ्चलादि । अत्र प्रेममकाचारम्मे आरम्भदशायां परिलागे नाशः कठिप्रमृतिभिः कृतेन दोपेण तद्यस्थातो हीनत्वसम्भवः स न स्थात् । तत्र हेतुः । दृष्टान्तस्याप्यभावत इति । अत्र नाशपदं सप्तम्या विपरिणतं पुनरन्वेनि, तथा च अत्रारम्भे नाशेऽनुमीयमाने दृष्टा-न्तस्याभावात् अपिना दोपान्तराच, तथा हि उक्तारम्भद्द्यायां गृहत्यागकर्ता नश्यति, तदानी सागकरृत्वात्, अत्र यदेवं तदेविमत्यन्वयव्यासी दृष्टान्तामावः, व्यतिरेके तु यत्र यत्र ताद्यसागकर्तृत्वे सनि नाशामावः, तत्र तत्र सागकर्तृत्वाभाव इति व्याप्तरेव शून्यता, तादग्रत्यागकर्नृत्वे सतीति विशेषणानद्गीकारे तु तादश्रव्यास्या गृहस्यादिष्येयानाशसिद्धा ताद्यस्यागकर्नृत्यम्येवालाम इति द्यान्तामायः । यदि तु मक्तिमार्गीयारम्भद्यायां तत्यागकः र्नुत्यात् अपिषकप्रयायत्यादा सहदोषमंभवादा श्रवणादिष्रमिद्धार्यत्यागकर्नृवदित्यनुमातव्यम्, तदाप्यमहतम्, नारदप्वजन्मदृष्टान्तेन आद्ययोः माधारणन्यात्, तृतीयस्य तु 'गायन्विल्डॉ निचरेदसक्त' इति वान्येन स्वरूपामिद्धत्वात् । पूर्वोक्तद्शायां गृहत्यागकर्ता न नश्यति, प्रोक्तरम्भद्शायां त्यागकर्तृत्वान् , प्रजन्मीननाग्दयदिति अत्यनुमानेन निरम्तत्वाच । न चदमप्रयोजकम् । नारदप्रवजन्मकयामन्द्रभीयवाक्येम्बादशां नाशशिवासिद्धत्यादिति । भनेनेव हेतुना नाग्रानुमाने तु मिद्ध एउ एग्रान्तामार इति सुप्टूक्तं दशन्तसाप्यमावत

इति । किञ्च, अयं त्यागो हि भगवद्भमः । 'धर्मान्भागवतान् ब्रूते'ति निमेः प्रश्ने कविना'ये वै मगवता त्रोक्ता उपाया ह्यात्मलब्धये । अञ्चः पुंसामविदुषां विद्धि भागवतान् हि तान्' इति लक्षयित्वा'कायेन वाचे'त्यादिभिः कथ्यमानेषु 'गायन् विल्डो विचरेदसङ्ग' इत्यनेनासङ्ग-विचरणरूपस्य त्यागस्यापि बोधनात् । भगवद्धर्मस्यारम्भेषि न ध्वंस इत्यपि भगवतैवोक्तं 'न हाद्गोपक्रमे ध्वंसो मद्धर्मस्योद्धवाण्यपी'ति । तथा चातोपि न नाश इत्यर्थः । न चैवं सित श्रवणादिप्रसिद्धार्थं कृते त्यागे कथं ध्वंस इति शंज्यम् । तस्यां दशायामज्ञानात्तत्करणेन उपम्मत्वामावात् । 'ज्ञात्वारम्भ उपकम' इति कोशेन ज्ञात्वारम्भसैवोपकमत्वादिति । नतु मास्तु नाशस्त्रयापि देहरक्षणार्थ मिक्षादेरावश्यकत्वात् फलविलम्यसम्पादको वायः केन वा-र्येतेत्वत आहुः स्वास्थ्येत्यादि । त्यागिनः स्वास्थ्यस हेतुर्हि विगर्छमिन्नेषु चतुर्पु वर्णेषु भिक्षा तस्यास्त्यागात् । 'चीराणि कि पथि न सन्ति दिशन्ति भिक्षां नैवाद्विपाः परभृतः सितोप्य-शुष्यन्। रुद्धा गुहाः किमजितोवति नोपपन्नान् कस्माद्भजन्ति कवयो धनदुर्मदान्धान् दृत्युक्त-रीला लागात्। यद्वा, अत्र स्वास्थ्यहेतुपदं परिलागविशेषणम्, परिल्यागादिति ल्यव्होपे पत्रमी । तथा च स्वस्मिन् तिष्ठतीति स्वस्थः स्वरूपावस्थित इति यावत् । तस्य भावः स्वास्थ्यम्, तद्वेतुर्यः परित्यागस्तं प्राप्य जीवन्मुक्त एव जात इति । अस्पैतादशस्य वाषः केन सम्भवेत्, न केनापीत्यर्थः । नन्वेवमिवधाकामादीनां वाधकत्वामावेपिकालादिभिवाधः केन वार्येतेत्याकांक्षायां केमुतिकन्यायेनावाधमुपपादयन्ति हरित्यादि । हरिः स्मर्तुः सर्वाघदुःखहर्ता सोपि अत्रास्मिन् परिलागे बाधां कर्तुं न चाक्रोति। अस भगवद्भस खयमेवोक्तलात्, 'वक्ता कर्ता विना नान्यो ध्रमसान्युत ते भुवी'ति वाम्येन खयमेवाय-नाच । तथा सति अपरे कालादयः कुत्तो हेतोः कर्तु शक्तुयुः । ते हि मगवद्धीना इति न तत्कृतोपि वाधसम्भव इत्सर्थः । अत्र तर्कमाहुः अन्यथेत्यादि । अत्र पुपुपुरिति अत्यन्ता-पहुंचे लिङ्कक्तव्य इति वार्तिकालिट् । तथा च स्वधमीत्पादको रक्षकश्च भगवानेव यदि वाघां कुर्यात्, तदा मातरो जनियूत्र्यः वालान् स्रोत्पन्नान् यत्स्तन्येः पुण्णन्ति, तत्र पुपुपुः, ततथ तत्कृतं पोपणमत्यन्तापह्नतमेव स्यात्, तथा च भगवत्कृतो वाथस्वकादिषि धाधित पत्ता पत्ता पार्याप्य वार्याप्य वार्याप्य मोहनार्य नियुक्ता या माया सा तु स्वकार्य मोहं कुर्यादेव, इत्यर्थः । ननु भवत्वेवं, तथापि मोहनार्य नियुक्ता या माया सा तु स्वकार्य मोहं कुर्यादेव, 'ज्ञानिनामपि चेतांसि देवी भगवती हि सा, वलादाकृष्य मोहाय महामाया प्रयच्छती'नि नार्यां अवस्थि ज्ञानिनोपि तत्कृतमोहस्योक्तत्वादित्यत आहुः ज्ञानिनामित्यादि । याक्ये भगविद्ययतमस्य ज्ञानिनोपि तत्कृतमोहस्योक्तत्वादित्यतः आहुः ज्ञानिनामित्यादि । स्तानिनामपी'नि वास्यं ज्ञानिनामपि वास्यं उत्तरपदलोपी ममासः । तथा चानेन मार्कण्ड-स्वारायाचा व साम का मार्था हती मोह उक्ती, न तु भक्तानां, अतः मा भक्तं न मोहिय-प्यति । गीतायां 'देवी होपे'ति वातये भगवता तम्याः प्रपत्तितरणीयत्वकथनात्, उक्तिप-मक्तस च प्रपत्नते सन्देहाभावात्, अतो द्रापानं मोहनमिल्यः । न चेति कारणामार ज्ञानिनामिति पदस्य कथ बाक्यबोधकत्वमिति शंक्यम्, प्रक्षिमाञ्यायेषु 'यागद्रत्मक'ति न्यानन्यात्रातः १५० । स्रोके सर्वे विष्णुम्यं गिर्दृत्वाचार्यः श्रीधरेण च सर्वे विष्णुन्यमिति पदद्वयसेति कारणकान वेषि 'सर्व विष्णुमयं जग'दिति वाक्यप्रतीकताया अङ्गीकारेणात्रापि तथोक्ती दोषाभावा-दिति । चाचामतेप्येवम् । किञ्च, अयं मक्तः आत्मप्रदः आत्मानं भगवते प्रकर्षेण सर्वसाहित्येन समर्पितवान्, न तु खार्थमात्मानमपि स्थापितवान् । तथा प्रियश्रायं भग-वतः, 'यो मद्भक्तः स मे प्रियः' इति वाक्यात् । माया तु भगवतस्तद्भक्तेभ्यश्च जिहेति, 'विल्जमानया यस्य स्थातुमीक्षापथेमुया । विमोहिता विकत्थन्ते ममाहमिति दुर्धिय' इति द्वितीयस्कन्धवाक्यात् । उक्तमक्तस्य तु न दुर्धात्वम् , भगवति वद्धसौहृदत्वात् । नाप्यन्यत्रा-सक्तिः । अतः किमर्थं मोहयिष्यति । तथा चोक्तैहेंतुभिः सापि न भक्तं मोहयितुं शक्ति-सर्वः । एवमेतेन विचारणेनास्यामारम्भदशायामपि मक्तिमार्गीये त्यागे न पश्चात्तापादिदोष-सम्भावनेति सिद्धम् । तद्ददन्त उपसंहरन्ति तस्मादित्यादि । यस्मादन्ये त्यागप्रकाराः सदोपाः असम्भविनश्च, मुख्यस्त्वाज्ञां नापेक्षते । तादशमावष्टष्ठग्रत्वेन स्वामाविकत्वात् । अतोऽयमेवाज्ञाविषयो भवितुमईति, तस्मात् उक्तप्रकारेण भगवतोद्धवं प्रसाज्ञसेन प्रका-रेण मक्तिमार्गीयः परित्यागो विधीयताम्, मक्तैः कर्तव्यः । अन्यथा उक्ताधिकारा-मावेषि त्यागकरणे अधिकारसद्भावेषि तदकरणे च स्वार्थात् खरा यः अर्थः प्रयोजनं विरहानुभवो मगवस्रसादश्च तस्माद्भ<u>द्</u>यते, च्युतो भवतीत्पर्थः । अत्र स्वस्य निश्चय-माहुः इति मे निश्चिता मतिरिति । एवंप्रकारिका निश्चयवती मम बुद्धिरित्यर्थः । श्रीमदुद्भवकर्तृकश्च परित्याग एवंरूपस्तृतीयस्कन्धे चतुर्थाध्याये 'इहागतोहं विरहातुरात्में'-ति 'सोहं तद्दीनाह्वाद्वियोगार्तियुतः प्रभो'रित्येताभ्यां चोधितः । तृतीयस्य चतुर्थे पादे 'वहिस्त्भयथापि स्मृतेराचाराचे'त्यधिकरणे विचारितश्च । तत्र हि प्रचुरमगवद्भावमात्रवतः साक्षात्स्वरूपमोगवतो वा गृहत्यागः कर्तःयो न वेति संशये फलस्य सिद्धत्वान्नाद्यस कर्तव्यः । 'मद्वार्तायातयामानां न बन्धाय गृहा मता' इति वाक्यात् गृहाणां बन्धकत्वा-भावेन दितीयस्यापि न कर्तव्य इति प्राप्ते आह 'यहि रित्यादि । उक्तपूर्वपक्षनिरासाय तुशन्दः । भावमात्रे साक्षाद्भगवत्सम्बन्धे चेत्युमययापि चहिः गृहाद्वहिर्गमनम् गृहत्याग इति यावत् । स आवश्यकः । तत्र प्रमाणमाहं 'स्मृतेराचाराचे ति । 'त्वं तु सर्वं परित्यज्य स्रेहं खजनवन्धुषु । मय्यावेश्य मनः सम्यक् समहक् विचरस्व गा'मित्यादि स्पृतिर्भगव<sub>ै</sub> द्वावयतम्तरमञ्जविशिष्टस्यापि यहिर्गमनमाह । तदाचारोपि तथैव श्रूयते, अतस्तथेति निष्कर्प उक्तः । अयं च लागो नाश्रमधर्मरूपः, तस पूर्व 'उर्ध्यरेतःसु च शब्दे ही'लत्र विचारि-तलात्। न नेवमसास्मिनस्य उक्तत्वे विचारितत्वेनेति कृतो नोक्तमिति शङ्गम्। प्रकारम्यानुदेवेन तथात्वामायात् । शुक्रमंवर्तादिकर्नुकम्य ज्ञानमार्गीयस्यावैषसञ्चासस्यापि तथालाचेनि ॥ १७-२१ ॥

> एवं सागप्रकारं तन्त्रतीव्यताप्रकारं च निरूप्योपसंहरन्ति इति कृष्णश्रसावेनेति । इति कृष्णप्रसादेन घरहभेन विनिश्चितम् । सन्यासवरणं सक्तावन्यधा पतिनो भवेत् ॥ २२ ॥

एवं सर्वे प्राञ्च आहुः । मम त्वन्यत् प्रतिभाति, उपक्रमे परित्यागो विचार्यत इति कथनात्, उक्तश्लोके च परित्यागो विधीयतामिति कथनाच तत्रैवोपसंहारप्रत्यभिज्ञानात्, इति कृष्णप्रसादेनेति श्लोकस्तु तत्रैव विशेषान्तरस्य योधनाय । तथा हि । आचा-र्याणां पुरःस्कृतिकविचारेण देहदेशपरित्यागविषयकमगवदाज्ञाद्वयाकरणाभिमानजनितखेदे सति यदा लोकपरित्यागविषयिणी तृतीयाज्ञा जाता, तदा तद्वाक्यार्थविचारेऽनेन प्रकारेण कृते भगवान् विशेषतः प्रसन्नो भूत्वा तस्य संन्यासरूपतामाचार्याणां मनिस स्फोरितवान्, तदेतदस्मिन् श्लोके चोधयन्ति इति कृष्णप्रसादेनेति। इति एवं पूर्वोक्तप्रकारेण परित्यांगे विचारिते सति यः कृष्णप्रसादः पूर्वस्मादतिरिक्तः तेन कृत्वा वहभेन भगवित्रयेण मया अक्ती भक्तिमार्गे संन्यासबरणं उद्भवत् संन्यासाङ्गी-करणं चिनिश्चितं विशेपतो निश्चितम्। अन्यथा एवमाज्ञाऽमावे तत्करणे पतितो मवेत् । मक्तिमार्गीयधर्माणां संन्यासधर्माणां चेतरेतरविरुद्धत्वात् मक्तिमार्गतश्च्युतो भवेदिन लर्थः । विशेषनिश्चयस्तु, 'आहितांभस्तु संन्यासो वैराग्यादुत्तरायुपि । यावजीवश्चतेस्तत्र न विरोधः कथज्ञन । यजमानोऽग्निवचनाज्ञरामर्याग्निहोमता । आत्मयागविधानाच द्रव्य-यागविनिन्दनात् । श्रेयानित्यादिवचनादपुनर्भाववाक्यतः । न्यासो विधेयस्तत्रादौ प्रातर्हुत्वा यथाविधि । भार्यानुज्ञा तु नापेक्ष्या देवादारादिवाक्यतः । त्वं ब्रह्मेति च नापेक्ष्य पुत्राणां लोकिकत्वतः । आगृपचयनं कृत्वा जीवश्राद्धविधानतः । आग्युदैवप्रकारेण श्राद्धान्यप्ट समाचरेत् । वर्गत्रयं प्रसिद्धं हि तत आत्मत्रयं मतम् । देहेन्द्रियप्राणदेवाः पश्चमे देवता मताः । शिरःपाण्याद्यङ्गदेवा यन्तुदेवास्त्यगादिकाः । गोलाधिष्ठानदेवाश्च चक्षुराद्यास्ततः परम् । त्रिधाहह्नतिदेवाध्य रुद्रः सद्वर्षणः शिवः । सप्तमे गुणदेवास्तु ब्रह्माद्या अप्टमे मताः । ततो दण्डत्रयं शिक्यं पवित्रं जलभाजनम् । पात्रं चिति समादाय तथा कार्षटिकाकृति'मित्यादिषु श्लोकेषु वर्तते । सर्वो यन्य उत्सन्नः, पूर्णो न उन्यत इत्यत एते श्लोका न विद्रियन्ते । अतस्तदुत्तम्रकारस्तत्तन्छाखीयसंन्यासपद्धतिभ्योवगन्तव्यः । मगवता संन्यासम्य स्फोरणादेवाचार्यसिद्धण्डसंन्यास एव कृतः । मार्यादिभराज्ञायाः अदाने स्वपण-शालाज्वालनं प्रदर्भ तैर्निर्गच्छत शीघ्रं निर्गच्छतेत्युक्ते करककोपीने गृहीत्या निर्गताः । ततो-ऽपिरिष शान्तः । ततो यथाविधि संन्यासं गृहीत्या अरेलग्रामात् कार्यामागताः । मासमातं भानशनं कृतम्, दिनाष्टकं च मोनन्नतम्, तेन पूर्वाज्ञाद्भयसदेशदेहत्यामी पाक्षिकदोषप-रिहारेण फ़ुती । तत आपादशुरुद्धितीयायां सिद्धि गता इति प्राचां वास्यादवगम्यते ।

कमोपसंहतिगतश्रुतिस्त्रगं यदहोधितं भगवता निजभृत्यमुख्ये । यचेतरचदनुगृत्य च वानयजातं संन्यामनिर्णयमयं व्यष्ट्रणोत्तदीयः ॥ १ ॥ एनि श्रीपीताम्परात्मजश्रीपुरुपोत्तमविरचितं विवर्णं सम्पूर्णम् ॥

१ मारायमन्द्रमधित इसिष्टं सीदमभागनत एकतस्य न् तनपुनादे ।

#### श्रीकृष्णाय नमः।

### श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः।

## श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

# श्रीविद्वलेशात्मजश्रीवस्रभक्तविवृतिसमेतः ।

विचारितपरित्यागाः पश्चात्तापनिवृत्तये ।
प्रसीदन्तु सदा मह्ममङ्गीकृतिपतृत्वकाः ॥ १ ॥
पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थे परित्यागो विचार्यते ।
स मार्गद्वितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः ॥ १ ॥

मक्तानां खिहताज्ञानेपि भगवां स्तेपां हितमेव सम्पादयतीति वस्तुश्चितिः । अतः साधनदशायां भक्तेन चिकीपितेपि परित्यागे तस्य पतनमाश्च्य तत्र विधातं करोति । ततो मक्तस्य तत्स्वरूपाज्ञानात् पश्चात् सेवानवसरे भावनादशायां तापो भवति, मया चिकीपितेपि महाफले परित्यागे भगवानविधातं करोति, अतो मिय न कृपेति मम फल्रमुखाधिकाराभावात् सर्वमेव व्यर्थमित्येवंद्रपः । तिश्चष्ट्रच्यर्थे परित्यागः केन कर्तव्यः, कदा कर्तव्यः, किं वा तस्य खरूपित्येव चिचार्यते, खमनस्येव युक्तिमः परिशील्यते, तत्स्वरूपं पश्चातक्षाय वोध्यते, न तु कर्तव्यत्वेनोपदिश्यते । साधनदशायां निपेषस्य फल्रदशायां च खक्कृत्य-साध्यत्वस्य वृद्धमाणत्वादित्यर्थः । भक्तिमार्गियेण फल्रानुभवकाले कृतो देहेन्द्रियादिपु स्वीयत्वत्यागोधिकारिभेदेन पूर्वसिद्धतत्त्यागो वा परित्याग इति कर्तृकालखरूपाणां त्रयाणा-मृत्तरं भविष्यति, तञ्ज्ञाने मम साधनदशापत्रत्वाद्मग्वांसादिषातं कृपयेव करोतीति स्वस्मित् कृपाज्ञानेन पश्चात्तापनिवृत्तिभित्रिष्यतीति भावः । युक्तिभः स्वमार्गीयनिर्धारार्थं सामान्यतः सर्वनिर्णयमाहुः स इति । फल्रद्भपनस्यनुभावार्थं च मार्गद्वये चिश्चेपतः प्रोक्त इत्यर्थः । यधि कर्ममार्गियाश्चमधमत्वेनोक्तः, तथापि यावजीववान्यस्यापि विद्यमानत्वात् विशेषतो नोक्त इत्यर्थः ॥ १ ॥

कर्तव्यतायोधकपाक्येन पाक्षिककर्तव्यत्यमाश्रङ्ग तद्पि निराकुर्वन्ति कर्मेति । कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कलिकालनः । अत आदी भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादिचारणा ॥ २ ॥

यावजीववाक्येन प्रस्रवायश्रवणात् पाक्षिकोपि दोषः परिहरणीय इति न्यायेन न कर्तव्य इति भावः । वानयद्वयस्य रागारागभेदेन व्यवस्थायामपि कलौ तु 'अग्निहोत्रं गवा-लम्भ'मित्यादिवाक्यैः प्रत्यक्षत एव निषेधादेशादीनां दुष्टत्वाच न कर्तव्य एवेत्याहुः सुतरा-मिति । स्वस्य भक्तिमार्गविचारकत्वातन्मार्गीयकर्तव्यतामेव विचारे हेतुत्वेनाहुः अत इति ।

तत्रापि साधनदशायां निषधमाहुः अवणादीति ।

अवणादिप्रसिद्ध्यर्थे कर्तव्यक्षेत् स नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात्॥ ३॥ अभिमानान्नियोगाच तद्वमैश्च विरोधतः। गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि॥४॥ अग्रेपि ताद्दशैरेव सङ्गी भवति नान्यथा। स्वयं च विषयाक्रान्तः पापण्डी स्यासु कालतः॥ ५॥ विषयाकान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः। अतोऽत्र साधने भक्तो नैव खागः सुखावहः॥ ६॥

एतेषां साधनहृपाणां प्रकर्षेण गेहीयानामनुकूठत्वेषि कदाचित् खासिकसम्पादनेन प्रति-यन्यकानामसंसर्गेण सिद्धार्थं कर्तव्य इति चेत् ? स परिलागोस्मामिनेप्यते, इष्टफलासाधक-लादिसर्थः । प्रतिकूठे तु साग उचित एवेति भावः । तद्विश्दयन्ति सहायेति । अवण सहायभूतो यस्ताद्यानां सङ्गस्तत्साच्यत्वात् अवणादीनामिति शेपः। एकाकिनस्तदसम्भवात् प्रन्यावलोकनादिना स्वत एव शक्तितात्पर्यनिर्धारसम्भवे दोपान्तरमाहुः साधनानामिति । पु-स्तकादीनामित्यर्थः। तावत्स्थापनेपि परित्यागो न सिद्ध इति भावः। अत एव 'ग्रन्थान् नेवाम्यसेत् वहु'निति वाक्यम्।यत्किधिद्गन्धाभ्यासस्तु पुस्तक विवापि भवतीति बहुनित्युक्तम्। एवं स्वरू-पासाधकं दोपद्वयमुक्तमित्यनयोः समुज्ञयेनैकरूपत्वचोधनार्थं चकारः। फुलासाधकं दोपद्वयमाहुः अभिमानादिति। भूयोभ्यासेन प्रतिभोत्पत्तौ पुस्तकादिरूपसाधनत्यागेपि अन्तःकरणाशुद्धा थहं ज्ञानीत्यभिमानो भवेत्। ततो मुख्यफलासिद्धिः। तीर्यादिभिरन्तः करणशुद्धाविभमानाभावे दोपान्तरमाहुः नियोगादिति। नियोगो विधिस्तस्माद्धेतोरित्यर्थः। मुख्यफलस्य निध्यस्पृष्टत्वा-दिहितस्वन कृतेन त्यागेन न तिसद्धिति भावः । एवं फलासाधकं दोपद्वयमुक्तमिति चकारः । मुख्यदोषमाहुः तद्भमेरिति । तस्य भगवतो भजनकर्मणो धर्मस्तनुवित्तजसेवारूपैविरोधात् । सागे सित तादशसेवाऽसम्मवादित्यर्थः । तथा च फल्रूपाया मानसाः पूर्वोक्तदोपरिमिद्धिः। ततुवित्तजायाश्च साम इत्युभयश्रंश इति भावः । नन्येयं सति सेवाश्रवणादिसाधकस्थापनेन भार्यादेरनुकूललेपि स्वासित्तसम्पादनरूपपाक्षिकदोपसद्भानेन वाधकत्वात् पाक्षिकोपि दोषः परिहरणीय इति न्यायेन त्यागः कर्तव्य इत्याशङ्क्य निषधन्ति गृहादेरिति । भायदिरित्ययः । साधनार्थमिति । अन्यत्रानासक्त्या सवाश्रवणादिसम्पादनार्थमित्यर्थः । ताह्यारिति । रागिभिः खस्मिन्नासक्तिसम्पादकैरित्यर्थः । नान्यधेनि । अतिविरक्तेरित्यर्थः । तादशैरुच्यृङ्गलैः सेवाश्रवणादिकमपि न सिध्येदिति भावः। नतु ते कीदशा अपि भवन्तु, खस्य किं दूपणिस्तत आहुः स्वयं चेति । ते विषयाकान्तास्तत्सङ्गात् स्वयं च तदीयेविषये रूपादिभिराकान्तो छ<sup>न्दाः</sup> सन् पाराण्डी वेदविरुद्धविषयभोगकर्ता मवेदित्यर्थः । ननु दृढचित्तः कयमेवं मवेदित्यत आहुः कालत इति। कठिकालसादार्ब्यसम्पादकत्वादिति भावः। साधनदशायां कालस प्रवलता-न्निश्चितमेव स्यादिति पक्षान्तरनिरासकस्तुशब्दः । भार्यादिसहभावे विषयाकमणेषि पाखण्डित तु न भवेदिति भावः। ननु निषिद्धविषयाक्रमणे भवतु नाम वेदमार्गविरोधः, स्वमार्गीयफ्टस्य तु निध्युस्पृष्टत्वात् तत्र किं वाधकमित्याशङ्का स्वमार्गविरोधमप्याहुः विषयेति । स्वकीयैरनिषि-द्वैर्विपयेरन्तः करणमेवाकान्तं भवति । तदपि देहेन्द्रियप्राणानामनाकान्तत्वात् तैः सेवाश्रवणादि-करण निवर्तेत्। तदा नित्यभगवदावेशो भवेत् । परकीयैनिपिद्धेस्तु दुर्छभत्वेन निरन्तरभावनया दृदेर्दुरदृष्ट्यनकः प्राप्तिलोम्येन देहपर्यन्तमाकान्त भवति । तथा च देहपदेनेन्द्रियप्राणान्तः करणानामाकमण केमुखेन स्चितम्। तादशानां सर्वस्यापि सङ्घातस्य विषयाकान्तत्वेन सेवाद-सम्मयात् तैर्विप यान्तीति व्युत्पत्या निषयेर्मृत्युद्धपं दुःरामेव भवेत् , न तु दुःखहर्तुरावेशेना-मृतरूपभगवदानन्द इति मानः । सर्वदेति । एवमपि गुणगानादिना तत्काले कदाचिद्गग-वदावेशो मोदिप, न तु सर्वदा । तादशस्तु कादाचित्कत्वेनागन्तुकत्वादसमर्थ इति भावः ! उपसंहरन्ति अतोञ्चेति । अतो भगवद्नावेशादेव हेतोरच मार्गे साधनभक्तिसिद्धार्थ परिलागो न भगवदानन्दप्रापकः, किन्तु मृत्युरूपदु सप्रापक इलर्थः ॥ ३-६ ॥

दितीयदलानुभवाय फलानुभवकाले त्यागाभ्यनुज्ञामाहुः चिरहेति ।

विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते ।
स्वीयवन्यनिवृत्त्यर्थं वेपः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥
कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत् ।
भावो भावन्या सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥
विकल्लं तथास्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि ।
ज्ञानं गुणाश्च तस्येवं वर्तमानस्य घाषकाः ॥ ९ ॥
सस्यरोके स्थितिज्ञानात् संन्यासेन विशेषितात् ।
भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥
तादशाः मस्यरोकादो तिष्ठन्त्येव म मंद्रायः ।
यित्थेत्मकदः स्वात्मा चित्रवत्प्रविशेषदि ॥ ११ ॥
तदेव मकलो यन्यो नाद्यमित न चान्यथा ।
गुणास्तु मद्गराहित्याज्ञीवनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥
भगवान् पल्यत्यत्याद्यात्र माधक इत्यते ।
भगवान् पल्यत्यत्याद्यात्र माधक इत्यते ।
भगवान् पल्यत्यत्याद्यात्र माधक इत्यते ॥ १३ ॥
दृष्टमोयं परित्यागः प्रमणा सिष्यति नान्यथा ॥ १३ ॥
दृष्टमोयं परित्यागः प्रमणा सिष्यति नान्यथा ॥ १३ ॥

पूर्वसंयोगव्यावृत्त्यर्थं तुशब्दः । सुप्तप्रबुद्धन्यायेन । तदनन्तरं जातस्तु संयोगो विर-हामित्र एव, तदर्थ परितस्त्यांगो देहेन्द्रियादीनामप्यननुसन्धानहूपः। प्रकर्षण गुरूपदेश-भार्याभ्यनुज्ञादिव्यतिरेकेणैव फलसायकत्वेन शस्यते । तहि वेपोपि तथा न स्यादित्यतस्त-स्रयोजनमाहुः स्त्रीयति । वृहिस्तथावेषाभावे स्वीयानां भार्यादीनाम्न्तःकरणवन्धो वासनारूप एतस्मिस्तिष्ठेदेव, वेषे तु कृते अयमस्मदुपयोगान्हे इति ज्ञानेन स्वीयानां नासना एतस्मानिवर्तेतिति तदर्थं स त्रिदण्डिवेपोत्र मार्गे शस्यते इति पूर्वेणान्वयः । न चान्यथेति । फठार्थं चकारात् साधनसिद्धार्थं च नेत्यर्थः । ननु गुरूपदेशाभावे 'यस्ति-च्छया कृतः पुन्भि'रिति वाक्याद्धर्माभासत्वेनाधर्मवत्वमेतस्य स्यादित्यत आहुः कौण्डिन्य इति । कुण्डिने भवा कौण्डिनी, आद्यमहिषी । तस्यधानत्वात् तस्या एव सर्वत्राविष्टत्वात् सर्वा एव महिष्यः कौण्डिन्यः । तथा च कौण्डिन्यो गोपिकाश्चेति वाचिककायिकतिरोधान-इयजनितद्विधिवरहानुभवविशिष्टं गुरुद्वयमित्यर्थः । तथा च तयोनियामकत्वान स्वच्छाकृति-रूपो दोयः । ननु तत्कृतोपदेशासम्भवात् कथं गुरुत्वमत् आहुः साधनं चेति । तत् एत-इये निरन्तरभावनया सिद्धं स्थायिभावरतिरूपं क्रमेण तिरोधानद्वये वचनैः स्वरूपेणोत्कटं सत् साघनम् । चकारात् फलमपि तत्र सिद्धो विरहानुभव एव । तथा च साक्षादुपदेशा-भावेषि साधनफलबोचकत्वात् गुरुत्वमिति भावः । नन्वेवं साधनसाध्यत्वे 'नायमात्मे'ति नाक्यविरोध इत्यत आहुः भाव इति । भावन्या चर्वणया सिद्धं स्थायिभावरतिरूपं विरहातु-भवस्य साधनं वरणादन्यस्त्रवचनादिरूपं नेष्यते, किन्त्वदं सर्वं वरणान्तःपात्यवेति न पूर्वोत्त-धाक्यविरोधः। ननु विरहे विकल्लास्वास्थ्याभ्यां दुःखानुमानात् कथं फलत्वम् ? आनन्दस्यैव भलतादित्यत आहुः विकलत्विमिति । एतद्द्वयमन्तः श्वितस्य विरहात्मकस्यानन्दरूपस गगवत एव प्रकृतिः खभावो धर्म इति यावत् । न त्वानन्दतिरोभावेन दुःखरूपायाः प्रकृतेर्धर्म इल्थिः। ताद्ये दुःखध्मत्वं नोचितमिति हिशन्दः। एवं सर्वदा द्वितीयदलानुमवे प्वदला-ननुभवात् पूर्णरसानुभवो न भवेदतः पूर्वदलानुभवमाहुः ज्ञानमिति । ज्ञानं तहुद्धा भगवान् कृष्णः प्रियायाः प्रेमवन्धनं मित्यत्रोक्तं प्रेमवन्धनदर्शनम्, गुणा ऐश्वर्यादयश्च क्रमण तस्येवं वर्तमानस्य गुरुद्वयस्य वाचकाः, पूर्वानुभवं वाधित्वा पुनः संयोगरसानुभावका इत्यघः। तत्र प्रकारमाहुः सत्येति । ज्ञानात् तत्त्वींकात् सत्यसाक्षरम्खणः श्रीवत्ससं रुक्ष्म्याश्र होके विशाले स्थाने वक्षांस स्थितिः 'आश्चिष्य वाहुना राज'नित्यत्रोक्ता भवति । नन्येवं प्रकारं ज्ञानं तु पूर्वमृष्यासीदतः कथं पूर्वं तिरोभावसम्पादनमत आहुः संन्यासेनेति । सम्यक् न्यासेन विरहे देहेन्द्रियाद्यननुसन्धानेन विश्विति प्रेमयन्थनज्ञानं शातमित्यधेः। निसज्ञानवत्येपि रसमार्गस्यस्य मगवतो रसमर्यादयेव ज्ञानोद्दोष इति सिद्धान्तात् । नन्वेतादशज्ञानस्य सत्यहोकस्थितिरूपस्य फलस्य चाद्यमहिण्यामेवोक्तत्वात् कयं सर्वासां गुरुलिम्सत आहुः आवनेति । पूर्वेक्ति भावसायकभावनारूपं साधनं तथा आद्यमहिपी सहरां यत्र मक्तेषु भवेत् फलं चकारात् तत्साधनं मात्रश्च तथा पूर्वसदशं विरहातुः

भवरूपं यत्र भक्तेषु भवेत् तादृशा भक्ताः महिपीरूपाः सत्यत्नोके आदिपदेन 'तासु-त्याप्य चतुर्भुज' इसत्रोक्तोत्यापनकेशसमूहनवक्रमार्जनादिना भुजादिषु च तिष्ठनसेव, ताव-त्सिद्धौ तावद्पि युक्तमेवेलेवकारः । तत्रै वायान्यासामपी लतिदेशादत्र संशयो न कार्य इ्लाहुः न संदाय इति । नतु पूर्वमिप संयोगस्य विद्यमानत्वात् कथं विरहानन्तरं जात-सेव फलत्वमत आहुः चिहिरिति । स्वस्य मक्तस्यात्मा भगवान् वाचिकतिरोधानछीलया यहिः प्रकटो भक्तखरूपाद्वहिर्भृतो भिन्नश्चेत् सन् पुनर्भक्तस्वरूपे प्रविशेत्, सत्यलोकादौ तत्थापनेन तट्यसङ्गेषु संयुज्य स्थितो भवेत्, तदैव सकलो देहेन्द्रियादिषु वासनारूप आध्यात्मिकोपि वन्धो नाशमेति, नान्यधा तिरोभावातिरिक्तप्रकारेण न भवतीत्पर्धः । विर हेतितापेन देहेन्द्रियाननुसन्धाने सर्वाशेन तद्वासनानिष्टतिः, तदनन्तरं संयोगेप्याध्यात्मिका-विद्याया निवृत्तत्वादेहेन्द्रियादिकमातमा च भगवदीयत्वेनैव प्रियो भवति, भगवानिप भगवत्वे-नेवेति मुख्यो निरोधो सिद्धो भवतीति पूर्वसंयोगेप्याध्यात्मिकवन्थस्य विद्यमानत्वान्न तस्य फलत्वम् , किन्त्वसैव निरोधसैव फलत्वादिति भावः। तत्र दृष्टान्तः चिह्नवदिति। यथा विह्न-मंथनेन काष्टाद्वहिर्म्तः सन् गुनः काष्टे यदा प्रविशति तदा काष्टांशं निवर्तयति तथेत्यर्थः। एवं वाचिकतिरोभावे वचसोत्कटेन मावेन विरहानुमवः, ज्ञानेन संयोगानुभवः पुनरेविभिति पौर्वापर्येण दलद्वयानुभव एव, नान्यावस्थेति प्रथमगुरो साधनं फलं चाभिहितम् । द्वितीयगुरी कायिकतिरोभावे खरूपेणोत्कटेन भावेन विरहानुभवः, गुणेः संयोगानुभवः, संयोगेपि न विरह्वाधः, विरहेपि न संयोगवाध इति सार्वदिकशवितरसानुभव इति । ततोपि विशिष्टं साधनं फलं चेत्यभिष्रेत्य पुनः पूर्वदलानुभवे साधन दलस्वरूपं चाहुः गुणास्तिवति । पूर्वं गुरौ ज्ञानं सर्वाशेन विरहं वाधित्वा संयोगानुभावकगुक्तम् , न तया गुणा अनेति तुशब्दः । किन्त्वेकांशेन विरह वाधित्वा संयोगानुभावका इति । मङ्गराहित्यादेहेन्द्रियादिभिर्यः सङ्गम्बद्राहित्यात्ततिरोभावादेतोः स्वयमव देहेन्द्रियादिरूपा मूला फलानुमवाय जीवनसम्पादनार्थं माधनरूपा भवन्ति । न तु सर्वथा निरह्वाधिका इलर्थः । निरहेणात्युपमर्दिना देहेन्द्रियादितिरोभावे भगवद्युणा एव तद्रूपा भूत्वा तत्र श्थिता इति चतु-र्याच्याये निरूपितम् । अतं एत पश्चमाध्यायेपि गुणरूपा एव ता इति निरूपितम् । तथा च सङ्गमेषि विरहे इवात्युरकटिदक्षासत्त्वेन न सर्वथा विरह्वाधः। अत एव सङ्गमेषि 'दिदक्षितदशी-भ्यगम'न्त्रिनि वात्र्यम् । विरहेप्यान्तररमणात्र सर्वथा संयोगदाधः। अत एव 'वर्णयन्त्योभिरेमिरे' 'रिमिन्हस्य तिवत्ताः'।'विद्योका अहनी निन्यु'रिसादिवाक्यानि।एवं श्ववित्तरसानुभवः सर्वदा, न रोकतरवायः। अत्र कदाचिद्दिक्षापृतिष्रलापादिमावा अपि जायन्ते । उद्भवोपदेशानन्तरभाने तु मर्दिव तयेति तम्यासन्तिकस्यम् । ननु तिरहमायस्य प्रयलसाहुणैर्वाधासम्मवेषि भगनान् म्बमङ्गेन तद्भावयाथकः स्वादित्याशक्षाहुः भगवानिति। भगवानुमयकलक्ष्य इति स्वरूपती नेकतरपाधक इच्यने,किन्तु वाक्यं स्वास्थ्यजनकं निरद्दमायनिवर्तकं 'स्यापरीक्षं भज्ता तितितिव'मिनादिरूपं पद्वि। तादशं वानवं तु एतामिनं वर्तन्यं न मन्तव्यं, 'खागतं व' इलादि-

T. .

वाक्यवत् । एतासां स्वरूपमात्रनिष्ठत्वाद्वाक्येः पूर्वभावोपमदों न भवतीर्त्यः । नतु दलयोरूभयोविरुद्धत्वादेकदैवोभयदलरूपो भगवान्मर्यादया विरुध्यत इत्यत बाहुः द्यास्तुरिति ।
भगवानेतासु द्यालुरतो दयया शयिलतपूर्णरसिद्समा मर्यादामप्यितिकस्य लीलां करोति ।
भगवानेतासु द्यालुरतो दयया शयिलतपूर्णरसिद्समा मर्यादामप्यितिकस्य लीलां करोति ।
अतो न विरुध्यते, विरोधविषयो न भवतीर्त्याः । नतु विरह्वभावात् पूर्वम'प्यात्मारामोप्यरीअतो न विरुध्यते, विरोधविषयो न भवतीर्त्याः । नतु विरह्वभावात् पूर्वम'प्यात्मारामोप्यरीअतो न विरुध्यते, विरोधविषयो न भवतीर्त्याः । नतु विरह्मायाद्वितरोभावरूपः परित्यागः कृतो न सम्पन्न
रम्यति अकारकमावस्य जातत्वात्तदेव देहेन्द्रियादितिरोभावरूपः परित्यागः कृतो न सम्पन्न
रम्यति अकारकमावस्य जातत्वात्तदेव देहेन्द्रियादितिरोभावरूपः परित्यागः कृतो न सम्पन्न
पस्य तादशः । तत्र हेतुः । प्रेम्णा भावनासिद्धेन रत्याख्येन सिध्यति, मान्यथा, प्रकारान्तरेण
पस्य तादशः । तत्र हेतुः । प्रेम्णा भावनासिद्धेन रत्याख्येन सिध्यति, मान्यथा, प्रकारान्तरेण
पस्य तादशः । तत्र हेतुः । प्रेम्णा भावनासिद्धेन रत्याख्येन सिध्यति । अतो दुर्लभत्वान्न वियोगात्
पूर्वं तिसिद्धिरित्यर्थः ॥ ७-१३३ ॥

ज्ञानमार्गीयं निरूपयन्ति ज्ञानमार्गे त्यिति ॥

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविधोपि विचारितः ॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिजेन्मश्रतेः परम्। ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५॥ ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५॥ जतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। जतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेचापि तस्माज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६॥ सुतरां कलिदोषाणां प्रचलत्वादिति स्थितिः ॥ १६%॥

भक्तिमार्गीयोस्मामिविचारितः, ज्ञानमार्गीयस्तु प्रमाणगम्यस्वात् तैर्विचारित एव । अस्माभिस्त्वन्द्यते, परप्रीतिविभेदज्ञापनाय तुश्रन्दः । विविदिपाविद्धन्नेदेन द्विविधोपि प्रमाणे-अस्माभिस्त्वन्द्यते, परप्रीतिविभेदज्ञापनाय तुश्रन्दः । विविदिपाविद्धन्नेदेन द्विविधोपि प्रमाणे-अस्माभिस्त्वन् । साधनमि विचारितिमित्याहुः ज्ञानमार्थीयेण 'यदहरेव विरजे'दिति प्रकारेण त्यागेन मवार्ध साधनत्वेन अतः । ज्ञानमार्गीयेण 'यदहरेव विरजे'दिति प्रकारेण त्यागेन मवार्ध साधनत्वेन उत्तरं मुख्यमं अवणं, तदिप विचारित 'मात्मा वारे द्रष्टव्य' आत्मापरोक्षस्त्रज्ञानार्थ साधनत्वेन उत्तरं मुख्यमं अवणं, तदिप विचारित 'मात्मा वारे द्रष्टव्य' आत्मापरोद्धित । प्रमत्र जन्मदातेरतेक-इति वाक्यादित्यर्थः । पूर्वस्मादेतस्य वेत्रक्षण्यमाहुः सिद्धिरिति । परमत्र जन्मदादिति जन्मिः सिद्धिर्भवति, तत्र तु न विरुच्यः, 'यहनां जन्मनामन्ते' इति वाक्यादिति जन्मिः सिद्धिर्भवति, तत्र तु न विरुच्यः, 'यहनां जन्मनामन्ते' इति वाक्यादिति अते। भावः । नन्वायुर्भागप्रकारेण कृते कर्ममार्गीयेपि संन्यासे तुरीयाश्रमे ज्ञानमिविद्वत्य । भावः । नन्वायुर्भागप्रकारेण कृते विति । ज्ञानमार्गे पद्याग्निप्तकारिवह्यस्य सिद्ध-कर्ममार्गीयज्ञानस्य कर्ममार्गीयज्ञानस्य । अवण्यस्य पद्याग्वत्यस्य । कर्ममार्गीयः स्वन्याद्याद्वाचित्तयुद्धम् । कर्ममार्गीयः । चस्त्वर्थे, पूर्वज्ञानय्यच्य्ये-गार्हस्य्ये यज्ञादयः कर्तव्या इति श्रवणाद्धितोर्मतं सम्मतमित्यर्थः । चस्त्वर्थे, पूर्वज्ञानय्यच्ये-गार्हस्य्ये यज्ञादयः कर्तव्या इति श्रवणाद्धितोर्मतं सम्मतमित्यर्थः । चस्त्वर्थे, पूर्वज्ञानय्यव्यये-गार्हस्यये यज्ञादयः कर्तव्या इति श्रवणाद्धितोर्मतं सम्मतमित्यर्थः । चस्त्वर्थे, पूर्वज्ञानय्यव्यये-गार्हस्यये यज्ञादयः कर्तव्या इति श्रवणाद्धितानां कर्तो देशदिदोपेणानिद्धत्वाचित्तयाः स्वयान्यत्यः । अतः साधनार्यान्यत्यः स्वत्याः स्वयानाः कर्ते इत्याक्षारक्यश्यात्वापयः सं कर्ममार्गीयः संन्यासे ज्ञानस्ययान्यायाः स्वयः । अतः साधनार्वान्यव्यव्यः स्वत्याः स्वयः । अतः साधनार्वान्यत्वस्य स्वयः । अतः साधनार्वान्यस्य स्वयः । अतः साधनार्यस्य स्वयः । विद्यार्वान्यस्य स्वयः । स्वयः साधनार्वे स्वयः स्वयः

भवेत् । नान्यथेति । ज्ञानभिक्तप्रकारकस्तु साधनानपेक्षत्वात्तथा न भवेदित्यर्थः । न केवलं पश्चात्तापमात्रं किन्तु दोपसम्बन्धोपि भवेदित्याहुः पापण्डित्वमिति । चित्त-चाञ्चल्याद्देदिकद्धकार्यकर्तृत्वमिप भवेत् । कदाचिद्दोपामावेपि पाक्षिकदोपसम्भावनाया विद्यमानत्वात् फलिसद्ध्यभावाच न कर्तव्य इति चकारः । पूर्वोक्तपश्चात्तापसमुचयार्थमिप-शब्दः । तस्माद्धेतोज्ञीने साधनापेक्षज्ञानसिद्ध्यर्थं न संन्यसेत् , संन्यासं न कुर्यादित्यर्थः । नतु कालदोषा इव कर्मापि प्रमाणसिद्धमतः कालेन कथं कर्मवाध इत्यत आहुः सुत्ररामिति । किलदोपाणां सुतरां कर्मपेक्षयापि प्रवलत्वात् । काले कर्मविधाने कर्मणः कालाधीनत्वात् कालस्य कर्मापेक्षया प्रवलत्वम् । 'रत्रम्यनुसारी'त्यारभ्य 'योगिनः प्रति स्मर्यते स्मार्ते चैतं इति स्त्रेण कर्मणि कालवाधस्य व्यवस्थापितत्वादिति स्थितिरित्युक्तम् ॥ १४–१६६ ॥

ननु तत्र तु ज्ञान एव कालानपेक्षोक्ता । अतः कर्मणीव भक्तावपि कालवाधः प्राप्त

इलाशङ्कय तत्समाधानमाहुः भक्तिमार्गेपीति ।

भक्तिमार्गेषि चेद्दोषस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७ ॥ अत्रारम्भे न नादाः स्याद् दृष्टान्तस्याप्यभावतः । स्वास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाद्यः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ हिरस्त्र न द्यक्तोति कर्तुं वाधां क्कतोऽपरे । अन्यथा मातरो वालाज्ञ स्तन्यैः पुपुपुः कचित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोह्यिष्यति । आत्मप्रदः प्रियश्चापि किमर्थं मोह्यिष्यति ॥ २० ॥ तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् । अन्यथा भ्रद्यते स्नार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥ अन्यथा भ्रद्यते स्नार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥

कि कार्यं, मिक्तमार्गणेव स्थेयं, तं मार्गं परिखज्य ज्ञानमार्गो वा आश्रणीय इसाश्वायां समाधानमुच्यते । व्यासस्य ज्ञानावतारत्वेन ज्ञानस्पत्वात्तन्मार्गसमाधानं व्यासेकक्तम् । परमाक्तमास्यत्वेन मिक्क्रिपत्वाद्धित्तमार्गसमाधानमस्मामिक्च्यते इस्थिः । तत्र
ज्ञानमार्गे फलद्शायानेत् वाधानाव उक्तः । अत्र तु साधनद्शायां फलद्शायां च तथेति
ततोषि विशिष्टयवोधनार्थं पूर्वं माधनद्शायां वाधाभावमाहुः अत्रेति । आरम्मे साधनः
दशायामित्यर्थः । वाथो हि स्वरूपतः फलतः साधनतथेति । तत्र प्रथम स्वरूपतस्तदमावमाहुः न नाद्याः स्यादिति । भगततः मर्यतः प्रयलस्य रक्षकत्वाज्ञ भनत्येवित सादिति
विधिन्तः । फलन्तन्वभावमाहुः दृष्टान्तस्येति । कालदृष्टो यः अन्तः फल तम्मामानात् ।
स्यदृष्टेमः हि फल वालेन नाद्यते, इदं तु फलं कालातीतम्, अतः कथ फलनाशद्भारः
श्रवणादिमाधननाशः चालेन कर्नु शक्यत्ययः । माधनतस्तदमावमाहुः स्यास्थ्येति ।
काण्यत्तनाग्रस्य विविधनत्यान् स्य कालस्तत्ययः । विषयोपाधिकमेत्र श्रवणादिक नाशनश्च मा कालस्य भवति । तादशनाग्रस्य देतुर्विपयदिः। विषयोपाधिकमेत्र श्रवणादिक नाश-

प्रतियोगि मवति, न तु भगवदीयम्, स्वास्थ्यस्य नाशस्य हेतोविषयादेः परित्यागात् स्थितस्य च मगवति समर्पणादित्यर्थः । भगवदीयो विषयस्तु स्थितोपि कालेन नाशियतुमशक्य इति साधनतोपि नाशाभाव उक्तः । अतः प्रकारत्रयसाप्यभावादस्य साधनमूतश्रवणादेः कालकृतो वायः केन प्रकारेण सम्भवेदित्यर्थः । फलस्य तु वायः सम्भावयितुमपि न शक्य इति तत्र कैमुत्यमाहुः हरिरत्रेति । दुःखहुर्तृत्वेन सर्वात्मना विरहं वाधितुमुचितोपि तद्भा-व्यापि भगवद्रपत्वेन प्रवल्वातद्वाधां कर्तुं न शक्तोतीत्युक्तम् । अपरे कालादयः कुर्तो हेतोः करिष्यन्ति, एकांशेनापि वाधहेतुभूतयोज्ञीनगुणयोरपि कालाद्यतीतत्वात् कुतो हेतोरि-स्युक्तम् । भगवान् संयोगं पुनरनुभावियतुं तं भावमकांशेन ज्ञानगुणाभ्यां वाधयिति, सर्वा-शेन तु पाधनेऽशकः। कालादयस्तु वाघहेतोः संयोगरूपफलस्य ज्ञानगुणरूपस्य साधनस्य च स्तागम्यत्वात् कृतो हेतोरेकांशेनापि वाधितुं शक्तुवन्तीत्पर्धः । एवं भगवतोऽशक्तो स्वरूपमेव हेतुरिति दृष्टान्तेन बोधयन्ति अन्यथेति । भगवतो वाधकत्वे मातरो न पुपुपुरित्यपि स्यात् । तथा च यथा मातृस्वरूपसेव तथात्वान्मातरो बाह्यन् स्तैनन पुषुपुरित्यसम्भावितम्, तथा भगवत्स्वरूपस्यैव तथात्वाद्भगवता सर्वाशेन भाववाधनमध्यसम्भावितमिति विम्य-प्रतिबिम्बभावसिद्धा दृशन्तारुद्धारसिद्धिः । नतु 'तिर्हि भवतीनां वियोगो मे न ही'त्यादीना क्यं विरहाभाववोधनित्यत आहुः ज्ञानिनामपीति। ज्ञानिनां ज्ञानिमश्रमितिमार्गीयाणामपि सम्यन्धिना तादश्वाक्येन भक्तं ज्ञानांशरहितं शुद्धभक्तं न मोहियप्यति, पूर्वसिद्धविरहानुभव-रहितं न करिष्यति । ज्ञानिभश्रमिकमार्गीयाणामेव तादृशैर्यास्यैर्विरहृवाधी मवति । एतामां तैर्वाक्यैः प्रत्युत स भाव उत्कटो जातः । एतच विवृतं तयैव । मनु ज्ञानिन इव भक्तमपि कुतो न मोहयति, अशक्तावपि तुल्यवठत्वादधिकप्रयासेन तत्सम्भवादित्याशङ्कर तत्र प्रयोजनामावं हेतु-लेनाहुः आत्मप्रद् इति। ज्ञानमिश्राणां विरहे विश्रयोगरसात्मकस्य स्वरूपस्य न शाकट्यम्, अत आत्मनः स्वरूपमूत्सानन्दस्य दानार्थं पूर्वभावं वाघयति । सुखदातृत्वनैय च प्रियः, अतो दुःखायाघे प्रियोपिन साद्, अतः पूर्व वाध्यतीत्मात्मदाने प्रीतिरूपप्रयोजनद्वयं मगव-न्निष्ठं भक्तिष्ठं च निरूपितम् । एतासां तु विष्रयोगरसात्मकस्वरूपानुभवाद्विरहेपि भगवान् आत्मप्रदः । निरुपाधिकप्रीतिविषयत्वात्ताद्शद्वः खेपि प्रियः । अतः प्रयोजनद्वयस्य तदापि सिद्धत्वात् किमर्थं कसी प्रयोजनाय मोहियप्यतीलर्थः । तत्र 'नीलाम्बुद्श्यामो हृदयाद-पसरित त्यादिनोक्तोपि मावो जायते इति चुकारः । परं तस्य व्यमिचारिभावत्वात्र स्थापि-मावरूपप्रीतेहीनिः । तादशस्यरूपदानेषि प्रीतिस्चनायापिशुन्दः । एवं गुरुद्वये सिद्धं सर्व निरूपितम् । तत्राधुनिकस्य यावत्कर्तव्यं तदाहुः तस्मादिति । यतो मक्तिमार्गीयस्य न वायम्बस्माद्भेतोरुक्तेन गुरुद्वये सिद्धेन प्रकारेण परित्यागो विधीयतामित्यम्यनुज्ञा । गुरी दछ-इयमुक्तम् । तंत्रेकदलार्थं तलम्पादकः परिसाग आधुनिकेनापि कर्नव्यः। अपरस्य तु दलस तम् सिद्धस्य नाधिकार इति तदाकाह्मयां वायकमाहुः अन्यथेति । परित्यागादन्यप्रकार-करणे इत्यर्थः । अपरद्ठेच्छायामपि स्वस्मिन् सिद्धाद्यीत् फटाइरयते, ततोप्यथः पतती- त्यर्थः । अयोग्यमिञ्छन् पुरुषः पतत्येवेत्यवधारणात् । एतस्य फलावान्तरविचारस्य प्रमाणाः गम्यत्वात् खस्यैवाऽस्यत्वेन मक्तिरूपस्य मतेः सम्मतिमाहुः इति मे निश्चिता मतिरिति। उपसंहरन्ति इति कृष्ण इति ।

### इति कृष्णप्रसादेन वहाभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥

कृष्णस प्रसादेन करणेन तसैव वलभेन कर्त्रा विनिश्चितं, भक्तौ फलरूपभक्तिसिङ्ग-र्थम् । संन्यासो त्रियते खीकियते अनेन करणेन तादशो विचारः संन्यासवरणम् । इति समाप्तमित्यर्थः । 'अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाद्विचारणे'त्यनेन भक्तिमार्गीयस्वैव तालर्य-विषयत्वेनोपकान्तत्वात्तेनेवोपसंहारः । खनिश्चितमिद्मेव । ज्ञानमार्गीयं तु प्रमाणैर्निश्चितमेव, स्वयमनूदितं परिमिति भावः । अन्यथाकरणे चाधकमाहुः अन्यथेति । स्वयं निश्चितात् फल-मार्गीयादनूदिताच ज्ञानमार्गीयादन्यथा साधनमार्गप्रकारेण कर्ममार्गप्रकारेण वा करणे तस्मात् साधनात् पतितो मवेत्, विरुद्धाचरणात् स्वयमेव पतितो भवेत्। नतु भगवांस्तत्पातक इति हेशे खामिनामग्रहणस्य हेतुत्वेनायुक्तत्वात् कर्मपदमित्यनेन वृत्रवाक्यविवरणे प्रभूक्ता भक्ति-मार्गमर्यादा स्चिता। खस्यैतन्निश्चयस्य सिद्धत्वेपि करणकर्तृकथनेनैवंविधनिश्चये कृष्णप्रसाद एव साधनम् , तिव्रयत्वमेव च स्वरूपयोग्यतासम्पादकमित्यनुग्रहेतरसाधनासाध्यत्वं स्चितम्। नन्वेवं सित् खस्य दासत्वमायाति, अत एव ग्रन्थान्तरेषि 'इति श्रीकृष्णदासस्ये'त्युक्तम्, अन्यत्र च 'वैश्वानराद्वाक्पते'रित्यनेनाधिदैविकास्यत्वं स्वयमेवोक्तम्, अतः कथं विरोधपरिहार इति चेदुच्यते । यथा भगवतो 'जीवय मृतिमव दास'मिलादिवाक्यैस्तथात्वमप्युच्यते, तत्र रसात्मकलसः प्रमाणसिद्धत्वाद्रससः च ताबद्विधत्वाद्धर्मिग्राहकमानेनोभयरूपत्वम्, न तु कस्यचिदारोपितत्वमिति निर्णयः, तथा प्रकृतेपि रसात्मकत्वेन दास्यरसानुभवार्थमाविर्भावा-त्तद्रससीव तथाविधत्वादुभयरूपत्वम् , न तु किञ्चिदारोपितम् ,अतो यथार्थवादित्वेनाप्तत्वात्तद्वा-क्यमिति तद्नुग्रहभाजनैरवगन्तव्यम्। एवमेवाप्रिकुमारचरणेप्विष भगवर्ष 'यायन्ती पदपद्मानी'त्यादिपूक्तं तद्दासीत्वमित्यादिकं यद्यद्रसानुभवे यद्यदुक्तं तत्तत्सर्वमनारोपि-तमेविति ज्ञेयम् । एतेन विरुद्धभाश्ययत्वकयनेन मक्तेम्यः स्वस्य भगवत्वमेव स्चिति भवति, मानुषभावस्त्रीकारादनविकारिणां परं न तथा प्रतीतिरिति विभावनीयम् । पूर्वप्रणि-पानादिकरणेपि 'न पारेपह'मिलादिवास्पैः भक्तप्रकारकं दास्यं न सम्पन्नम् , अत एवमाविर्मूप अन्यद्रयोक्तयकारेण स्वामिनीदास्यरसत्वमनुमृत्वानिनि मावः ॥ २२ ॥ स्तियपु कृपयोक्तस्य अन्यस्यास्य महात्मिः । वदनानलदास्रोक्ता व्याकृतिः पूर्णतामगात् ॥१॥

> इति श्रीविष्टरेकात्मजश्रीवस्त्रमञ्जूना संन्यामनिर्णयस्य विष्टृतिः सम्पूर्णा ॥

# संन्यासनिर्णयः।

# चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतिसमेतः।

निवन्धे 'त्रिदण्डं परिगृह्णीत सर्वशास्त्राविरोधि तत्' इत्सादिवचनैरुपेत्यात्र त्रिदण्ड-विषयकेष्टसाधनताभ्रमाद्रभसवशेन पुष्टिमार्गीयोपि तुरीवाश्रमत्वेन निदण्डं गृह्णन् पश्चात्ता-पमाप्नुयाद्, अतस्तदनुद्याय पुष्टिमार्गसन्यासस्य विचारमारभन्ते ।

पश्चासापनिवृत्त्यर्थे परित्यागो विचार्यते । स मार्गदितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः॥ १॥

क्रिकालजन्यदोपाकान्तत्वात् कर्ममार्गीयस्य विलम्बेन फ्लजनकत्वात् ज्ञानमार्गीयस्य च परिलागस्य सदोपत्वमुद्भाव्य पुष्टिमागीयपरिलागस्य किंत्रयोजनं, कोत्र गुरुः, किं वा सावनं, का च परित्यागिनो व्यवस्थितिरित्यादिविचारः कियते इत्यर्थः । तथा चैवं विचारेण परित्यागे निर्णीते सत्यन्यत्र प्रवृत्त्यनुद्यात् पश्चात्तापानुद्य इति मावः । स इति । यस्य विचारः कियते स परियागो अक्ती मक्तिमार्गे ज्ञाने ज्ञानमार्गे च कर्तव्यलेन श्रोक्त इसर्यः । विद्योपत इति । मार्गिद्धितयोक्ताविष् ज्ञानमार्गे विशेषत् उक्त इसर्थः । त्या च वेदस्पृतिपुराणितिहासेषु सर्वत्र प्रसिद्धत्वाद्विशेषेणोक्तः, भक्तिमार्गे तु भगवदनुप्र-हैकलभ्यभजनानन्दानुभवयोग्यतासम्पादकविरहानुभवार्थ भगवत्कृतवरणस्पस्तद्रसिकेप्वेव प्र-

सिद्धत्वादिशेषेण नोक्त इति भावः ॥ १॥ ननु मार्गद्वितयत्रोक्त एव विचार्यते, न तु कर्ममार्गीयः, तथा च तस्याविचारे को हेतुरित्यत आहुः ।

कर्ममार्गे न कर्नव्यः सुतरां कलिकालतः । अत आदी भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाविचारणा॥२॥

वस्तुतो ज्ञानमार्गेषिन कर्तत्र्य एव, अनन्तजन्मभिः मिद्धिसम्भवात्, परन्तु ज्ञानमार्गे दैवात् ज्ञानसिद्धौ पाक्षिम्यपि सिद्धिः, अतः कर्तत्र्योपि, कर्ममार्गे तु न कर्नव्य एवे-सारायेन सुतरामित्युक्तमिति बोध्यम् । तत्र देतुः कलिकालत इति । कर्ममार्गस देश-कालद्रव्यकतृमद्यदिसापेक्षत्वात् कलौ तु देशादीनामशुद्धत्वात् कर्ममार्गीययावत्यदार्थमिद्धिः काल्ययेपि वाधितत्यास्यः। तथा च कलिकाल्जन्यदोपाकान्तत्वनाकर्नत्र्यतातिद्वचारोपि न कियते इति भावः । अत इति । सत्वरामन्दिग्धफलजनको निर्देणिऽप्रश्यकतन्त्रस, अतो हेतोः ज्ञानमार्गीयपरित्यागनिचारात् प्रथमं मक्तिमार्गीयो निचार्यते इत्यर्थः ॥ २'॥

तत्र प्रथम परित्यागप्रयोजनं निचारयन्तः प्रयोजनानन्तरमाशृह्य दूषयन्ति ।

अवणादिप्रसिद्धार्थं कर्तव्यक्षेत् स नेष्यते ।
सहायसङ्गसाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥
अभिमानान्नियोगाच तद्धमें अ विरोधतः ।
गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४ ॥
अग्रेपि ताद्दशैरेव सङ्गो भवति नान्यथा ।
स्ययं च विषयाक्रान्तः पापण्डी स्यान्तु कालतः ॥ ५ ॥
विषयाक्रान्तदेहानां नावेदाः सर्वदा हरेः ।
अतोऽस्र साधने भक्तौ नैव त्यागः सुखावहः ॥ ६ ॥

प्रेमजनकश्रवणादीनां गाईस्थ्ये व्यासङ्गान्तरेण सम्यगसिद्धेः, प्रकर्षेण सिद्ध्यर्थे परित्यागः कर्तव्य इति पक्षो नेष्ट इत्यर्थः । अनिष्टत्वे हेतुमाहुः । अवणे सहायाः अवण-कार्यितारः तत्सङ्गसाध्यत्वात् श्रवणसेत्यर्थः । तया च परित्यागे सर्वसङ्गराहित्येन स्थितिरपेक्षितेति भावः । नतु मास्तु श्रवणार्थं, कीर्तनस्मरणादिनिमित्तपरित्यागे को दोष इसत आहुः साधनानामिति । कीर्तनस्मरणादिसाधनानां वाङ्मनसादीनां प्रेमाभावात् 🕜 स्ततोऽप्रवर्तमानानां प्रयत्नेन कीर्तनस्मरणादिषु रक्ष्मणात् स्थापनात् प्रवर्तनादिति यावत् । तथा च स्वतः प्रवृत्तिरहितानीन्द्रियाणि वलेन प्रवर्तनाद्विक्षेपमासादयन्तीति मावः । एवं पा-दसेवनादिषु सर्वत्रेन्द्रियत्रवृत्तौ स्वयमृद्यम् । दार्ढ्यार्थं हेत्वन्तराण्याहुः अभिमानादिति । मया सर्व परित्यक्तं, मत्समः कोपि नास्तीत्येवमादिरूपाद् गर्वादित्यर्थः । तथा चैवं गर्वे सर्ति सर्वेषामुद्वेगजननात् ऐहिको वेदस्पृत्यादिनिन्दनात् पारलौकिकश्रोपद्रव इति भावः । नन्व-मिमानलागे को दोपोत आहुः नियोगादिति । ईश्वराज्ञालक्षणादेदादेरित्यर्थः । तथा च वेदादित्रसिद्धयतिधर्मानुष्ठाने सति अनुष्ठानरूपव्यासङ्गात् श्रवणस्य सम्यगसिद्धिः, तदनुष्ठाना-भावे त्वारुद्धपतित एव स्थादिति नियोगादुपद्रव इत्यर्थः । ननु तावत्कर्माणि कुर्वीत न निर्वि-चेत यावता । मत्कथाश्रवणादौ वा श्रद्धा यावन्न जायत' इति वाक्याद्भगवदीयैकसङ्गः सन् श्रवणादीनि कुर्वाणः सत्सद्भवशात् शनैः शनैः स्वतः प्रवर्तमानेन्द्रियो गर्वमप्यकुर्वन् उक्तवान क्याचितिधर्मानिष नानुतिष्ठन् सत्सङ्गातिरिक्तं सर्वं परित्यजेत्तदा को दोष इत्याशङ्काहुः तन्द्र-र्मेरिति । पुष्टिमार्गीयपरित्यागधर्मेरित्यर्थः । तथा च पुष्टिमार्गीयरसिकानुभवैकसाक्षिकभगव-द्ररणुरूपपरित्यागे मावृनासिद्धमावातिरिक्तयावृत्साधनानामनिभमतत्वात् भावपोपकविरहानुम-वानिस्तिवावत्यदार्थस्य व्यासङ्गान्तरजनकत्वेन तत्तदनुभवसाक्षिकमावरूपैः प्रकृतपरित्याग-थर्मः विगेषात् परित्यागकारणीम्त्रप्रेमजनकश्रवणादिसिद्ध्यर्यं कर्तव्यो नेत्याशयः । तथा च वि-भारम्यान्यत्वात् प्रकृतप्रयोजनकानिरिक्तपरित्यागकथनम् ,बस्तुतस्तु विरहानुभवानिरिक्तप्रयो-जनकः परिलागः पुष्टिमार्गीयमकानां बुद्धिशोषिन प्रमवनि, कुतोस कर्तव्यतेनि ध्येयम् । नतु भावियोधित्वान्मास्तु अवणाप्यं, परन्तु पुष्टिमार्गीयमक्तोपदिष्टप्रकारेण साध्यमाने भावस्वणे म्यरपानन्द्रम्य साधने प्रतिवन्धकीम्तमापदिस्लागे को दोप इलाशक्याहुः गृहादेसित । सा-

धनार्थे साधनं भावस्तित्सद्भार्थं चिद् चेत्तथा परित्यागः कर्तव्य इत्यर्थः। तथा च प्रतिवन्धकः निवृत्तिरवश्यं सम्पादनीयेति गृहादेभीवोत्पत्तौ प्रतिबन्धकत्वेन चेत् परित्यागो भावरूपसाधन-सिद्ध्यर्थमिति भावः। दोषमाहुः अग्रेपीति । ताद्द्रीभीवसिद्धौ प्रतिवन्धकैरेवेत्यर्थः । तथा च कृतेपि भेपजे न क्षान्तो व्याधिरिति न्यायापात इति मावः । नान्यथेति । ये अन्यथा अतादशा अवाधकाः साधका इति यावतैः सङ्गो न भवतीत्यर्थः । तथोक्तं निवन्ये विवृतौ 'सन्ति ब्रह्मभावं प्राप्ता नत्वेतादशा भक्ता' इति। यद्यपि 'प्रतिकूले गृहं त्यजे दिति नियन्धे प्रोक्तं, तथापि स परि-लागः पूजानिर्वाहजनकत्वेनोक्तः, न त्वेतदेहावसान एव मजनानन्दरूपफलार्थमिति पूजानि-र्वाह्को भिन्नः, अयं च भिन्न इत्यनुसन्धेयम् । तथा च पूजानिर्वाहके तु सहायसङ्गेत्यादिनो-क्तमेव दूषणमित्यपि ध्येयम् । तिहं प्रकृतगृहादिपरित्यागस्य का गतिरिति चेत्, न । प्रकृते तु गृह एवं तिष्ठन्नविरतमेव तन्मार्गीयोपदिष्टप्रकारेण मावनां कुर्वाणः सिद्धभावलक्षणसाधनः सन् गृहादि सर्वे परित्यज्ञति विरहानुभवार्थ, न तु साधनसिद्धार्थमिति सर्वमनदातम्। नतु वाधकं गृहादि परित्यज्य सर्वसङ्गरहितः सन् भावनया भावलक्षणं साधनं साधयेतदा को दोप इति अत आहुः स्वयं चेति। आह्रारादिविषयात्रास्या क्षिष्टः सन् तदेव ध्यायन् विषयाक्रान्तः स्यात् । ततो मनसेन्द्रियार्थान् सारन् मिथ्याचारपद्याच्यः पाषण्डी तु भवेत्, तथा च भावरूपेष्टसिद्धिस्तु दूरे, प्रत्युतानिष्टसिद्धिरिति भावः। नन्विन्द्रयनिग्रहे सर्वमुपपद्यत इत्यत षाहुः कालत इति । कलाविन्द्रियनिग्रह्स दुःसाध्यत्वादित्यर्थः । विप्याकान्तत्वे पापण्डि-लम्, एकमनिष्टमुक्त्वा द्वितीयं यहवद्निष्टमाहुः विषयाकान्तेति । देहो हिङ्गश्चरीरं तस मोक्षपर्यन्तमनवरतगुपचीयमानत्वाद्देहपदेनोक्तिः, एवद्य छिङ्गश्रीराध्यक्षत्वेन (अध्यस्तत्वेन) तदभेदं मन्यमान आत्मेव (देह) पदूनोच्यते, तथा च विष्याकान्तात्मनां मगवदावेशः कदापि न भवतीत्यर्थः । इत्यं च यदर्थं सर्वोप्युद्यमस्तस्येवासिद्धेर्महदेवानिष्टमित्यर्थः । उप-संहरित अतोत्रिति। यत उक्तदूषणानि अतो भक्तौ श्रवणादिसिद्धार्थ अत्र साधने अनन्यभावलक्षणसाधनसिद्धार्थं च परित्यागो नैच सुखाचह इत्सर्थः ॥ ३-६॥ एवं प्रयोजनान्तरेण प्रयोजनान्तरकृतपरित्यागे च दूपणमुक्त्वा प्रकृतप्रयोजनमाहुः।

विरहानुभवार्थं तु परित्यागः प्रशस्पते। वीयवन्यनिवृत्त्यर्थं वेषः सोऽत्र न चान्यथा॥७॥ कीण्डिन्यो गोषिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत्। भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिप्यते॥८॥ विकहत्वं तथाखारथ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि। वानं गुणाक्ष तस्येवं वर्तमानस्य याधकाः॥९॥ सावना साधनं यत्र फरं चापि तथा भवत्॥१०॥ भावना साधनं यत्र फरं चापि तथा भवत्॥१०॥ ताहवाः सत्यहोकादो निष्टन्त्येव न संदायः। यहिश्चेत्प्रकटः खात्मा विह्नवत्प्रियशेखिद् ॥ ११ ॥
तदैव सकलो वन्धो नाश्चमित न चान्यथा।
गुणास्तु सङ्गराहित्याजीवनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥
भगवान् फलरूपत्वान्नात्र वाधक इष्यते।
खास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं द्यालुर्न विरुध्यते ॥ १३ ॥
दुर्लभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा ॥ १३ई ॥

निरोधलक्षणे 'हरिमूर्तिः सदा ध्येया सङ्गल्पादपि तत्र ही'त्याद्यक्तप्रकारेणान्तरस-णान्तः पातिसयोगविशेषानु सयेनोत्पन्नस्योत्कण्ठाविशेषस्य विषयीभृतानां भगवतस्य रूपनिष्ठतत्त-त्पदार्थानामनवाप्तेर्भवति हि विरहस्तदनुभवाय परित्यागः प्रदास्त इत्यर्थः । प्रयोज-नमुक्त्वा प्रकारमाहुः । अत्रास्मिन् परित्यागे वेदादिषु प्रसिद्धः स वेशो बन्धुजनकृत्वन्ध-नाशनिमित्तत्वेनैव स्वीकार्यः, न तु सस्कारत्वेनेत्यर्थः । काषायदण्डादिधारण तत्रयोजन चोक्त्या गुरुमाहुः । भगवद्धीमेव सर्वविषयत्यजनात् कौषिडन्यो गुरुः, गोपिकास्तु सर्वप्रकारेषु गुरच इत्याशयः । गुरुमुक्त्वा साधनमाहुः साधनं चेति, । तत् पुष्टिमार्गीय-रसिकेषु प्रसिद्धमित्सर्थः । किं तदत आहुः भाव इति । ननु भावे कि साधनमित्याकां-क्षायामाहुः भाचनयेति । भावे भावनैव साधनम्, अन्यत् साधनान्तरः तद्रसिकसम्मत नेसर्थः । तथा च ज्ञानमागींयपरिस्थागे अवणमननादिभिरुत्वन्न ज्ञान मोक्षे साधनं, तथा भावनया सिद्धो भावः खरूपानन्दे साधनमिति भावः । साधनमुक्त्वेदानीमस्य ज्ञानिस-दशी दशान्यादशी वेत्यत आहुः । निकलत्वमात्माद्यनुसन्धानसहित्यम् । अस्वास्थ्यमभिल-पितार्थानवाहेर्यानदिवयनवेदादिनवृत्तिरिति यावत् । तथा च सङ्गल्पप्रतिभाते भगविति जातासु चक्षुरागिचत्तासङ्गसङ्गल्पनिद्राच्छेदतनुतानिपयनिवृत्तित्रपानाश्चोन्मादमूर्छन्तासु नव-स्वयस्यासु निषयनिवृत्तिपयेन्तानामम्बास्थ्यपदेन प्रपानाशोनमादमुर्छानां विकलत्विन त्यनेनोक्तिरिति ध्येयम् । एव च अस्वास्थ्यं निकळत्व च भावनासिद्धभाववतः अकृतिः खमानः खामानिकमिति यावत् । हि निश्चयेन प्राकृत न, प्राकृताः सत्वरज्ञम्तमोगुणास्त<sup>-</sup> स्सम्यन्धि न भवतीत्यर्थः । ननु गुणजन्यज्ञानेनापि जडोन्मससदग्व्यवस्थाजननात् भवति विकलत्वं, तथा तमोगुणजन्यप्रमादमोहाज्ञानैरपि तज्ञायते । एव रजोगुणजन्यलेकिकनि पयरोभे सति रोकिकनिषयाननाप्तेरपि स्यादस्यास्थ्यम् । तथा चैतेपि निकलवास्यास्थ्ये प्राकृते एरेखाशस्याहुः ज्ञानमिति । एव चर्नमानस्य निकलताम्यास्थ्यसहितेतादशमानवतो निर्गु-णमपि ज्ञान पापकं, गुणा अपि वाधकाः, तथा च यद्यप्रतिबध्य निर्मुण ज्ञान स्यात्तदैकात्म्य-स्पृत्यादयः, यदि च मलरजन्तमामि स्युम्नदा मगुणज्ञानठीकिकनिषयठोमप्रमादमोहाज्ञा-नैश्व प्रतिपन्यजननात् अय भाव एव नोत्पचेतेत्यन्यथानुष्पत्त्या ज्ञानम्य गुणानां चामाव-निभवदिकतन्त्राम्यास्य्ययोः प्राष्ट्रनन्य दुवंचित्यारायः । न च गतिम्मितप्रेक्षणस्यादिनिकपि-नैका स्यम्कृतिगि प्रतिपत्तिपकास्तिवित वाच्यम् । तस्यास्तृत्तरमामयिकमावान्तरेण प्रतियध्य-

त्वात्। यद्यपि पुष्टिमार्गीयेकात्म्यस्फूर्तिलक्षणं रसान्तः पाति निर्गुणं ज्ञानमप्रतिवध्यमप्रसिद्धमेव, तथापि 'मन्निष्ठं निर्गुणं स्मृत'मिति भगवद्वाक्याद्भगवद्विषयकं भगवचरणारविन्दरूपाक्षरिवृष-यकं च ज्ञानं सत्त्वगुणजन्यमपि ज्ञानं निर्गुणमेव, तज्ञात्रतिबध्यं सत् प्रतिबन्धकमिति बो-ध्यम्। एवं च निर्गुणं ज्ञानं प्रतिबन्धकं यत्र, तत्र गुणानां प्रतिबन्धकत्वे किं वक्तव्यमिति कैमु-तिकन्यायप्रदर्शनपूर्वकं गुणानां प्रतिवन्धकत्वाय ज्ञानमित्युक्तमिति विभावनीयम् । नतु रज-स्तमसोरास्तां ठौकिकविषयलोगादिजननेन प्रतिवन्यकता, सत्वस्य तु ज्ञानमात्रजननेन कथं प्रतिबन्धकतेत्याशङ्कय तुरीयाश्रमविहितश्रवणादिना सत्वगुणोद्रेकात् जातस्य सगुणज्ञानस्य मोक्षरूपफलान्तरविपयकेच्छाजननपूर्वकं सत्यलोकलक्षणफलजननात् प्रतिचन्धकत्वमाहुः। विशेपितात् सहकृतादित्यर्थः । नन्वत्र बह्मणा सह मोक्षोपि, ततोर्वाक् बह्मलोकीयसुखानुभव इति फलद्वयजननेन पुष्टिमार्गादुत्कृष्ट इत्यत आहुः । यत्र भावे यथा भावना कारणं तत्र तथा फलमीप स्यात्, तथा च भावनया यथा भावो जन्यते, तथा भावेन स्वफलमीप जन्यत इत्यर्थः । एवं च भावनयास्मिन्नेव जन्मिन भावो जन्यते यथा, तथा भावेन भजनानन्दरुक्षणं स्वफरुमपि झटित्येतदेहावसानाच्यवहितोत्तरक्षण एव जन्यत इति भावः । एवं भावस्थोत्कर्पमुक्त्वा ज्ञानस्यापकर्पमाहुः तादृशा इति । अप्राप्तमोक्षा एवेत्यर्थः । इत्यं चानेकजन्मित्रयमाणयोगाभ्यासादिभिर्ज्ञानं विलम्बेन जन्यते यथा, तथा ज्ञानमपि शह्यितिपर्यन्तं ब्रह्मलोके स्थापयित्वा ब्रह्मणा सह मोक्षजननाद्विलम्बेनैव स्वफलमपि जनय-तीत्येवमादिरूपाद्भावात् भावसाधनात् भावफठाच स्फुटतर एव ज्ञाने ज्ञानसाथने ज्ञानफठे चापकर्ष इति भावः । नन्यास्तां तावत् भावस्त्वस्या फठजनकः, परन्तु यदुक्तं स्वसाधनी-म्त्भावनातः सत्वरमुत्पन्नत्वात् खफलमपि सत्वरमेव जनयति भावस्तन्न साधु । निह वर्ष-शतेन पुष्टो टढदण्डो घटजन्नेऽचिर्यति, नवा सत्वरमुत्पन्नं कपालं सति प्रतिवन्धे सजीमवति भटमुत्पाद्यितुम्, तथाच को हेतुर्भावस्य सत्वरफलोत्पाद् न इत्याशक्क्य आहुः । यथा दारुण्य-भिभृतो विह्नम्यनेनोद्धतः सन्नन्तःप्रविष्टः सर्वं भस्मसात्करोति तथाविर्भृतो भगवान् सर्वमप्य-विद्यारूपं चन्धं नाशयतीत्यर्थः । तथा च व्यापकत्वात् सर्वत्रेव भगवानस्ति, यदा तु मत्तया अन्तः करणे । प्रकटीमृयान्तः करणे प्रकटो भवति, न कदाचित्तिरोधते इति यावत् , तदा झटित्यविद्यानाशात् स्वरूपानन्दानुभव इति भावः । न चेति ज्ञानमार्गीयप्रकारण नेविमत्यर्थः । ज्ञाने तु स्वापप्रवोधवदुद्यानुद्याम्यां चिरेण ब्रह्मणा सह मुक्तिरिति भावः । न्नविद्यायद्भ्य जीवनं सम्भवति, नत्ववद्भय । तथा च वन्ये नष्टे किं प्रयोजनं जीवनस्य, कि वा जीवनसाधनमिति आशङ्क्याहुः । तुशन्दात् कारणान्तरच्यावृतिः । भगवद्धणा एव जीवनं सम्पादयन्ति । हि निश्चितोयमर्थ इत्यर्थः । नतु गुणाः किमर्थं जीवयन्तीत्यत आहुः सद्गेति । सङ्गरहित्याद्विरहात् प्रयोजनीमृतादित्यर्थः । तथा च मजनानन्दानुभवयोग्यता-सम्पादकविरहानुभविसिद्धिनिमित्तं गुणा एव जीवनार्थं भवन्तीत्याशयः । ननु सर्वप्तमर्थी गणवान यथा गुणैर्जीवयति, तथा संयोगेनैव कुनो न जीवयति, यतः कियित् स्वास्थ्यमपि सादित्याशक्काहुः भगवानिति । यदि संयोगं सम्पादयेत्तदा भजनानन्दानुभवयोग्यताजनकि विरहनाशजननेनास्वाध्यापगमात् , स्वयमेव प्रतिबन्धकः स्थात् , तथा च फलरूपस्य स्वस्य स्व-प्राप्तौ प्रतिवन्धकत्वं नोचितिमत्यर्थः । नन्वितिक्षेशात् कदाचिद्धैर्यणास्य मनित फलप्राप्तिसन्दे-होदयजन्यमसास्थ्यं स्यातिवृत्त्यर्थं सन्देहिनवारकं वचनं वक्तव्यम् , यथा ब्रह्मानन्ददानार्थं यतमानं नारदं प्रति 'गन्ता मज्ञनतामसी'त्युक्तवांस्तथेत्याशक्काहुः स्वारध्यति । कर्तुमेव योग्यं न भवित यतोऽयं द्यानुरानुप्रहक्तीं यतश्य स्वयं न विरुध्यते । विरोधी नातो हेतोः, तथा च स्वेच्छयानुगृह्य दुर्लभपित्यागपर्यन्तं सर्व सम्पादितवान् , अतो द्यानुर्यतश्य स्वप्रापकभावोत्पत्ती प्रतिवन्धकं न कृतवानतोऽविरोधी, इत्यं चाविरुद्धानुप्राहको भगवां-स्तथेव मनः प्रेरयित यथा न सन्देहोदयः, न च तज्ञन्यमस्वास्थ्यमिति तादशवाक्यं प्रयो-जन्नभावात्र कर्तुमुचितमिति भावः । इदानीं प्रकृतपरित्यागाधिकारं वदन्त उपसंहरित दुर्लभोधिति । ज्ञानमार्गायवैराग्यमिवात्र व्यसनरूपं प्रेम साधकम् । तथा च प्रेमवानिक् कर्तारात्यथः । नेति । प्रेमाभावेऽयं परित्यागः सिध्यत्येव नेत्यर्थः । दुर्लभो भगवदनुप्रहे-कर्ताथ्यत्वादुःप्राप इत्यर्थः ॥ ७-१३ई॥

इत्थं प्रकृतमुपसंहत्य ज्ञानमागीयसंन्यासे किञ्चिदाहुः।

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविधोपि विचारितः ॥ १४ ॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशतैः परम् । ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेद्यापि तस्माज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ सुतरां कलिद्योपाणां प्रवल्दवादिति स्थितम् ॥ १६ ॥

विचारित इसिवचारेपि सिद्धविद्देशाद्दस्ततोत्र न किञ्चिद्धचार्यमस्तीस्पर्धः ।
तयाहि, विद्वसंन्यासस्य प्रकृतपरिसागविचार एव प्रसङ्गाह्मवस्थोक्तेव सस्रहोक इसादिना ।
परमवशिष्यते विविदिपासन्यासः, तस्य तृच्यत एवेति न किञ्चिद्दपि विचार्यमस्तीस्मशयः ।
अवशिष्ट्यवस्थामाहुः ज्ञानार्थमिति । उत्तरस्य स्वजन्यज्ञानोत्पत्यनन्तरमुत्पत्स्यमानस्य
मोक्षस्य अङ्गपरम्परया प्रयोजकः, न तु साक्षाजनकः, तथा चैतादशपरिस्यागो ज्ञानोत्पत्यर्थं
चिक्रियतसाशयः । दोपमाहुः सिद्धिति । परन्तु तत्फलमनेकेजन्मिभनेवतीस्पर्थः । नवु
सत्वरमेय कृतो न भवतीस्यत आहुः ज्ञानं चेति । यज्ञा आदिर्यस्थिदश्रवणाद्भवति, यतः
माधनापेश्चं मनं कारणमापेश्चं म्बीकृतं सर्वेरिस्पर्थः।तथा च यतेमीनसमस्तानामावस्यकत्वात्
कृतिपूर्वकमेय श्रयणमुचितम् । इर्यं च मानसमस्त्रश्रवणयोम्तत्तदिन्द्रयनिष्रहाधीनत्वात् निप्रदम्य सुनरामशक्तव्याचनिकृति जन्मिभः मिद्धिद्रतरा ज्ञानस्पिति भावः । उक्तं च निषन्ये
निराम सदसुक्ता च प्रमादात् परमानमनः। निषां प्राप्तोत्युक्तेश्चः कृचित् मत्ययुगे पुमां निति
भ्येषम्। इसमेरार्थमादुः अत्त इति । मत्ययुगे कदाचिद्पि सिद्धिः, कर्नो तु पथानापतिरिक्तं

किमिष फलं न भवतीत्याश्यः । नेति । अस्मिन्नथें न काचिद्विप्रतिपत्तिरित्यथः । एवमत्रेष्ट-सिद्धमावमात्रं न, किन्त्विनष्टिसिद्धिरिष भवतीत्याहुः पाषण्डित्विमिति । यथोक्ताश्रम- धर्माणामनाचरणाद्धेदमार्गाञ्चतेः पाषण्डित्वं, चकाराज्ञरकोषि स्मादित्यर्थः । उपसंहरित समादिति । ज्ञाने ज्ञानमार्गे संन्यासो न कर्तव्य इत्थः । इत्थमकर्तव्यत्वसाम्यादुपश्चित- तस्मादिति । ज्ञाने ज्ञानमार्गे संन्यासो न कर्तव्य इत्यथः । इत्थमकर्तव्यत्वसाम्यादुपश्चित- ज्ञानमार्गीयसंन्यासस्य स्थूणानिस्वननन्यायेन पुनरकर्तव्यतामाहुः सुन्तरामिति । किल्दोप- श्रावस्यात् सुतरां न कर्तव्य इति श्यितं, प्रथममेवोक्तममून्मयेत्याश्रयः । तथा चोमाविष न प्रावस्यात् सुतरां न कर्तव्य इति श्यितं, प्रथममेवोक्तममून्मयेत्याश्रयः । तथा चोमाविष न प्रावस्यात् सुतरां न कर्तव्य इति श्यितं, प्रथममेवोक्तममून्मयेत्याश्रयः । तथा चोमाविष न प्रावस्यात् सुतरां न कर्तव्य इति श्यितं, प्रथममेवोक्तममून्मयेत्याश्यः ।

एवं गार्गन्तरीययोः सदोपत्वमुक्तवा प्रकृतस्य सयुक्तिकं निर्दोपत्वमाहुः ।
भिक्तमार्गेपि चेद्दोपस्तद् किं कार्यमुख्यते ॥ १७ ॥
अन्नारम्भे न नादाः स्याद् दृष्टान्तस्याप्यभावतः ।
स्वास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाधः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥
हरिरन्न न क्राक्तोति कर्तुं वाधां क्रुतोऽपरे ।
हरिरन्न न क्राक्तोति कर्तुं वाधां क्रुतोऽपरे ।
अन्यथा मातरो वालान्न स्तन्यैः पुपुषुः क्रचित् ॥ १९ ॥
ज्ञानिनामिष वाक्येन न भक्तं मोह्यिष्यति ।
ज्ञानिनामिष वाक्येन न भक्तं मोह्यिष्यति ॥ २० ॥
आत्मप्रदः प्रियश्चापि किमर्थं मोह्यिष्यति ॥ २० ॥
तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् ।
तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् ॥ २१ ॥
अन्यथा अद्यते स्नार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥

भक्तिमार्गे परिसागृहती यदि दोषसम्भावना तदा किं कर्तव्यमित्यर्थः। तथा च भित्तमार्गे परिसागृहती यदि दोषसम्भावना तदा किं कर्तव्यमित्यर्थः। समाधानं वदन्तः परिसागः कर्तव्यो न कर्तव्यो वेसाग्रङ्गायं समाधानमुच्यत इस्येः। समाधानं वदन्तः परिसागः कर्तव्यो न कर्तव्यो वेसाग्रङ्गा तदभावमाहः। अत्रास्मिन् परिसागे आरम्भे प्रथमं प्रवृत्तिप्रतिवन्धकविद्यर्थः। ननु मास्तु प्रवृत्तौ प्रतिवन्धकसद्मावस्यानुमविकत्वात् पर्वतु कर्षे प्रतिवन्धकान्तरानुमाने को दोष इस्यत आहुः दृष्टान्तेति। अनुमानस दृष्टान्त-परन्तु फुछे प्रतिवन्धकान्तरानुमाने को दोष इस्यत आहुः दृष्टान्तेति। अनुमानस दृष्टान्त-परन्तु फुछे प्रतिवन्धकानात्तु वर्षाय इस्ययः। अपिश्वव्यात् सद्यतेति। स्वास्थ्यनानिस्यान् सर्गावक्षरानन्दतानुम्पक्षकछामित्राप्यात्त्वासस्यमान्त्र । ननु छोकिकविष्यानुरागात् स्वर्गावक्षरान्दतानुम्पक्षकछामित्राप्यात्त्वासस्यमान्त्र कर्मात्वन्धक्षणो दोषः प्रकृतविर्यात्र विराधिक्षणविष्यणां प्रथममेव तुच्छोहस परिसक्त- अक्सेस्रर्थः। तथा च मजनानन्दातिरिक्तयावदिभिष्ठापविष्यणां प्रथममेव तुच्छोहस परिसक्त- अकसेस्रर्थः। तथा च मजनानन्दातिरिक्तयावदिभिष्ठापविष्यणां प्रथमेव तुच्छोहस परिसक्तः स्वत्यक्षर्थः। तथा च मजनानन्दातिरिक्तयावद्य इस्ययः। पूर्वपक्षिणं मनसिकृत्यादुः अन्यथिति। स्युरत आहुः हरिरिति। अपरे कालाद्य इस्ययः। पूर्वपक्षिणं मनसिकृत्यादुः अन्यथिति। स्युरत आहुः हरिरिति। अपरे कालाद्य इस्ययः। कियायां पृच्छमानायां पुपुपरिति लिद् । अन्यथा प्रश्ने चालान्त्र स्तन्येनं पुपुपुः किमिस्ययः। तथा चैतावत्कालं तु मातरोर्भकरोपणपरा मातरो वालान्त्र स्तन्येनं पुपुपुः किमिस्ययः। तथा चैतावत्कालं तु मातरोर्भकरोपणपरा मातरो वालान्त्र स्तन्येनं पुपुपुः किमिस्ययः। तथा चैतावत्कालं तु मातरोर्भकरोपणपरा मातरो वालान्त्र स्तन्यमेवं विष्रप्रान्त्याद्य इतीद्यः प्रश्नः पुपुपरित्यस्य वाच्यः। इत्यं च

यद्यसम्भावितमर्भकपोपामावमद्राक्षीस्तदा भगवत्कृतवाधामपि मनस्यानयेः । एवं चोभयमपि शश्विपाणायमानमिति भावः । नतु देवात् मिलिता ज्ञानिनः खानुभवज्ञापनपूर्वकं खमार्गी-पदेशं कुर्युस्तदा का गतिरत आहुः । यद्वा, नतु भगवान् खयं प्रतिवन्धं न जनयति, परन्तु सर्वमोहिका माया चेन्मोहमुत्पाद्य मार्गीन्तररुचिलक्षणं प्रतियन्धं जनयेदित्याशंक्याहुः। ज्ञानिनामपीति च वाक्यं चेति कर्मधारयः । तथा च 'ज्ञानिनामपि चेतांसि देवी मग-वती हि सा, वठादाकृष्य मोहाय महामाया प्रयच्छती'ति वाक्येनेत्यर्थः । एवं चास्मिन् वाक्ये ज्ञानिनामित्युक्तम्, नतु भक्तानामपीत्यतो ज्ञानिमोहजनन एवास्या शक्तिर्न तु भक्तमोहजनन इत्याशयः। मोहेति । अतीतवर्तमानमोहयोरभावस्त्वेतन्मार्गान्यथानुपपत्त्यैव निश्चितः, परम-वशिष्यते सन्दिग्धसम्भवो भविष्यमाणः स तु पाक्षिकोपि दोपः परिहरणीय इति न मोहिय-ष्यतीत्मनेन परिहियत इति ध्येयम् । ननु भगवदिच्छाया दुरूहतरत्वाद्भगवतः स्वतन्नतमत्वात् कदाचित्खयमपि मोहयेदतआहुः आत्मप्रद इति। लुब्धो द्वेष्टा वाऽभविष्यदमोहयिष्यद्भगवां-स्तु जीवकृतिसाध्यसाधननिरपेक्षः सन् स्वात्मानमपि प्रकर्षेण दददुदारः, तथा द्देष्टापि न भवति, उदासीनोपि न भवति, अपि तु प्रियः, तथा च प्रयोजनयोः लोभद्वेषयोरभावान्नेव मोहिपि-प्यतीत्पर्थः । अत्रापि अतीतवर्तमानमोहयोरभावस्तु वरणान्यथानुपपत्त्यैव निश्चितः,अवशिष्टस त्च्यत एवेति ध्येयम् । एवं प्रकृतपरित्यागे दोषाभावमुपपाद्य प्रवृत्ति विद्धति । यस्मात्स-र्वथा निदर्भे स्तस्मादुक्तप्रकारेण 'स्वीयवन्धनिवृत्त्यर्थ वेश' इत्याद्युक्तप्रकारेणेलर्थः । स्वार्थाद्विर-हानुभवलक्षणस्वप्रयोजनात् रहितो भवतीत्पर्थः । किमत्र प्रमाणमत आहुः इति मे इति । निश्चिता साक्षात्कृतविषया मितरेव प्रमाणमित्याशयः ॥ १७-२१ ॥

नन्वयं परित्यागः किं तुरीयाश्रमः, किं वा भक्तिमार्गीयः साधनविशेष इति सन्दिहानं

त्रखाहुः ।

इति कृष्णप्रसादेन बह्नभेन विनिश्चितम् । संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत् ॥ २२ ॥

इति समाक्षीयं ग्रन्थ इत्यर्थः । भगवत्यसञ्चतया हेतुमृत्या साक्षात्कृतिमत्यर्थः । भक्ती मित्तमार्गे संन्यासवर्णं परित्यागठक्षणो भगवदङ्गीकारः । तथा च नायं तुरीयाश्रमः, न वा भिक्तमार्गायः स्वकृतिसाध्यः साधनिवश्रेषः, किन्तु भगवत्कृतो जीवसाङ्गीकाररूपोयं परित्याग इत्याशयः । अन्यथाङ्गीकाराभावे पतितोऽस्मान्मार्गात् च्युतो भवेत् । तथा चैतन्मार्गादयुतिः पानित्यमेवेति पतितपद्प्रयोग इति वोध्यम् । इत्यं च मगवानेव स्वभिन्नयाय-सीकिकालोकिकविषयेम्योन्तःकरणं निरुष्य यदि स्वस्मिन् व्यसनं सम्पाद्येत्तदायं परित्यागी मजनानन्दानुभवयोग्यतामम्पादकविरहानुभवार्थं कर्तन्यः, नो चेत्तनुवित्तनेव सेवा कर्तन्येति श्रीमदाचार्यचरणानामाश्रयोऽनिश्चमनुसन्येयः । तथा चोक्तं विद्वन्मण्डते श्रीमत्प्रभुचरणेः निम्माजीतानां मयदिव दितकारिणी'ति ॥

चाचाश्रीगोपेशकृता संन्यासनिर्णयविष्टृतिः सम्पूर्णा ॥

### श्रीकृष्णाय नमः

### श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः

# संत्यासनिर्णयः ।

# શ્રીપુરુષાત્તમજીકૃત વિવરણસહિત.

[ હરિનીત ]

સ્વાચાર્થવર્ધચરણપ્રતાપે પ્રકટ ભક્તિમુમાર્ગમાં પ્રારંભકાલિક જન કરે સહુ ત્યાગ આ સંસારમાં ! તેના પ્રકાર જણાવતા સંત્યાસનિર્ણય વિસ્તર્ર તેના પ્રકાર જણાવતા સંત્યાસનિર્ણય વિસ્તર્ર હું દાસ આ શ્રીબાલકૃષ્ણપદારવિંદ હૃદય ધર્વ ॥ ૧ ॥

सगवाने श्रीमद्वसायायने देवनी परित्यांग हरवानी अने देशनी परित्यांग हरवानी अभ भे आज्ञा करी, ते पाने आगण रकुरता विचारथी पाणी निष्ठित त्यारे भगवान् से॰प अने पाते चैवड द्वेवाशी अगवदात्रा अध्वत करवाशी पश्चात्ताप थयो. ओटलामां खोडनी त्याम हरवानी भगवान्नी त्रीछ आज्ञा थर्ड, त्यारे पीते विचार करवा खाव्या हे भगवान् भारापर प्रसन्न छे डे निद्ध ! जो प्रसन्न न द्वीत तो उपेक्षान करत, आज्ञा करत निद्ध : भाटे प्रसन्न छे जेतो नक्षी. पत् आ प्रमाले के आजा निष्ठ पाणवा धनां प्रसन्न छ तेनुं आरख् शुं आम विचार करतां प्रभुती आज्ञामां देढ अने देश शण्ही योगिड अयमां वपरायवा दता सेम समक पती. डेमडे हिंग क्रेट्स अतिहान करतुं, ते परथी देश शब्द धाय छे, अने देशत्यां क्रेट्स अतिहाननी त्यात्र केवी सींगिक अर्थ थाय छे. श्रीमह्भागवतनी सक्ष्मरीका निवृत्त सवायी पीते के रामा नाम काम क्ष्य यान ए. जिट्टी देशत्याम हमी हती. तेमल हिंद क्रेटिय मृद्धि टीशक्ष क्षतिहाननी त्याम हमी हती, क्रेटिय मृद्धि पामनं, ते परथी देखाण्ड थाय छैं: भाधनसर् आरमीरी तेणह दता, तेमना तेणोधी सर्व भयादिनी वृद्धि थती दती, तेमनी निवृत्ति भवाशी वृद्धिनी त्यात्र केटले देवतात्र थयो दती. को अंते देश अने दें त्यांग अभवाने वर इराध्या हता. आ प्रभावे आ अने आज्ञा अभ-या दश अन दह लाग नाता अभन अभवान पीने अप्रसन्त नथी अभ निध्य थयो. भा जैने आहा क्षेम हर्तेष (अमर्थ न घड़ तेवी) दती, तेम आ त्रीष्ठ आहा पत्र हर्तेष े क्षेत्र समक्त्याः अने ले हे प्रधमती ने आहा पणार्थ दती, पण पीने ते पाणवा प्रवत न्त्र समक्त्याः न्त्रन न अर्वाधी पश्चाताप श्यो; ते देम निवृत्त वाय क्षेम विधार क्या न हता, मार त अवल वेरेतां देवे भनी आजा (तोड त्यात्र) ना विषयना विधार डरवाधी त भगवान् प्रधाताप निवृत्त कता इव बना आता र पान में अवश्याने सूचन करना परिन्यात्र ओहते शुं ते निरूपण्य क्रियो क्रीम निश्चय करीने भोतानी अवश्याने सूचन करना परिन्यात्र केहते शुं ते निरूपण्य

हरवानी प्रतिशा हरे छ. १. सन्दर्भा अबं वि प्रशरे बाब है, जो बेनिक अबं, महल केरते कहा वि का अबं पाल केरते वे के बुरद्र आविभाषी व्यापन वाब ते, जो बेनिक अबं, पहल केरते क्षाय के का अबं,

### पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थं परित्यागो विचार्यते । स मार्गद्वितये प्रोक्तो भक्तो ज्ञाने विशेषतः ॥ १ ॥

सान्वयपदार्थः —पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थं पश्चात्तापनी निवृत्तिने भाटे परिस्थानः परित्याग अथवा संन्थास विचार्यते विवाशय छे. स ते (संन्यास) विशेषकः विशेषे इरीने भक्ती लक्षिमार्थमां भाने सानमार्थमां मार्गद्वितये थे भार्थमां प्रोक्तः इक्षो छे.

श्रोकार्धः -- पश्चातापनी निवृत्तिने માટે પરિસાગ અથવા સંત્યાસનો વિચાર કરવામાં આવે છે. સંત્યાસ વિશેષે કરીને ભક્તિમાર્ગ અને જ્ઞાનમાર્ગ એમ બે માર્ગમાં કહેલો છે.

અહીં કેટલાક પ્રાચીન મહાનુભાવીઓ (શ્રીમોકુલનાયછ) કહે છે કે શ્રીઆચાર્યછએ બક્તિમાર્ગીય પરિત્યામ શિવાયના બીજા સર્વ પદાર્થનો વિચાર કર્યો, અને ત્યામનો વિચાર કર્યો નહિ, તેથી પોતાને પશ્ચાત્તાપ થયો, તેની નિવૃત્તિને માટે પરિત્યામનો વિચાર કરવો એવી પ્રતિજ્ઞા કરે છે. બીજા પ્રાચીનો (શ્રીમદ્રશ્વનાયછ) કહે છે કે કમમાર્ગીઓને વૃદ્ધાવ સ્થામાં પણ વૈરાગ્ય થતો નથી, અને તેમના સંગથી કદાચિત ભગવદીઓ પણ તેવા થઈ જાય, તે અટકાવવા માટે સેહેલાઈથી થઈ શકે એવા સંન્યાસનું નિરુપણ કરવાની પ્રતિજ્ઞા શ્રીમદાન, ચાર્યછ કરે છે, અને કહે છે કે બગવદીઓ શરીર શિથિલ થતા પોતાની પ્રથમની દર્શાનું સ્મરણ કરે છે, અને 'મેં પ્રથમથી જ ભગવાનને માટે પ્રયત્ન કેમ ન કર્યો?' એવો તેમને કહેશ થાય છે, તે પદ્યાત્તાપનું વર્ણન અહીં કર્યું છે.

વળી બીજા મહાનુસાવીઓ (શ્રી ગોકુલોત્સવછ) કહે છે કે બક્તિમાર્ગમાં અને જ્ઞાન-માર્ગમાં સાધનદશામાં અને સિદ્ધ દશામાં પરિતાગ કરવો એમ કહ્યું છે; તેમાં સાધનદશામાં પૂર્ણ વૈરાગ્યનો અલાવ હોવાથી સારી રીતે પરિતાગ થઇ શકે નહે, અને પામંડનો પ્રસંગ આવે, તેથી સાધનદશાના સંન્યાસથી તો પશ્ચાત્તામ જ થાય. આ તારતમ્ય (તફાવત) તું જ્ઞાન ન દ્વોવાથી ભગવદીઓ પણ જો પ્રથમથી જ પરિત્યાંગ કરે તો પશ્ચાત્તાપ જ થાય, અને તેમને એઇ આચાર્યજીને પોતાને પણ પશાતાપ થાય, માટે એ બંને પ્રકારના પશાતાપને અટકાવવાને શ્રીમદાચાર્યજી સંન્યાસનિર્ણય શ્રંથની પ્રતિજ્ઞા કરે છે. વળી બીજ મહાનુભાવીએ કહે <sup>છે</sup> हे निवन्यमां श्रीमहायार्थेळ्ञे आज्ञा કरी છે हे त्रिहंडतुं श्रुख्य કरतुं ते सर्वशास्त्रसंभत છે, આવી આજ્ઞા જોઇને કોઈ પુષ્ટિમાર્ગીય પણ ચતુર્થ આશ્રમને ત્રિદેશનું મહણ કરીને પદ્યાત્તાપ પામે, માટે તેવું ન થવા માટે પુષ્ટિમાર્ગીય સંન્યાસના વિચારની આરંભ શ્રીમદાચાન ર્યેઝ કરે છે. વળી બીજ પ્રાચીન મહાનુજાવીઓ (શામદ્ગોપેથરજી) કહે છે કે ક્ષુતિ વિનેરે પ્રમાણથી સિંહ રસાત્મક ભગવાનના વિરદ્ધાવનો અનુસવ સર્વાત્મભાવથી થયલી शरपामितिधील याय तेम छे, ते विरद्धशावनी अनुसव सर्वपरित्यामविना संसवे निद्धः અને તે ત્યામનું સ્વશ્ય વિગેર નિક અભ્નાર નિજ જન જ્ઞાનમાર્ગ વિગેરમાં કહેલા સંન્યાસથી गंदेदमां भी, अने अवियास्थी परित्यात्र करे ती पश्चात्ताप थाय, ते अटकावना माटे संन्यान સના વિચારનો આરંબ કર્યો છે. આ સર્વ મહાનુસાવીઓ પરસ્પર સંમત નથી એમ મને લાગે छ, अने अंत करणप्रकोष अन्यमां ही प्रधात्ताप अने परित्यात्र अने शब्दी आवेदा है, ते બંને ઝજરોનો અહીં વિચાર છે, તેથી તેજ પદ્માત્તાપની નિવૃત્તિ કરવાનું અહીં કહ્યું છે એવી અર્થ કું કર્ફ છું. આમ અર્થ કરવામાં મને કાંઇ દોષ દેખાનો નથી.

क्षत्रवाने परित्वात्रनी आहा हरी है, अने पीते परित्वात्र हरवी क्षेत्र निश्चय हर्यों है,

સારે પરિસાગવિષેના વિચારનું પ્રયોજન શું ? સમાધાન-પરિસાગ લે માર્ગમાં કહેલો છે. કયા બે માર્ગ શા માટે એ માર્ગમાં કહ્યો છે ? સમાધાન—બક્તિમાર્ગ અને જ્ઞાનમાર્ગ ન્લક્તિમાર્ગમાં આરંસદશામાં અને સિદ્ધદશામાં અને ગ્રાનમાર્ગમાં વિવિદિષા ( જાલવાની ઇચ્છારુપ ) દશામાં अने विद्वहृदशामां कथारे वैराग्य घणो शाय त्यारे संन्यास क्षेत्रातु हें हु छै.

એકાદશ સ્ક્રધમાં લગવદાસ્ય છે કે 'જ્ઞાનયોગ કર્મયોગ અને લક્તિયોગ એ ત્રણ યોગ મનુ-ध्यन क्रथाल करवानी ध्रणाश्री में कहा। छे;' माटे के बच्चे योग मनुष्यनं क्रथाल करनार क्षेवाथी सरणा ग्रह्माय, तो पछी डर्ममार्गमां परित्याग डेम न डरवी? से शंडाना इत्तरमां —: ई छ क्रे<del>ट</del>

### कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कलिकालतः। अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाद्विचारणा ॥ २॥

सान्वयपदार्थ:-सुतरां विशेषे ५रीने कलिकालतः ५िष्ठावने सीधे कर्ममार्गे ५र्भभार्शने विषे कर्तव्य करवा योज्य न नधी. अतः तथी आदी प्रथम सिकमार्गे लिक्नाग्रंभां कर्तव्यत्वाद

म्होकार्थ:—हासमां इतिप्रायन सीधे कर्मभार्थन विवे सन्यास करवा योज्य नथी. माटे **४२वा यो**ग्य द्वेवाशी विचारणा विचार. પ્રથમ ભક્તિમાર્ગમાં કરવા યોગ્ય હોવાથી વિચાર કરીએ.

प्रहासमें, गृहर्य, वानप्रस्थ अने संत्यास स्थेम बार आश्रमना पक्षवंड को डे डर्भ-भागमां पणु संन्यास इहों छे, तीपण अभवान नं वयन छे हे आभीकों के भंगी इरवी, માટે સંસારમાં કામનાવાળા કર્મમાર્ગના અધિકારી છે, અને વૈરાગ્યવાળા સંન્યાસના માર્ચાલના કામનાવાળા કનનાવાલ અધિકારી છે, માટે કર્મમાર્ગમાં સત્યાસ કરવો નહિ. અધિરાજ્યાઓ કહ્યું છે કે 'વાનપ્ર-માત્રમમાં જે વિદ્વાન ક્ષેય તે સંન્યાસ શહ્યુ કરે, અથવા આતુર કે દુ-ખી દ્વેય તે ાગ્યના જ ાવદ્વાન કાલ તા સાવાર અને દુઃ ખીને પણ સંન્યાસ મહણ કરવાનું કહ્યું, તો સંન્યાસ મહણ કરે; ' અહીં આવર અને દુઃ ખીને પણ સંન્યાસ મહણ કરવાનું કહ્યું, તો મણ કલિકાલને લીધે સંન્યાસ કરવી નહિ, કેમકે કલિકાલમાં નહિ કરવાયોગ્ય વસ્તુ-એમાં શંન્યાસ પણ ગણેલો છે. ત્યારે ભવે કર્મમાર્ગમાં સંન્યાસ ન કરવો, તોપણ के मार्थमां इद्यो होय ते मार्थमां इद्याप्रमाले इरवी, तेमां वियार हरवानुं प्रयोजन શુ ! એમ આકાક્ષા થાય તો કહે છે કે જૂદા જૂદા માર્ગમાં જૂદી જૂદી દશામાં સંન્યાસ हरवानी हो छे. भारे अजिमार्गमां आरलमां हरवी है नहि, तेनी विचार हरीके छीके. રાત્મા હતા છે. નાટ લાહાતા. કોઈ પણ મનુષ્યને કોઈ પણ રીતે ભક્તિ ઉત્પત્ત થઈ ક્રોય, તેની ભક્તિને વધારનાર શ્રવણાન

र मार्गद्वितमे संभया कथारे अवयवना अर्थमा वपराय त्यारे तेने सवव् प्रत्यय सामे, र माताद्वाय सण्या क्या हित्य शृष्ट यथा है। शानां 'अवपवनी' अर्थ अन्न हथो है, तथी भिन्न प्रभाषे द्विन स्वय सामवाधी दित्य शृष्ट यथा है। जे जन्म क्या क्या है। जे तथी न नूत्र प्रभाष्ट्र हिन समय सानवाना हितन के या थाय छे, ते अर्थ नहीं घटना नथी. तहंशासमा अंगना એક भाग ते अवयं भेगा अटीथी अर्थ थाय छे, ते अर्थ नहीं घटना नथी. तहंशासमा ન્યુયા એક ભાગ તે અવયવ અવા વ્યાપ્ત છે, અને ગુણના એટા અદેશ વિભાગ પાડી શકાય નહિ. તેથી કહેવા ૨૪ ગુણામા સંખ્યા પણ એક શકા છે, અને ગુણના એટા અદેશ વિભાગ પાડી શકાય નહિ. તેથી उद्या २४ मुखामा श्रीण्या यहा नार उद्या तिसामा में अर्थना तह सहाय नहि. अही सयद प्रत्यय सयद प्रत्यय मिन्यय क्रीरेसे जानी क्रीड़ विश्वामा के लिया है। अर्थना तह सहाय नहि अर्थी सयद प्रत्यय त्यप् प्रत्यथ 'अवयव काट्य व्यापा विषयायी है, जेभड़े द्वाहरा २५४मां हिंही है सर्व अवयववान्ती हैंपाहान केट्से समवायि संत्यभा विषयायी हैंजी अवयववान्ती अववव सत्त रहेता है सम्बाद सहस्रात अवस्र (किनी सम्बा बाद है) सम्मेद अही आहे के सब्येद न्यवव सत्य ५६वा ए सन्याप कार्यय (भार्य) नी श्राप्त अनेहमा छूरी विश्वतित क्षेत्रायी भिवे। हे. मार्गदितय अरसे भारत दिलय अन्याप कार्या अन्याप की स्व ण. मारोद्वितय अश्व मानव हितय. भानेषी अखित केवा द्वित्य सच्या अने सण्येय तेमां विधेषे अवे याव हे भानेषी अवित दितय. भीने परित्यात्र अस्वानी अमेर हे.

દિનો જે દશામાં નિર્વાહ થાય તે આરંભદશા કહેવાય. એ શ્રવણાદિનો અભ્યાસ થવાથી આસક્તિની સિદ્ધિ જે દશાથી થઈ શકે તે બીજી દશા કહેવાય. આસક્તિ સિદ્ધ થયા પછી જે દશાથી વ્યસન સિદ્ધ થઇ શકે તે ત્રીજી દશા કહેવાય. આ સર્વમાં જે દશામાં કલિકાલ વિગેરેથી થતા દોષનો સબંધ ન ચાય તે માટે તેની દશાના ફલ અને સ્વરુપના પ્રકારનો વિચાર કરીએ છીએ. આપ્રમાણે દોઢ શ્લોકવડે થથ કરવાના પ્રયોજનનું વર્ણન કર્યું.

અહીં લાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે. એકાદશ સ્ક્રધમાં સપ્તદશ અધ્યાયમાં ઉદ્ધ<sup>ત્ર</sup>છએ શ્રીકૃષ્ણને પ્રશ્ન કર્યો છે કેઃ—

# यथानुष्ठीयमानेन त्विय भक्तिर्नुणा भवेत्। स्वधर्मेणारविंदाक्ष तन्मे ज्याख्यातुमईसि॥

अर्थ- हे કમલનયન પ્રભુ, સ્વધર્મનું આચરણ કેવી રીતે કરવાથી મનુષ્યોને આપને વિષે ભક્તિ ઉત્પન્ન થાય, ते ઉપાય મને કહેવો જોઈએ.

આવો ઉદ્ધવજીએ પ્રશ્ન કર્યો ત્યારે ચારે આશ્રમના ધર્મ કહેતાં ભગવાને અષ્ટાદશ અધ્યાન યમાં કહ્યું કે 'શાસ્ત્રમાં જેપ્રમાણે ઉપદેશ કર્યો છે તેપ્રમાણે મારૂ યજન કરવુ, પોતાનું સર્વસ્વ યજ્ઞ કરાવનાર ષ્ટ્રાકાણને આપી દેવુ, અશિનો પોતાના પ્રાણમાં સમાવેશ કરવો, અને પછી નિરમેક્ષ થઈ સંન્યાસ ચહુણ કરવો. (૧૩). છાકાણ સન્યાસ ક્ષેવા તૈયાર થાય, ત્યારે તેના સ્ત્રીપુત્રાદિકમાં દેવતાઓ પ્રવેશ કરીને વિજ્ઞ કરે છે, કેમકે તેઓને ઇર્લ્યા થાય છે કે <sup>આ</sup> અમારાથી ઉપર જશે. (૧૪). મુનિ જો વસ્ત્ર પહેરે તો કોપિન માત્ર તેટલા શરીરને ઢાંકવાને પહેરે. દડ અને કમડલુ શિવાય ત્યામ કરેલા કાઈ પણ પદાર્થને આપત્તિવિના ગ્રહણ કરે ં નહિ. (૧૫). દષ્ટિથી પૃથ્વી પવિત્ર કરીને (સભાળશી) પગ મુકવો, વસ્ત્રથી પવિત્ર કરીને જલ પીવુ, સસથી પવિત્ર કરીને વાણીનો ઉચ્ચાર કરવો, અને મનથી પવિત્ર કરીને સદા<sup>ન</sup> ચરણ કરલુ (૧૬). મૌન, અનીહા ( શરીરથી કાંઈ પણ ચેષ્ટા કરવી નહિ તે ), પ્રાષ્ટ્રને નિયમમાં રાખવા, એ વાણી, દેહ અને ચિત્તના દક છે. આ ત્રણ દક જેણે સાધ્યા નથી, તે કેવલ વાસના દડ રાખવાથી યતિ થતો નથી. (૧૭). ચારે વર્ણમાં પતિતવિગેરને છોડીને બાકીના સાત ઘરોમાં સિક્ષા માગવી. તે સાત ઘરો પ્રથમથી ધારેલા **હો**વાં ન **બેઇ**એ. તેટલામાં જે મળે તેમાં સતોવ રાખવો. (૧૮). પછી બહાર જઇને જલાશયમાં આચમન લઇને ભિક્ષામાં મળેલું અન અચળામાં લઈને જલમાં બોળીને બહાર કાઢવું એટલે તે પવિત્ર યાય. પછી તે અન્ન ખાતું. (૧૯).' આ વિગેરેના પચદશ \*ક્ષોકવડે સન્યાસાશ્રમરૂપ પરિ-ત્યાત્ર કહ્યો છે. ત્યારપછી અક્તિ અને વૈરાગ્ય વિશેષ થાય ત્યારે કહ્યું છે કે:—' જ્ઞાનમાં નિષ્ઠાવાળો, વિરકા, અથવા મારો લક્ત કોઇ પણ પ્રકારની અપેશાવિના આશ્રમોના ચિન્દ્રો છોડી દઇને વેદાદિક વિધિની દરકારવિના ફર્યા કરે. (૨૮). ડાજ્ઞો છતાં બાલકવત્ ક્રીડા करे, हुशब छतां अडवत् ६रे, -विद्वान् छतां छ-भत्तवत् छोते, वेश्ने लख्ता छता पशुवत् આચરજુ કરે. (૨૮). વેદના વાદમાં પ્રીતિ રાખે નહિ, પાખંડ કરે નહિ, શાસ્ત્રમાં કહેલા ધર્મોના દેતુઓ શોધવા પ્રયત્ન ન કરે, ગુષ્ક વાદવિવાદમાં કોઈ પક્ષની આશ્રય કરે નહિ. (૩૦). ધીર થઈ મનુષ્યોથી ઉદ્દેગ પામે નહિ, તેમજ મનુષ્યોને ઉદ્દેગ કરે નહિ, અતિવાદ સહન કરે, કોઈનું અપમાન કરે નહિ. (૩૧)' આમ સાડાદશ શ્લોકથી વિધિવિનાનો સન્યાસ કહો છે. અર્દી જ્ઞાનમાર્ગીય અને બક્તિમાર્ગીયના સમાન ધર્મો એકઠા કરી કહ્યા છે. તેવી જ રીતે પ્રથમ કહેલા વિશિષ્વંક સન્યાસમાં પણ સમછ છેતું. તેમજ છુતીય સ્કંધમાં

સેન્યાસના કુટીચર્ક, બહુદંક, હંસ અને પરમહંસ એમ ચાર બેદ કહ્યા છે, તેથી ત્રણે માર્ગમાં संन्यास अतेन्य छे. व्याससूत्रना तृतीयाच्यायना यतुर्थ पाइमां पुरुषार्थोऽतःशब्दात् से अधि-करल्या पांच सूत्रमां श्रक्षात्तांनी वशिष्ठाहिक्षने अभिक्षेत्र विजेशे क्रमें करवानी आचार अभेक्षी છે. અને 'જનકરાનએ ઘણી દક્ષિણાવાળા યગ્નથી યજન કર્યું, એમ શ્રુતિમાં કહ્યું છે તેથી श्रद्धशानी જનક કર્મ કરતા હતા એ श्रुतिसिद्ध છે.' 'તે विद्या, કર્મ અને પૂર્વની સુદ્ધિથી भाप्त थाय छे,' स्मेम श्रुतिमां इह्यं छे, तथी विद्या स्मित्री इसनी आरंभ थाय छे स्मित शास्त्राज्ञा छे. 'अहिरष्ठ अहा छे, तेनुं दर्श अने पूर्णुमास यशमां वरण करे छे.' जेम क्ष्प-શ્રુતિમાં કહ્યું છે, તેથી જીકાજ્ઞાનીને પણ જીકાપણાથી ઝડિત્વર થવાનું લખ્યું છે. 'જે દુર્જાકાણ સીમપાન કરવાની ઇચ્છા કરે, તે ધૂસરા પુચ્છવાળા અશ્વિનીકુ મારસંબંધી પશુનું આલભન કરે.' જેની પેઢીમાં ત્રણ પુરુષસુધી સોમપાન કર્યું ન ક્ષેય તે વિચ્છિસ ખ્રાહ્મણ કહેવાય છે. તેણે ઇફાત્રિસંબંધી ઉત્સૂષ્ટ પશુનું આલભન કરવું, 'ન્યાંસુધી છવે ત્યાંસુધી અત્રિહોત્ર હોમનું,' વિગેરે શ્રુતીઓથી સિલ્ફ થાય છે કે કર્મ નિત્ય કરવા. અને કર્મ કરવામાં સ્ત્રી તથા પુરુષ બંનેનો ઉપયોગ છે, તેથી જૈમિનિના મતમાં વાનપ્રસ્થ સુધી ત્રણ આશ્રમનો જ પક્ષ छ, अने केने होई पण रीते क्षे करवानी शक्ति न क्षेत्र, तेने क सर्व त्याग करी संन्यास महत्तु हरवानी छे. अने ' ले हिवसे वैराय्य शाय तेल हिवसे संन्यास सेवी' से विशेष श्रुति इमें કરવાને અશક્ત અને આંધળા લૂલા વિગરે અનિધિકારી માટે છે, એટલે તે શ્રુતિ વ્યર્થ શઈ જતી નથી, આવી કર્મવિચારક જૈમિતિનો સિદ્ધાંત છે, માટે કર્મમાર્ગમાં સંન્યાસ કરવો નહિ.

હવે 'તુલ્યં વર્શનમ્' ( સર્વ વર્ણાશ્રમને જ્ઞાન તુલ્ય છે, તેથી જ્ઞાનનો અધિકાર સર્વને સમાન છે ) વિગેરે સૂત્રામાં શુક, સવર્ત, આરુણ અને જકભરતના દર્શતથી જ્ઞાન સર્વને સમાન છે ) વિગેરે સૂત્રામાં શુક, સવર્ત, આરુણ અને તેથી જ સંત્યાસ ચહણ કર- સાધારણ છે, તેથી કર્મની આવશ્યકતા સિદ્ધ થતી નથી, અને તેથી જે તેથી એના મતમાં વામાં આંધળા પાંગળાનો જ અધિકાર છે એ જૈમિનિમતનું ખંકન થાયછે, તેથી એના મતમાં વામાં આંધળા પાંગળાનો જ અધિકાર છે એ જૈમિનિમતનું ખંકન થાયછે, તેથી એના મતમાં સંત્યાસશ્રુતિની વ્યર્થતા મટતી નથી.

વેદમાં કહ્યું છે કે 'તે વિદ્વાન કાવષેય ઋષિઓ એમ કહેતા હતા કે અમે શામાદે વેદમાં કહ્યું છે કે 'તે વિદ્વાન કાવષેય ઋષિઓ એમ કહેતા હતા તેઓએ અગ્રિકોત્ર કર્યું નથી.' વેદનું અધ્યયન કરીશું શા માટે યત્ત કરીશું ? પૂર્વે વિદ્વાનો હતા તેઓએ અગ્રિકોત્ર સાંધી નીકન્યા.' 'ત્યાગ કરવો એજ ખરેખર અમૃતપહું છે એમ કહીને યાત્તવલ્લા સાંગ કરવાની શ્રુતિ સર્વત્ર લાગુ આવી ઘણી શ્રુતિઓથી સંન્યાસ કરવાનો બોધ થાય છે. અને કર્મ કરવાની શ્રુતિ સર્વત્ર લાગુ આવી ઘણી શ્રુતિઓથી સંન્યાસ કરવાનો બોધ થાય છે. અને કર્મ કરવાની શ્રુતિ સર્વત્ર લાગુ પહેલી નથી એ નિશ્લયાત્મક છે.

જીસિષ્ઠ જીદ્ધાને દર્શ પૂર્ણમાસમાં વરણીમાં વરાવ્યાનું શ્રુતિમાં કહ્યું છે, ત્યાં પણ **વદ્ધ** શબ્દનો અર્થ વેદ શાય છે, તેથી વેદ જાલુનારને જ યજ્ઞમાં ઋતિષ કરવો એવો અર્થ શાય શબ્દનો એ શ્રુતિથી જ્ઞાન કર્મનું અંગ છે એમ પ્રતિપાદન થઇ શક્તું નથી. છે. તેથી એ શ્રુતિથી જ્ઞાન કર્મનું અંગ છે એમ પ્રતિપાદન થઇ શક્તું નથી.

'જેના ફુલમાં ત્રણ પુરુષ સુધી સોમપાન ન કર્યુ હોય તે દુર્લાંઘણ કહેવાય છે, તે તેના ફુલમાં ત્રણ પુરુષ સુધી સોમપાનના અભિનીકુમારસંબંધી પશુનું આવલન સોમપાનની ઇન્છા કરે તો તેણે ધૂસરા પુરુષ્ટવાળા અભિનીકુમારસંબંધી પશુનું આવલન કોઈ સોમપાનની ઇન્છા કરે તો તેણે કર્મનો નિષમ બાંધ્યો છે, તેમ 'કર્મવડે, પ્રત્યાદિ શુતીઓમાં ત્યાત્રનો કરવાં,' ઈત્યાદિ શુતિમાં જેમ કર્મના વાગવે મોધને પ્રાપ્ત થયો તેણે કર્મ કરવા એવો નિષય મોધને પણ સાંભળવામાં આવે છે. તેથી જે સંસારાસક્ત હોય તેણે કર્મ કરવા એવો નિષય નિયમ પણ સાંભળવામાં આવે છે. તેથી જે સંસારાસક્ત હોય તેણે અવસ્થામાં ચતુર્યાત્રમ શ્વાયી સેવાયી કર્મનિયમની શુતિમાં કાંઈ વિશેષપાનું નથી. છેલી અવસ્થામાં ચતુર્યાત્રમ શ્વાયી સેવાયી કર્મનિયમની શુતિમાં કાંઈ વિશેષપાનું નથી. છેલી અવસ્થામાં ચતુર્યાત્રમ

દ્રવ્યતા યત્ત કરવાનો નિષેધ છે તો પણ જરા\*મર્યાશિક્ષેત્રની ગ્રુતિથી યત્તની સિદ્ધિ <sup>ચાય છે</sup>. માટે છવતા સુધી અગ્નિહોત્ર હોમવું એ શ્રુતિનો પણ બાધ આવતો નથી. તેથી જૈમિનિઉક્ત દૂષણનો પરિહાર થાય છે. આ પ્રમાણે કર્મમાર્ગસંબધી ચતુર્થાક્ષમના પક્ષનો પણ નાશ થતો નથી. તેથી કર્મમાર્ગમાં સંન્યાસ કર્તવ્ય છે એમ પ્રાપ્ત થાય છે, તે છતાં સમૃતિમાં કહ્યું છે કે 'અગ્નિહોત્ર, મધુપર્કમાં બલદનું આલભન, સંન્યાસ, માંસના પિંડવાળું શ્રાદ્ધ, દીયરથી પુત્રોત્પત્તિ એ પાંચ કલિયુગમાં કરવાં નહિ,' તેથી કલિયુગમાં સંન્યાસ વર્જ્ય હોવાથી કરવો નહિ. બે કે બીજી સમૃતિમા તેની સામુ કહ્યું છે કે 'જ્યાંમુધી બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શર્દ્ધ એવા વર્ણ-વિલાગ છે, અને જ્યાં સુધી વેદ પ્રવર્તે છે, ત્યાંસુધી કલિયુગમાં અગ્નિદ્ધોત્ર અને સંન્યાસ કરવા,' તેથી કર્મમાર્ગમાં પણ સન્યાસ કરવાનો સંભવ થાય, તો પણ જણાલશ્રુતિમાં <sup>ગાર</sup>ે આશ્રમના પક્ષને પ્રથમ કહીને પછીથી કહ્યું છે કે 'અથવા બીજ રીતે બ્રહ્મચર્યથી, ગૃહસ્થા-શ્રમથી અથવા વાનપ્રસ્થ થયો હોય ત્યાંથી સન્યાસ ગ્રહણ કરે. અને બતવગરનો, બતવાળો, સ્નાતક કે અસ્નાતક, ગથવા ઉત્સન્નાપ્ત્રિક અથવા અનિશિક પણ જે દિવસે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન શાય તેજ દિવસે સંન્યાસ ગ્રહણ કરે.' આ પ્રમાણે છેલે સમાપ્તિમાં વૈરાગ્યવાળાને જ સંન્યાસ ચહજ કરવાનો અધિકાર છે એમ સર્વત્ર સાંસળવામાં આવે છે. તેમજ એકાદશ સ્કંધમાં , ભાગવાને કહ્યું છે કે 'જ્યારે સકાર્ય કર્મોમાં અને નરકરૂપ લોકોમાં સારી રીતે વૈરાગ્ય <sup>થાય,</sup> ક ત્યારે અગ્નિહોંત્રનો ત્યાગકરીને સન્યાસ શ્રદ્ધણ કરવો.' આવા વાક્યોથી વૈરાગ્ય થાય ત્યારે જ સંન્યાસનો પણ ભગવાને કહેલો છે. અને કલિયુગમાં કર્મ સર્વધર્મજીત્ય છે, તેમાં વૈરાગ્ય થવાનો સંભવ નથી, તેથી કલિયુગમાં કર્મમાર્ગની રીતે સન્યાસ કદાપિ કરવો નહિ.

આ પ્રમાણે ચાર આશ્રમના પક્ષથી પ્રાપ્ત થતા સંન્યાસનો હમણા અધિકાર ન હોવાથી જ્યારે જ્ઞાનનિષ્ઠા કે લક્તિનિષ્ઠા થાય ત્યારે તે માર્ગની રીતે સંન્યાસ લેવો.

શ્રીઆચાર્ય છ મહાપ્રભુછ પોતે લિક્તિમાર્ગીય હોવાથી, લિક્તિમાર્ગમાં સંન્યાસ કર્તવ્ય હોવાથી, બિક્તિમાર્ગમાં સન્યાસ કેવી રીતે હેવી તેનો વિચાર પ્રથમ કરે છે. જો સન્યાસ શ્રહ્યું એક જ માર્ગમાં કહ્યું હોય, અથવા લિક્તિ, જ્ઞાન અને કર્મ ત્રણે માર્ગમાં એકજ પ્રકારની સંન્યાસ હોય, તો સન્યાસ ગ્રહ્યું કરવાની લગવદાત્રારુપ વાક્યમાં સદેહ થાય નહિ, તેથી તેનો વિચાર કરવાની જરૂર રહે નહિ; પણ સન્યાસ તો સર્વત્ર કહેલો છે, અને તે જ્ઞાનમાર્ગ અને બિક્તિમાર્ગમાં શ્રહ્યું કરવો એમ સિદ્ધ થયું, ત્યારે લિક્તિમાર્ગમાં કર્યો સંન્યાસ કેવા પ્રકારથી હેવાની લગવદાત્રા છે તેનો નિશ્ય કરવાને વિચાર કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે પ્રયોજન કહીને વિચારનો આરલ કરે છે:—

<sup>\*</sup> નારાયણાપનિષદ્દની સમાસિમાં જરામયાં બ્રિહાત કહ્યું છે:—'એવા રીતે યક્ષને તાલુનારના આત્મા મજમાન છે. મહા પત્ની છે, તારીર ઇ મ છે, વશુ સ્પવ વેદી છે, રામ દર્ભ છે, શિષ્મા દર્ભમું છે. હૃદવ યુપ (સ્તમ) છે, તોવ છી છે, કોપ હોમવાના પશુ છે, તપ અગ્નિ છે, દમ પશુને મારનાર તથા દક્ષિણ છે, વાળી હોના છે પ્રાણ હફ્યાતા છે, અધ્વધું ચસુ છે, મન લક્ષા છે, ત્યાં મુધી શરીરને શારબ કરાય છે, તે દીશા છે. જે ખાવ છે તે દ્વિષ્ છે, જે પીયે છે તે સામપાન છે, જે રમલ કરે છે તે ઉપસદ્ છે, જે કરે છે, બેહે છે, હે છે, તે પ્રવચ્ચે છે, જે મુખ છે તે આદ્ધનીય છે, જે વ્યાહિતના હચ્ચાર કરે છે, તે ખાદ્ધનિ છે, જે તેને જ્ઞાન છે તે હોમ છે, જે સાજ તથા સવારે ખાય છે તે સમિષ્ છે, જે પ્રાતઃકાવ, મખાન્દકાલ અને સાયકાવ છે, તે તેના સવન છે, જે રાત્રિદિવસ છે તે દર્શપાનું માસ છે, જે આંન્સર તથા પાત્ર થાય છે તે ચાતુમાર ઘમ છે. જે છ ઋતુ છે તે પશુબધ યક્ષ છે, જે સંવત્સર તથા પરિન્સર છે તે અદર્ભણ છે, જે મરબુ થાય છે તે યક્ષ પછાનું અવભૂય સાન છે.' એવી રીતે તરા પ્રાપ્ય થય ત્યાપી પરસ્થા છે તે સામ પછાનું અવભૂય સાન છે.' એવી રીતે તરા પ્રાપ્ય થય ત્યાપી પરસ્થા પરિન્સર છે તે અદર્ભણ છે, જે મરબુ થયા છે તે યક્ષ પછાનું અવભૂય સાન છે.' એવી રીતે તરા પ્રાપ્ય થયા ત્યાપી પરસ્થા પરિન્સર અને તેના અત્રના યક્ષોની પાતાના શરીરની અંદર જ સાવના કરે તે જરામવાલિકોલ કહેવાય છે, તે અભિદેશ સંત્યાસીને પસ્તુ શિદ્ધ રહે છે.

श्रवणादिप्रसिद्धार्थं कर्तव्यश्चेत् स नेध्यते ।
सहायसङ्गसाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥
अभिमानान्नियोगाच्च तद्धमेंश्च विरोधतः ।
गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४ ॥
अग्नेषि तादशैरेव सङ्गो भवति नान्यथा ।
स्वयं च विषयाक्रान्तः पाषण्डी स्यानु कालतः ॥ ५ ॥
विषयाक्रान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः ।
अतोत्र साधने भक्तो नैव त्यागः सुखावहः ॥ ६ ॥
अतोत्र साधने भक्तो नैव त्यागः सुखावहः ॥ ६ ॥

सान्वयपदार्थः — अवणादियसिकार्थं अवलाहि सारी रीते थर्ध शडे ते भाटे कर्तव्यः अवलाहि सारी या थि थर्ड ते भाटे कर्तव्यः अवलाहि सारा या थर्म साम्याना साधना साधना रक्षण उरवार्था. (३) अमिमानात् अकिश्वा थे थे तथी च अने साधनानां साधनातुं रक्षणात् रक्षण उरवार्था. (३) अमिमानात् अकिश्वा थे थे तथी च अने साधनानां साधनातुं रक्षणात् रक्षण अविशे तथी तद्में. तेना धर्मेथी च अने मान थाय तथी नियोगात् अवलाहि निरंतर उरव लेखे तथी तथी तथा धर्मे आगण अविश्वास्तः विशेष होताने शीधे यदि ले, गृहादेः शृह्वभेरेनुं याधकत्वेन लाधकपणुं होवाथी मान थाय तथा साधनार्थं साधन माटे तथा ते अमाले (सन्यास थहण प्रत्यो) (४) अमे आगण अविसायनार्थं साधन माटे तथा ते अमाले (सन्यास थहण प्रत्यो) (४) अमे आगण अविसायनार्थं साधन माटे तथा तथा प्रत्या कर्त्य प्रत्या विषयास्त्रान्तः अभिशे स्त्रावदः युण व्यापनारः न निष्ठ प्रवत्रः साधनावस्थासं द्यागः सन्यास सुरावदः युण व्यापनारः न निष्ठ प्रवत्रः

જાોકાર્યો:— ક્રવણાદિની સિક્કિ સારી રીને થાય, તેમાટે સંન્યાસ હેવો, એ યોમ્ય જાોકાર્યો:— ક્રવણાદિની સિક્કિ સારી સંગ્રા સિક્ક થાય છે, અને શ્વણાદિના સાધન્યી, કેમકે ક્રવણાદિ સહાયથી અને સહાય સંગ્રા સિક્ક થાય છે, અને શ્વણાદિના સાધન્યી, કેમકે ક્રવણાદિ સહાયથી અને નહિ), વળી શ્વણાદિમાં અભિમાન અથવા નીનું રહ્યું હોઈએ, તેથી સંન્યાસ ધરાને વિટીધ મોનું રહ્યું હોઈએ, તેથી સંન્યાસ હશો એવો અહતા મમતા રહે છે, અને શ્રવણાદિ નિરંતર કરવું હોઈએ, તેથી સંન્યાસ હશો એવો અહતા મમતા રહે છે, અને શ્રવણાદિ નિરંતર કરવું હોઈએ, તેથી લંગ સંગ્ર થાય છે, અને આવે છે, તે ગૃહાદિ ક્રવણ વગ્રેરમાં ભાષક માની સાધન કરવા માટે સંગ્રાય છે, અને થાય છે, અને સાથ છે, અને પણ લાય છે. તેઓનો દેઢ વિવવાયક હોય પણ વાર્યો પણ વિવયાસ અને પાખડી થાય છે. તેઓનો દેઢ વિવવાયક હોય ક્રાય લાય છે, તેમને હોય બગવાનનો આવેશ રહેતો નથી, માટે અહીં અન્યામાં સાધનાવરથામાં છે, તેમને હોયશાં બગવાનનો આવેશ રહેતો નથી, માટે અહીં અન્યામાં સાધનાવરથામાં છે, તેમને હોયશાં બગવાનનો આવેશ રહેતો નથી, માટે સ્વર્ણા સ્વર્ણ અને આત્મને વેદન

શ્રવણ, કોર્તન, રમરણ, પાદમેવન, અર્થન, વંદન, દારય, સખ્ય અને આત્મનેવેદન શ્રવણ, કોર્તન, રમરણ, પાદમેવન, અર્થન, વંદન, દારય, સંન્યામ કરવો, એ પણ અનીકાર એ નવ પ્રકારની અક્તિની શારી રીતે હિલ્લિ થવાસાર મંત્ર્યામ કરવો, એ પણ અનીકાર કરવાણ કરવાયોમ્ય નથી. અહીં ભાવ મેં આ છે: બગવાને એકાદશ રહેપમાં મનુષ્યોના કરવાણ કરવાયોમ નથી. અહીં ભાવ મેં અને અક્તિમ ત્રણ કર્યા છે. તેમાં કાર્યાયો શાન, કર્મ અને અનિકારી પણ નિર્ણ કર્યું છે. તેમજ કૃતિમાં પણ નિર્ણ કર્યું છે. તેમજ કૃતિમાં પણ 'કર્મને પ્રાપ્ય મન્યા છે.' એમાં મેડ્યુર્મ કૃત્ય પણ માત્રમાં સન્યાયાં નિર્મણ કર્યું છે. તેમજ કૃતિમાં પણ 'કર્મને પ્રાપ્ય મન્યા છે.' એમાં મેડ્યુર્મ શ્રામ પણ માત્રમાં સન્યાયાં નિર્મણ કર્યું છે. તેમજ કૃતિમાં પણ 'કર્મને પ્રાપ્ય મન્યા છે.' એમાં મેડ્યુર્મ પૂર્વ ક્રિયો મોયુને પ્રાપ્ય મન્યા છે.

કહ્યું છે. તે ફલ પણ ત્રણમાંથી કોઈ પણ માર્ગની રીતિથી સંન્યાસ કરે ત્યારે જ પ્રાપ્ત થાય, કેવલ સંત્યાસથી તે ફલ પ્રાપ્ત થતુ નથી. કેમકે સત્યાસ તે તે માર્યના અગરુપ છે. તેથી તેમાં કહેલું ફલ તે તે માર્મના અર્થવાદ રીતે કહેલું છે. તેમજ ભગવાને એકાદશ સ્કુધમા કહ્યું છે કે 'યોગ, સાંખ્ય, દાન, વૃત, તપ, યજ્ઞ, વ્યાખ્યાન, વેદાધ્યયન અને સંન્યાસવડે પ્રયત્ન કરનાર પુરુષ પણ જેની પ્રાપ્તિ કરી શકતો નથી,' એ વાક્યમાં કેવલ ત્યાગમાત્રથી પોતાની પ્રાપ્તિ થતી નથી, એમ ભગવાને કહ્યું છે. માટે ત્યાંગ ક્રોઈક રીતે સહાય કરે છે એટલંજ. અને ત્યાંગનો અધિકાર વૈરાગ્યથી થાય છે. તે વૈરાગ્ય જેમ જેમ ઉત્કૃષ્ટ હોય તેમ તેમ ત્યાંગ તે તે માર્ગમાં વિશેષ સહાયકારક થાય છે. ત્યારે વૈરાવ્યનો ઉત્કર્ષ કેમ થાય? એ વિચાર કરીએ તો કેવલ અદૃષ્ટમાત્રથી વૈરાગ્ય થતો નથી. તેથી તે તે માર્ગને અનુકૂલ શ્રવણાદિક સાધન તેને સિદ્ધ કરનારા સમજવા. માટે તે સાધનની સિદ્ધિને માટે ત્યાંગ કરવો હોય તો તે પક્ષ ભગ-વાનુના મત પ્રમાણે અંગીકાર કરવા યોગ્ય નથી. ભગવાને એકાદશ સ્કંધમાં 'જયારે સર્વત્ર વૈરાગ્ય ચાય લારે લાગ કરવો' એમ કહ્યું છે, ત્યાં સાધનદશાને પ્રાપ્ત થયો હોય તેને લાગ કરવાનું કહ્યુ છે, તેમાં તેને પર્યટન કરવાનું જ કહ્યું છે, કોઈ પણ સ્થલે સ્થિર રહીને શ્રવણાંદિ કરવાનું કહ્યું નથી. મહી સિદ્ધદશાને પ્રાપ્ત થયલા જ્ઞાની અને ભકાના સાગનું નિ-પણુ સાડા નવ રક્ષોકમાં કર્યું છે, તે નીચે પ્રમાણે છે, 'જ્ઞાનનિષ્ઠ વિરક્ત અથવા કાંઈ પણુ અપેક્ષાવિનાનો મારો લક્ત આશ્રમના ચિન્હોસહિત આશ્રમને છોડી દઇને વેદના વિધિ જેનાપર લાગુ પડતા નથી એવો થઇ ફર્યા કરે. (૨૮). ડાહ્યો છતાં બાલકની માફક રહે, ' કુશલ છતાં જડવત્ આચરણ કરે, વિદ્વાન્ છતાં ઉન્મત્તવત્ બોલે, વેદને **તાલ્**તા છતાં પશુ માફક આચરણ કરે. (૨૯). વેદવાદમા પ્રીતિ ન કરે, પાખડી ન થાય, ધર્મની બાજતમાં કારણો શોધના પ્રયત્ન ન કરે, શુષ્ક નિવાદમાં કોઈ પક્ષનો આશ્રય કરે નહિ. (૩૦). ધીર ચઈ મનુષ્યોથી ઉદ્દેગ પામે નહિ, તેમજ કોઇને ઉદ્દેગ કરે નહિ, અતિવાદ સહન કરે, ! કોંઇનું અપમાન ન કરે, દેહને માટે પશુની માક્ક કોઈ સાથે વૈર ન કરે. (૩૧). <sup>કેમકે</sup> જેમ જલના જૂરા જૂરા પાત્રામાં એકજ \*ચંદ્ર રહ્યા છે તેમ સર્વ બૂતમાં આત્મામાં પરમાત્મા એકજ કહ્યાં છે, તેમ જ પચમહાબૂત પણ સર્વમા એક જ છે. ( ૩૨ ).

વખતસર ખાવાનું ન મળે તો ધેર્ય ધરી ખેદ કરવો નહિ, વખતસર મળે તો રાષ્ટ થવું નિકિ, કેમકે મળવું ન મળવું બને દૈવાધીન છે. (33). ફક્ત આહારને માટે ચેષ્ટા કરવી, કેમકે પ્રાણધારણ માટે આહાર યોગ્ય છે, પ્રાણધારણથી તત્વિવચાર થાય છે, તત્વ તાણવાથી મનુષ્ય સસારમાંથી મુક્ત થાય છે. (38). દેવેચ્છાથી મળેલું અલ, શ્રેષ્ઠ દ્ધેય કે હલકું દ્ધેય, તો પણ ખાવું, તેમ જ વસ્ત તથા શય્યા પણ જે સમયે જેવું મળે તેવું મોત વ્રત રાખી સ્વીકાર કરવું (34). જેમ દું ઇશ્વર લીલાવડે સર્વ ક્રિયા કર્ફ છું, તેમજ જ્ઞાનીએ પણ કોઇની પ્રેરણિવના સૌથ, આચમન, આન તેમજ બીલ નીયમોને કરવા. (34). એ પ્રમાણે સાંડા નવ રહોકમાં સિદ્ધ દશાવાળા જ્ઞાની અને બક્તનું નિસ્પણ કરીને પછી બે રહોકથી વિવિધિયા સન્યાસ કહ્યો છે તે નીને પ્રમાણે:—'દુઃખરુપ કામને વિપે વૈરાગ્યવાળો આત્મજ્ઞાની અને મારા (બગવાનના) ધર્મને ન ત્વણનાર, મનનશીલ ગુરુપાએ ત્વય, અને ત્યાંસુધી વ્યવને સ્વરૂપ બાળવામાં આવે ત્યાંસુધી આદરથી ગુરુપાએ અને (લગવાનને) શ્રદ્ધાથી નિદા કર્યા વિના સેવે."

<sup>ું</sup> ખારતે ઘણા અપે ગયામાં આ દુર્યાત છે, પ્રતિભિયતા અભિપ્રાથથી નથી. સર્વમાં પ્રથમદાસ્ત છે, ત્યાં પ્રતિભિયત્યુ ઘટતું તથી

त्यारपंडी ले श्वीक्षी ज्ञान अने वैराण्य न होय तो क्षाय (भंदा) पठव न होवाशी ળંને લોકની હાનિ ચવાનું કહ્યું છે તે નીચે પ્રમાણે:—'જેણે કામ, કોધ, લોલ, મોહ, મદ अने मत्सर को छ शत्रु छत्या नधी, लेना धद्रियोर पी सारधी प्रबंध छे, अने ले ज्ञान थने वैराग्यथी रहित छे, ते की सन्यास अहल हरे तो धर्मनी हानि हरनार ते मालुस देवता-ओने, आत्माने, तथा पोतामां रहेबा परमात्मारूप भने छेतरे छे, अने अंतः कर्णना क्षाय (મલ) નહિ પાંકેલા હોવાથી આ લોક તેમજ પરલોકથી સપ્ટ થાય છે.'

को प्रभाखे ज्ञानमार्गता संन्यासतुं निरूपण ध्रुं छे. लिनिमार्गीयने तो साधनदशामां સન્યાસમાં કાંઈ પણ અધિક કહ્યું નથી; પણ શમ અને અહિંસા એ લિક્ષુનો ધર્મ છે, એ બે रेबोडवडे डहीने, संक्षेपथी यतुराश्रमना धर्मने ४ढीने /हेबडथनपूर्वेड यार आश्रमना धर्मनो ઉપસંહાર નીચે પ્રમાણે કર્યો છે:—'એવી રીતે જે પોતાના ધર્મવડે અનન્ય ભાવથી મને લજે छे, जाने सर्व भूतने विधे भारो लाव राणे छे, तेने भारी दृढ लिझ प्राप्त थाय छे.' आथी ભક્તિમાર્ગીયને પણ ત્યારપછી તરતજ ત્યાં કહેલી સન્યાસધર્મ જ મુખ્ય છે એમ સિદ્ધ થાય छे. अभ होवाशी को अवशाहिमाटे संन्यास अहण करे तो तेना स्वरूप अने धर्मशा विरोध आवे. आ आशयथी प्रथम संन्यासना स्वरूपमां विरोधात्मक होषनुं वर्धन सहायसहसाध्यत्वात् भे श्लोध्यी ५२ छे. संन्यासनुं स्वरूप तद्वेके ब्राजापत्याम् अहीशी आश्लीने एवमेवेतद्वगवन् લાંમુધી નાળાલશ્રુતિમાં નિરૂપણ કરેલું છે, તેનુ જ વર્લન કરતાં એકાદશ રકંઘમાં કહ્યું છે કે 'ઉપદેશપ્રમાણું માર્ચ યજન કરીને, ઋતિવજને સર્વસ્વ આપી દઇને, અભિનો સ્વપ્રાણમાં આવેશ કરીને નિરપેક્ષ થઇ સત્યાસ ચહેલું કરે.' આમ છે ત્યારે જીવશાહના વિધાનથી આગુ-पथ्यत डरीन तेमल प्रकापत्येष्टि तथा आह आह इरीने, मन्त्रवडे अग्निनो स्वप्रालुमां आवेश इरीने निर्धेक्षपणाथी सर्वत्र पर्यटन हरेलु कीम सिद्ध धाय छे. श्रवणाहि तो पोताना सरणा रेन्साववाणाना संभवी सिद्ध याय छे. वस्ताविना अवस्तु सिद्ध यतुं नथी, श्रोताविना धीर्तन सिद्ध थतु नथी. ते अने ઉपर केंद्रेसा संन्यासीनी साथै परिश्रमण करता नथी. तेथी श्रवण धीर्तननी सिद्धि थती नथी. प्रमृत्यर्थम् पाठ होय तो 'उत्हृष्टपशुाधी अवलादीनी विद्यमानता માટે' એવો અર્થ કરવાથી ઉપરનો જ અર્થ થાય છે.

આવા સન્યાસીની સાથે કદાચિત્ શ્રોતા અને વક્તા પર્યટન કરે, તો નિરપેક્ષપદ્માથી સર્વત્ર भेड्रवा इरवारूप सन्यासना स्वरूपमां विरोध शावे छे. वणी हाबना समयमां तीक्षत्र शहिना असावधी स्वरूप अने सीक्षा विगरेनं अवस् अर्थे होय ते पान हृदयमां स्थिर शतं नथी, तेथी ते स्वरूप तथा बीखाविशेरे हुइयमां रियर अरवा माटे पुस्तक विशेरे पारी राणवां कोधकी. तेमल सेवा ५२वा मार्ट सेवाना साधनी पासे राभवा कोछले. आ सर्व निर्धेक्षताथी विरुद्ध है. आ सर्व क्षारलोने क्षीधे अवल विशेर सहायना संगधी सिद्ध थतां होवाधी, अने तेनां साधनीनं रक्षण करवानं होवाथी सन्यासना स्वयत्पमां विशेष आवे छे, माटे लिनिमार्गमां શ્રવભાદિકની સિદ્ધિમાટે સંન્યાસ કરવો એ પદ્મ અંગીકાર કરવા મોગ્ય નથી.

अथवा, यस्वसंयतपद्वर्ग हो ने श्वीक्रमां अथवाने होधादि छत्या विना सन्यास अद्रष् જનવા, વસવલવા કર્યું છે, તેથી પ્રથમ કહેશા સંત્યામના સાધનનું રક્ષણ કરવાનું સ્**યબ્યું છે.** કરવામાં બાધક કર્યું છે, તેથી પ્રથમ કહેશા સંત્યામના સાધનનું રક્ષણ કરવાનું સ્**યબ્યું છે.** न्याना जायड उन्त प्राप्त के स्वीडियी हो धर्मी प्रथम इहा है ते इरवायी हर को तेतुं रक्षल एकश्ररेग्महीमेताम् को स्वीडियी हो धर्मी प्रथम इहा है ते इरवायी हर सिद्ध थाय छे. अवस्ति अरं अम सिद्ध थत नथी, हेमहे सेहता इरवामां सदायनी संग मान वाय छ. अवस्थान शाय तो पान कोड स्थलमां स्थित इसी रहेवातुं नयी, अने वितो नथी. डहाबित सहायशंत्र शाय तो पान केड स्थलमां स्थित इसी रहेवातुं नयी, अने નાત નવા. કદ્યાપાદ અવાગા આચરલ કરતું એ સંન્યાસ કરનારને અવશ્યનું છે. આમ સેવાથી સન્યાસમાં કહેલા સાધને શ્રવણાદિ સિદ્ધ થવામાં સહાયનો સંગ અને એક સ્થલમાં સ્થિતિની જરૂર છે, અને સંન્યાન્ સમાં એક સ્થલમાં સ્થિતિ કરવી નહિ અને એકહીં ફરવું એમ કહ્યું છે, માટે બંનેને પરસ્પર વિરોધ હોવાથી શ્રવણાદિની સિદ્ધિને માટે સંન્યાસ કરવો એ પણ અગીકાર કરવા યોગ્ય નથી. જો કે મૂલમાં स्वरूपविरोधतः સ્વરૂપવિરોધ એવું પદ નથી, તોપણ આગળ શ્લોકમાં તહુંમાં શ્રિરોધતઃ તેના ધર્મોથી વિરોધ એમ કહ્યું છે ત્યાં પ મુક્યો છે, તેથી મેં વ્યાખ્યાનમાં સમુચ્ચય કર્યો છે તેમાં દોષ આવતો નથી.

હવે ત્રિદડીને પણ ચાલુમારિયમાં એક ઠેકાણે રહેલું એમ સ્પૃતિમાં કહ્યું છે, અને લગ-વાને પણ એકાદશ સ્ક્રધમાં કહ્યું છે કે 'એકાંતમાં કરવાણરુપ પોતાનું આશ્રમસ્થાન રાખીને મારા ભાવતુરે ચોખ્ખા અતઃકરણથી રહે;' તો પછી સાધનરક્ષણપૂર્વક એક સ્થલમાં સ્થિતિ કરી શ્રવણાદિ કરવામાં શુ દોષ ? આમ આકાંક્ષા થાય તો પરસ્પર ધર્મના વિરોધરુપ બીજો દોષ અभिमानात् વિગેરે ચોથા શ્લોકથી ખતાવે છે. અભિમાન એટલે ગર્વ, અથવા અહેતા મમતારુપ. એકાદશ સ્કંધના ૧૮ મા અધ્યાયમાં ભિક્ષાનો પ્રકાર કદ્યો છે કે 'સંન્યાસીએ પતિત વિગેરેને છોડીને ચારે વર્ણમાં પૂર્વે નહિ સંકલ્પ કરેલા સાત ઘરમાં ભિક્ષા માગવી. તેમાં જે મળે તેથી સંતોષ રાખવો. (૧૮). તે મળેલુ અન્ન મહાર જલાશયમાં લઈ જઈ. પોતે જલનું આચમન કરી, વાણીને નિયમમાં રાખી, જલમાં બોળી બહાર કાઢવું, એટલે તે અન પવિત્ર થાય, પછી તેમાથી ભૂતાદિ અલિદાનો આપીને શેય રહેલ તમામ આઈ જવે. (૧૯). ત્યાં સાત ઘરનું અન્ન માગવાનુ કહ્યુ છે. તેમાં કોઇનુ દુષ્ટ અન્ન આવ્યુ હોય, તેનો દોપ નહિ બણીને તેનુ ભક્ષણ કરે તો વિવિદિવાદશાની માકક શ્રવણાદિ સાધનદશામાં પણ ચથાદિનો પશ્ચપાત થવાથી શરીરમાં અભિમાન આવી જતા પ્રતિવાદ<u>ીન</u> નિરાકરણ કરવામાં કઠળ વચન કહેવાં પડે, તેમ અષમાન કરવાનો સસવ પણ થાય. તેમજ એકાદરા સ્કંધમાં ભગવાને સન્યાસીના ધર્મમાં કહ્યું છે કે 'અતિવાદ સહન કરવો, અને કોઇનું આપમાન કરહે નહિ' એ ભગવદાત્રાનું ઉક્ષઘન થવાથી અન્યાસીના ધર્મમા વિરોધ આવે છે.

તેમજ શ્રવણાદિનો હમેશાં યોગ રાખવો જોઇએ. દિલીય સ્કુધમાં દ્વિતીયાધ્યાયમાં કૃદ્યું છે કે 'હે રાળ, સર્વત્ર સર્વદા ભક્તના દુ.ખ હરનાર ભગવાન નું મનુષ્યોએ સર્વાત્મભાવથી શ્રવણ કરતું, પ્રીર્તન કરતું, અને સ્મરણ કરતું.' માટે શ્રવણાદિની ફરીફરીને આવૃત્તિ કરવી જોઇએ. એકલ્પ વખત કરેલું શ્રવણાદિ પ્રેમભક્તિ ઉત્પન્ન કરતું નથી, પગુ વારંવાર ચાં શ્રવણાદિ પ્રેમભક્તિ ઉત્પન્ન કરે છે, અને વારંવાર આવૃત્તિ એક સ્થલમાં સ્થિતિ કરવાથી શ્રાય છે, અને એક સ્થલ સ્થિતિ સન્યાસના ધર્મથી વિરુદ્ધ છે, દેમદે એકાદશ સ્કુધમાં ભગવાને કહ્યું છે દે 'નિલ્સંત્ર રહે, ઇંદ્રિયો નિયમમા રાખે, પોતાના આત્મામાં જ કીડા કરે, આત્મામાં જ પ્રીતિ રાખે, ધર્મવાન્ ઘાય, સમદર્શી શાય, એકલો આ પૃથ્વીપર ફર્યા કરે.' તેથી શ્રવ-ણદિની મિદ્દિમાંદે સંન્યાય કરવાનો પદ્મ સ્વીકાર કરવા યોગ્ય નથી.

કદાય એમ ગંકા થાય કે શ્રવણાદિને માટે વિધિપૂર્વક સત્યાસ બહે ન કરો પણ ઘરમાં રહેવાયી વિપયાસિકન શાયછે, અને બગવદાસિકનો બાધ થાયછે, માટે શૃહ લગવદાસ કિનું બાધક હોવાથી શહસાગ આવગ્યક છે. વળી એકાદરા ગ્રંધમાં લગવાને કહ્યું છે કે 'ગાનનિષ્ઠ, વિરક્ષ્ય કે અપેશાવિનાનો મારો બક્ત હોય, તે આશ્રમના ચિન્દ્રોરાહિત આશ્રમને એડી દર્શને, વેદનો વિધિ એનાપર લાગુ પઠનો નથી એવો થઈ ક્યાં કરે.' આવો બીજી વ્યવનો બરવાને કહેલો ત્યાં બગવડાશિકનું સાધન દ્વાયા તે શાધનશ્ર ત્યાં કરવામાં શું દેવ! આવા ત્યાયમ્યશ્રમમાં અને શ્રવણાદિના ધર્મમાં ઉપર કહેલો વિરોધ અવનો નથી. તેમ

कथारे ज्ञानने उत्पन्न हरनार वैराभ्य थाय त्यारे मृहत्याम हरवी की पक्षनी श्री शामवत दशम રક્ષમાં નલકૂઅર મણિયીવની સ્તુતિના તાત્પર્ધના નિરુપણના પ્રસંગમાં નિર્ણય કર્યો છે.

આ શંકાનો પરિહાર કરવાને કહે છે કે ગૃહ, ધન વિગેરે ભગવદાસક્તિમાં અધક હોવાથી ભગવદાસક્તિ સિદ્ધ કરવાને માટે વિધિવિનાનો ત્યાગ કરવો એ પશ્ચ પણ ઇષ્ટ નથી. લાગ સ્વતંત્ર સાધન નથી, પણ જ્ઞાન, કર્મ કે લક્તિ માર્ગના અંગરુપે છે, એમ પ્રથમ કહી ગયા હીએ. એટલે કોઈ પણ માર્ગજ સ્વતંત્ર રીતે કડવાણ સિદ્ધ કરે છે. એ માર્ગને પણ 'લિનિથી ઉત્પત્ન થયલી લિનિવેડ રોમાંચ થાય,' એ વાક્ય પ્રમાણે પ્રથમ શ્રવણાદિકની અપેકા રહે છે. અને એ શ્રવણાદિકને શ્રવણ કરાવનાર વિગેરે સહાયની આપેક્ષા રહે છે. જલબેદમાં કર્યું છે કે, 'ભગવચ્છાસ્ત્રમાં તત્પર પહિતો હદ અથવા ધરા જેવા છે.' એવા પંડિતો હાલ મળવા દુર્લભ છે. તેમા કહેલા કૂપ જેવા ગાયકો અથવા પારાણિકો મળી શકે છે. પોતે लेवी गुडासका हे वैराव्य पामनार डीय तेवाल तेली पता मणी आवे छे. पोताधी उत्तम મળતા નથી. તેથી આગળ પણ તેવાઓની સાથે જ સગ થાય છે, પણ ઉત્તમ પ્રકારનો રાંગ થતો નથી. તેથી સંગદોષથી પોતે ધારેલ ફલ મળતુ નથી. તેથી સાધનમાટે લાગ કરવાનો પણ સ્વીકારવા શોગ્ય નથી.

જો તેવા મધ્યમ અધિકારી મળે તો ગૃહપરિત્યાગમાં શુ **દોવ**? આ શકાના ઉત્તરમાં કહે છે કે ખેતાના દોષને લીધે પણ પરિસાગ અમોગ્ય છે. ઇ અહીં અપિના અર્થમાં લેવો. પોને પણ વિષયાદાન્ત થાય. ચતુર્થ રકધમાં સનતકુમારે પૃથુરાજાને કહ્યું છે કે 'વિષયથી भेथायदी धदियोवडे विश्विम थयसा मनशी ध्यान करनार पुरुषतुं मन खुद्धिनी चेतनाने दरि बे छे. लेम लबने डिनारे रहेल आड लबने धामे धामे जंबी विछे, तेम विषयवाणानं भन भुद्धिन द्वि है । अ न्यायधी पांच छद्रियोना विषयोशी भैंचायदा भनवाणी, विषयोनं ધ્યાન ધરનાર પોતે પાખંડી શાય છે, કેમકે ગીતામાં કહ્યું છે કે,

### कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनसा सरन्। इन्द्रियार्थान् विमृदातमा मिथ्याचारः स उच्यते ॥

अर्थ-अमेन्द्रियोने नियममां राजीने हो पुरुष छन्द्रियोना निषमनुं भनशी समस्त्र धरे 0, ते मृद्ध भुद्धिवाणी भिट्यायारी इद्वेवाय छे.

તેથી તેવી રીતે ત્યાંગ કરીને મનમાં વિષયોનું સમરણ કર્યો કરે તો સપ્તમ સંધામાં પવા તવા રાત લાળ કરે. કામાની છાયામાં રહેટી પાખી માય છે. તેમાં કાલ કલાપ્રમાણે ઉપધર્મભ્રપ અધર્મની શાખાની છાયામાં રહેટી પાખી માય છે. તેમાં કાલ મજુ વૃજી સહાય કરે છે. કેમકે કૃશિ ધર્મની શત્રુ છે. માટે તેના મધ્યમ અનિકારીની મંગ યાય તોપજી પાખંડી થઈ પતિન દાય, માટે શાધનમાટે લાગનો પદ્મ ઈંટ નપી.

बीधदश २५धना पांचमा व्यध्यायमा ५८ छ है:--

### कछि सभावयंत्यार्यो गुणज्ञाः सारभागिनः । यत्र संकीर्तनेनय सर्थः स्वाधींऽभित्रस्यते ॥ ११-५-३६॥

अर्थ-मुल्ह, सार सदल धरनार, आयों ध्विनी प्रशंका धरे है, देभेडे ध्विपुनमां अथ-इएए, सार लक्ष्य सर्व स्वापे प्राप्त काव है. आवा वाफीषी सिद्ध गाय है अवव्ह अव्ह अर्थन अर्यू अर्थन अर्थन अर्यू अर्थन अर्यू अर्थन अर्यू अर्थन अर्थन अर्थन अर्यू अर्यू अर्यू अर्यू अर्यू अर्यू अर्यू अर्यू अर्यू अर्थन अर्यू अ नगमहत्रानु स्थानन उर्गाण है, आहे धूर्य त्रमां है,य नाह, स्था है है तो - अस स्वप्रभावनाका मान्य विकास कि श्रीतिन स्वति के से अही बाद, વ્યવના કારવાશારા પણ કલાંગમાં અનુકેલ છે, સાધનભ્વરૂપના અંગમાં અનુકાર નથી, કેમકે ને લાખો<sup>ના</sup> ષ્ઠીતંનથી ઉત્તમ ક્લ મળવાનું જ કહ્યું છે. માટે પૂર્વોકન રીતિએ જેઓનાં સ્થ્લ અને લિંગ शરીર વિષયામ્દ્ર છે, તેમને કલિકાલના પ્રભાવથી હરિનો આવેશ સર્વદા રહેતો નથી, ભગવાનમાં ચિત્ત પરોવાયલું સર્વદા રહેતું નથી, પણ કોઇક વખતજ રહે છે. તેથી જયારે આમુરા-વેશ થાય, ત્યારે પૂર્વોકન સર્વનો પ્રતિભંધ થવાથી પાખંડીપણું જ થાય. તેથી સાધનમાંદે ત્યાંચ ઇપ્ટ નથી. कालतः ને બદલે कामतः પાઠ હોય, તો કામ એટલે ઇચ્છા, અર્થાત્ વિષયની કામનાને લીધે પાખંડીપણું થાય, એવો અર્થ કરવો. અત્તઃ ઉપર કહેલા સર્વ દોષોને લીધે અત્ર કલિકાલમાં મન્તે ભક્તિમાર્ગમાં સાધને સાધનદશામાં અથવા અસક્તિના સાધનમાંદે ત્યાયાઃ ગૃહપરિત્યાગ નેવ મુલાવદઃ સુખ આપતો નથી, એટલે આજકાલના વેરાગીના જેવા પાખંડી બનાવે છે. લન્ગવદાસક્તિમ્પ મુખ આપતો નથી, માટે મધ્યમ સાધનદશામાં પણ ત્યાગ સર્વથા કર્તવ્ય નથી.

अहीं लिश्निमार्गमां लगवाने 'डर्तव्य' डहें हो त्याग प्रेमलिशनी साधनदृशमां डर्तव्य निया अम सिद्ध थवाथी, लाष्टी रहें ही सिद्धदृशामां इंदीपड़ारि अगरूपे डर्तव्य छे अम निष्टी थयुं. गीतालमां डहीं छे हे 'हे अर्जुन, लेनी रीते तने भारां हर्शन थयां, तेमल यथार्थ ज्ञान, हर्शन अने प्रवेश अनन्य लिश्मिश थाय छे,' એटहे इंदना ज्ञान, दर्शन अने प्रवेश त्रहा. तेमां डया इंदने भाटे त्याग डर्तव्य छे, ओ विभार डरीओ, तो प्रवेशने भाटे मत्कर्मकृत् मत्यरमः ओ वाड्यमां डहें हा लिल साधनोनी अपेक्षा रहे छे; तेथी प्रवेशने भहें हा इंदनिनेभाटे डर्तव्य छे, ओ आश्मयी विरहानुमवार्थथी शरु डरी मिला सिष्यिन नान्यया ओटहा श्लोड़ो डहें छे:—

विरहानुभवार्ध तु परित्यागः प्रशस्यते ।
स्वीयवन्धनिवृत्त्यर्थं वेपः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥
कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत् ।
भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥
विकल्दवं तथास्वारथ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि ।
ज्ञानं गुणाश्च तस्यव चर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥
सत्यलोके स्थितिज्ञीनात् संन्यासेन विशेपितात् ।
भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥
सादशः सत्यलोकादां तिष्ठन्त्येव न संशयः ।
चिहिश्चेत्रकटः स्वात्मा विह्वव्यविशेष्यदि ॥ ११ ॥
सर्वंव मकलो मन्यो नाजमेति न चान्यथा ।
गुणास्तु मद्गराहित्याज्ञीवनार्थ भवन्ति हि ॥ १२ ॥
भगवान् फल्यप्रवाद्यात्र वाधक इष्यते ।
स्वारस्यवाद्यं न कर्तव्यं द्यादुर्न विरुध्यते ॥ १३ ॥
दुर्वभोयं परित्याणः प्रेम्णा मिध्यति नान्यथा ।

.शान्ययपद्रार्थः — सिहानुभवार्थं २०१९ नता विश्वता अनुभवने भारे हु ती परिद्यापः भन्य भ यसन्तरे प्रश्रम्थायात्र के. स्वीपवस्थितहरूको पोताना स्वीपुत्रादिशी धर्नु अंधन निवृत्त अर्वाभारे वेचः सन्धारानी त्रिहंड होपीनधारख विशेरे वेव सः ते अन्न आ अजिमार्गमां न नान्यधा थील डोई डारख्मारे नथी. (७) कोण्डिन्यः डोड्डिन्यः खिल्डान्यः श्रीणिकाः श्रीणोपीलन गुरुः गुरुओ प्रोक्तः ५६ था छे. साधनं साधन च अने तत् तेल. भावनया शावनावडे सिद्धः सिद्ध थयेती मावः श्राय साधनं शाधन न निष्ठ अन्यत् श्रीलं इत्यते धष्ट छे. (८) विकल्पवं विश्वता तथा अने अस्वास्थ्यं अस्वस्थपशुं प्रकृतिः स्वलाव प्राकृतं प्राशृत नहि नहिन्न. तस्य तेना एवं वर्तमानस्य थथक्षाना झानं शान गुणाः गुणो च अने बाधकाः लाधः (६). संम्यासेन संन्यासथी विशेषितात् प्रथस ध्यस ज्ञानात् ज्ञानथी सत्यस्रोके सत्यसीऽभां स्थितिः स्थिति. यत्र क्यां भावना आवना साधनं साधन, फुलं ६व चापि पशु तथा तेवुं मवेत् थाय. (१०). साट्याः तेवा प्रथश शानवाणा सम्बद्धोकादी सत्यक्षोक विशेशमां तिष्ठति रहे छे एव नछी न नहि संशयः संशय. बहिः लहार चेत् लो प्रकटः प्रडट स्वासमा स्वात्मा विद्वित अशिनी भाईक यदि की प्रविदीत प्रवेश करे तदा त्यारे एवं व सक्छः सक्ष्य यन्त्रः लंध नाहां नाश एति भामे छ न निर्ध च अने अन्यधा अन्य प्रधारे. गुणाः लगवान्ना शुले ह तो संगराहित्याम् अभवान्नो संग निष्ठ होवाने क्षीधे जीवनार्थे छवन टडावी राभवाभाटे हि नहीं भवंति उपयोशी शाय छे. (११,९२), भगवान् क्षत्रवान् कहरूपत्वात् इसम्प दीवाथी स्य अन्न बाधक आधारतां न निष्ठ इत्यते अदेवाय. स्वास्थ्यवाक्यं स्वस्थता थाय ओवुं वाध्य न निष्ठ कर्तव्यं इर्तव्य दयालुः ध्याधु न निष्ठि विरूप्यते विरुद्ध थर्वः अयं आ परित्यागः परित्याग रुषेमः हुर्लभ प्रेमणा प्रेमथी सिध्यति शिक्ष थाय छ न नि अन्यया भीने प्रश्नरे. (१८॥).

क्रोकार्यः -- अगवान्ना विरद्धनी अनुसव प्रश्वान भाटे तो संन्यास देवी प्रशंसापात्र है. त्रिहंड, हीपीनधारल विशेर वेष पीताना श्रीपुत्राहि संबंधीओशी थतुं बंधन निष्टत्त हरवा भाटे छे. तेमां शील डांड प्रयोजन नथी. (७). डीव्डिन्यक्षवि अने शांत्रीपीलनी (इमे इरीने मर्बाहा अने पुष्टिमार्चना सामना) शुरु छे. अने तेमध्य हरेबां साधन तेम साधन, भावनाथी सिद्ध थयंथी भाव तेल साधन छे, जीजं साधन अही स्वीकारानं नथी. (८). विश्वत्व अने अस्वरथपणुं से विरद्धावस्थानी स्वकाव है, प्राष्ट्रत नधी. से प्रभावे निरद्धुन पुरुषने सर्व २४३ अगवान व्याप्त छ छोतुं ज्ञान अने अगवान्ता शुक्रो आध हरनार शाय छे. (६). संन्यासधी प्रवाद शयदा ज्ञानधी सत्यविष्ठमां रियति याय छे. अने के पुरुषमां सावनारूप साधन है, तेने स्व पत्न तेवुंश वाय है. (१०). तेवा प्रश्रव चुरुषमा लावनारूप सावन ए, त्या त्रपद्ध । चुरुषमा लावनारूप सावन प्रत्य । चुरुषमा सावन प्रत्य । चु अन्याणा सन्यासामा सल्याः व्यवसी लढार प्रदेश यह यहने पाछी द्वारमा प्रदेश हरे सारे क्षेत्र द्वारा सर्वत्र रहेती अति क्षार्थ क्षार्थ क्षार्थ क्षार्थ क्षार्थ जार महान क्यांत्ररूप याय, तथा पर पाने ही, यन श्रीति ही है प्रश्ने पामती नथी. प्रभुनी भीतर प्रवेश हरे त्यारे हा अर्थ लंध नाश पाने हैं, यन अर्था वाक्यांचार भवार प्रभाव नथी. प्रभुनी नागर प्रवश इर सार हा सन जन्मा छवन ट्रायी राजवामाट प्रभुता हुए। छपयोपी धर्ण संग निह दोवाधी तेवा भाववाणात्मीतुं छवन ट्रायी राजवामाट प्रभुता हुए। छपयोपी धर्ण चन नाट द्वावाचा तथा कामनात्म एउ है, ते प्राप्त धार्य हो अटी अस्तिमानमाँ आध्याप पेडे छे. (१९-१२). अन्यान रेडिय हो नाम अध्याप रेडिय नाम अध्याप रेडिय पड छ. (११-१२). अगपान रण तेर्नु वास्य अभवाने इन्त्य नथी. देशहे अभवान् इवातु नथी. वासने स्वरुषता साथ तेर्नु वास्य अभवाने इन्त्य नथी. देशहे अभवान् इवातु नणाता नथी. शामन स्वर्याम ना संन्यास हुईभ है, ते प्रभाषी सिद्ध शाय है, ते सिवाय है, ते विरुद्ध शता नथी. सिद्ध शती नहीं. (१३॥).

विरद्वानुश्रय जिट्टी (१) विरदनी अनुभव, अध्वा (१) विर्द अभवनी अनुभव विरद्वानुश्रय जिट्टी (१) विरदनी अनुभव, आ वर्णभाषी होई अहिनामाह होन्याम, देवी अध्वा (३) विरद स्था प्रशिन्ते अनुभव आ अर्थ हाई से खेटी हो सहिन्दी सहस्र अभ हिताम साथ है, पडेटी होटी विरदनी अनुभव आ अर्थ हाई से होटी हो सहस्र तमां छव भगवान्मांथी विध्यां-विधुरी पद्मी त्यारे के विरक्ष थयो ते विरक्ष भगवान्मां आसिन थवाथी लगृत थाय तेनी क्षणे थणे अनुभव हरवामारे संन्यास वेवी. भीने ओरे विरक्ष समयनी अनुभव के अर्थ क्षणे तो लिंक अने रोगमायां साथे रहीते आसिकिसमन्यायथी उत्पन्न हरेती के समयानी साधात्हार तेनेमारे संन्यास हरेती. जीको अरे विरक्ष पछीनी अनुभव के अर्थ क्षणे तो तासामाविरमृत के श्लोहमां हेडेंथी हे के साक्षात्हाररूप अनुभव तेने मारे संन्यास वेवी. आ प्रमाणे आ अस् प्रहारना विरह्या तस्याना प्रयोजननेमारे अरे ते केम सिद्ध थाय ते प्रमाणे संन्यास वेवी ते प्रसंगा पात्र छे. अहाहश स्टंघमां वाग्यद्रदा द्रवते यस्य चित्तं के श्लोहमां तेनी सम्वाने अत्यतः स्तुति हरी छे, मारे तेनेमारे त्याग हरवी.

અહીં આ અર્થ છે:—પુષ્ટિમાર્ગીય જ્વોની સૃષ્ટિ ભગવદ્રપની સેવામાટે ભગવાનના श्रीअंगथी થઈ છે. ते જ્વો શુદ્ધ અને મિશ્ર એમ બે પ્રકારના છે. તેમાં મિશ્ર જ્વોને કોઇ વખત અન્યમાં આસક્તિ થવાથી, કે અહંકારથી, કે તેને મર્યાદામાં સ્થાપન કરવાને, કે શાપાદિકથી ભગવદિયોગ થાય છે, એમ પુष्टिमवाहमर्यादा अन्यमां કહ્યું છે, તેમ સમર્પણના ગદ્યમન્ત્રમાં કહ્યું છે કે સહસ્ત પરિવત્સર જેટલા કાલથી વ્યુચ્ચરણ થવાથી (વિછરવાથી) ભગવદિયોગ થયો છે. તે विधोगनुं निवारण ભગવાન કોઈક પ્રકારથી અથવા અનન્ય લિક્ષિ કરે છે. વળી ભક્તિમાર્ગ બહુ પ્રકારના છે. તેમાં આ ભક્તિમાર્ગમાં જયારે ભગવાન વિધી , ગતું નિવારણ કરવા ઈચ્છે છે, ત્યારે તે જીવને કોઈક પ્રકારે પોતાનો અત્યંત વિરહ (વિરહો તકટ્ય) ઉત્પન્ન કરે છે. વળી દ્વિતીય સ્કંધમાં ऋते કર્ય ચલ્પ્રતીયેત એ રક્ષોકના મુખોદિનીમાં કહ્યું છે કે માયા એક સ્થલમાં રહેલાને અન્ય સ્થલમાં અતાવે છે. અને એ યોગમાયાનો આશ્રય રસલીલામાં ભગવાને લીધો છે એમ રાસપંચાધ્યાયીના આરલમાં કહ્યું છે. તે જગ ત્ને મોહકરનારી વિશ્વમાયા નથી, પણ ભગવદોગ કરાવનારી માયા છે. એમ હોવાથી જ્યારે બગવાન જે છવને પોતાનો યોગ થવાની ઇચ્છા કરે છે, ત્યારે તે જીવને યોગમાયાથી પોતાઇ અજ્ઞાન અને પોતાનો વિરહ ઉત્પન્ન કરે છે. અને ભગવાનના તિરોધાનનો અત્યંત નાશ કરનારી અનન્ય લક્તિ અંદર અને અહાર લગવાન્તો અનુલવ કરાવે છે, અને તે છતાં લગવાન તો અંદર અને બહાર સર્વમાં વ્યાપ્ત છતાં વિરુદ્ધધર્માશ્રયવાન હોવાથી પરિચ્છિત (એક સ્થલમાં રહેલા) છે. આ બક્તિમાર્ગમાં ભગવાન્ અહાર પ્રકટ થાય તેજ ઇંદ છે. તારેજ ઈશ્વરવાદ સિદ્ધ થાય, નહિ તો શન્યવાદ. આમ હોવાથી જે લક્તનો ઘોગ (સંયોગ્) પોતાની સાથે થવાની બગવાનની ઇચ્છા હોય, ને ભકાને અનન્ય બક્તિથી અંતઃકરણમાં જે સાથાત્કાર થાય, તેને માયા બહાર લાવે છે અને આસક્તિભ્રમન્યાય પ્રમાણે કરે છે. આ પ્રકારનો સાથાતકાર, સર્વાત્મશાવથી ઉત્પન્ન થતો, વેઠમાં ભૂમવિદ્યામાં સર્વ પ્રકારના વિલક્ષણ અનુસવધી સિદ્ધ છે, તેજ વિરહ્યાનુભવ પદથી અહીં કહ્યો છે. તેને માટે જે પરિસાય તેની ભગવાને એકાદરા સ્ક્રંધના ચતુદંશ અધ્યાયમાં અત્યંત સ્તુતિ કરી છે.

અને વિરહ પછીનો જે ભગવદનુભવ ચોડો લહાર સામાતકારમ્પ સારી રીતે દર્શન, તેને માટે જે ત્યાત્ર તે ભગવાને પંચાધ્યાયીમાં થળાઘનો હવ્યપત્ને વિત્રષ્ટે એ અહી રહોકમાં ઘણા ઉત્કર્ષથી વખાણ્યો છે. તે રહોકોમાં કર્યું છે કે જેમ નિર્ધન પુરુષને ધન મળે અને તે ધન પાણું જતું રહે, ત્યારે તેની ચિનામાં સસ્ત થયલા બીજી કાંઈ પણ

गारणकार्य की दिवानिशेषण अव्यय छ.

૧ લિલ્લિમ્લિમાં આ ત્યાય રામભાઈલ છે, ત્યાં બાયાન્વરમાં એઇ કેવું કોલ કે.

खे निह, तेम भारेमारे खोड वेड अने सर्वस्वनो लाग उरनार के तमे ते तमान थिता शरामा रहे तेमाटे अतर्हित थयो हतो, पतु परोक्षमा तो हुं तमात्र सन्न हरतो हतो. समयना अनुभवमाटे अने भीजे विरक्ष पशीना अनुभवनेमाटे એમ ले पश्च थया तेमां ાવે વિરહ સમયતા અનુભવતેમાટે ત્યાગ કરવાની પ્રમશાનુ નિરુપણ કરે છે —એકાદશન १५५मा बिह्नवळ सगवान्ते पूछे छे हे हि हुन्तु, वेह लत्नारा इटबातुना घला रस्ता उदे ो, तेमा अमुड मनुष्ये अमुड २स्ते यादातु अम विड/प छे हे जोड मार्गनी मुण्यता छे ?? બહી વેદમા કહેવા સાધન અને ભગવાને કહેવી લોકા લેની વચ્ચે તફાવત શ, એ પ્રશ્ન કર્યો ત્યારે ભગવાને ઉત્તર આપતા સમાધાન કર્યું કે કેટલાએક ધર્મનું નિશ્વણ કરે છે, रेटबाजेड यश्नु निरूपण डरे छे, हेटबाजेड केथर्यनु निरूपण डरे छे, हेटबालेड हानर्नु નિત્રપણ કરે છે, ઇત્યાદિ ભૂલ ભૂલ માર્ગ અતાવીને પછી જુલ ભૂલ રહ્યોકોથી સિક્રના ફેલાતકપૈતું, સ્વરૂપાતકપૈતું, અલતું પોતાને વગ કરવાના ભાનના સામર્થનુ, ભનિના अत्यत पावन इन्यापागु निरूपण डर्यु इयीत्डव दर्शावता डहे छे हे —

### अकिञ्चनस्य दान्तस्य शान्तस्य समचेतसः। मया सन्तुष्टमनसः सर्वोः सुरामया दिशः ॥ ११-१४-१३ ॥

अर्थ-अडियन, धिदियोतु ६भन ५२नार, शान्त, समिवत्तवाणा, भारायी केतुं थित સતુષ્ટ છે, એવાઓને સર્વ દિશાઓ સુખમય છે

સક્તિનો સ્વ≫પોત્કર્ષ દર્શાવતા કહે છે કે —

न पारमेष्ट्यं न महेन्द्रधिण्यं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यम् ।

न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा मय्यपितारमेच्छति मद्दिनान्यत् ॥११-१४-१४॥ अर्थ—भाराभा केहे आत्मार्पण अर्थ है ते भारा विना अक्षानु स्थान, हदासन, यहन नि राज्य, पाताबनु राज्य, योगसिद्धीओ, हे नीध आई पण् ध्यानी नथी

न तथा मे प्रियतम आत्मयोनिर्न शंकरः। न च संकर्षणो न श्रीनवातमा च यथा भगान्॥ ११-१४-१५॥ निरपेक्षं मुनिं शान्तं निवरं समदर्शनम् । अनुव्रजाम्यहं नित्यं पृयेयेत्यद्भिरेणुभिः॥ ११-१४-१६॥

अर्थ—हे एडन, तने (लान होवा है) होता तने जिस हो, तेना अला, सध्य, अध—६ एड्न, तन र्म नी प्रिय नधी निर्पेश, शान, वर्शनाना, सम-अवरेवल, बङ्मी हे मारी खात्मा पन्न है है है है है है है है है ्यार्थण, बहुमा ह भारा स्वारण पड़ हिम्म लाई है है है है है है से सरपुरणवंडे भाराभा रहेता हिला मुनिनी भारण है निस् लाई है। સ્વોને તું પવિ ( કર

भिन्नो स्वनुष्येत्रप द्यावना ३८ ८ हे — निष्किचना मय्यनुरक्षितमः भाता महान्तोऽसिङजीपपत्मछाः। लाष्कचना नन्य । कामरनाटच्यियो जुपंति यत् तांतरपेस्यं न विदुः मुखं मम ॥११-१४-१७॥ .... अर्थे—निक्षित्र, भाराभा निर्नु चित्त ह नेतु है क्षेत्रा, शत, भदान, अर्थ

વાત્સલ્ય ભાવ રાખનારા, કામથી જેની મુહિ લુલ્ધ થતી નથી, એવા પુરુષો નિરપેક્ષપણરુપ મારા સુખને સેવે છે, તેને બીજ ધર્મનું સેવન કરનારા જાણતા નથી.

સ્વભક્તિનુ થલ દર્શાવતાં કહે છે કે:—

वाध्यमानोऽपि मद्भक्तो विषयैरजितेन्द्रियः । प्रायः प्रगल्भया भक्तया विषयैर्नाभिभूयते ॥ ११-१४-१८ ॥ यथाऽग्निः सुसमृद्धार्चिः करोत्येधांसि भस्मसात् । तथा मद्विपया भक्तिरुद्धवैनांसि कृतस्त्रशः ॥ ११-१४-१९ ॥

અર્થ—અજીતેન્દ્રિય મારો લક્ત વિષયોથી અધ પામતો હોય તો પણ ઘણુ કરીને ઉત્કૃષ્ટ લક્તિ હોય તો વિષયોથી પરાભવ પામતો નથી. જેમ અત્યંત પ્રજ્વલિત થયલી અગ્નિ લાકડાને આળીને રાખ કરી નાખે છે, તેમ હે ઉદ્ધવ, મારી લક્તિ સર્વ પાપને બાળી દેછે.

ભક્તિનું પોતાને વશ કરવાપણ દર્શાવતા કહે છે કે ---

न साधयति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्धव ।

न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिर्ममोर्जिता ॥ ११-१४-२० ॥

અર્થ — હે ઉદ્ધવ, વૃદ્ધિ પામેલી મારી લક્તિ જે પ્રમાણે મને વશ કરે છે, તેમ યોય, સાંખ્ય, ધર્મ, વેદાવ્યાસ, તપ, દાન કાઈ પણ વશ કરી શકતું નથી.

ભક્તિનું અત્યત પાવન કરવાપણું દર્શાવતાં કહે છે કે ---

ž,

मक्तिः पुनाति मन्निष्ठा श्वपाकानपि संभवात् ॥ ११-१४-२१ ॥ अर्थ-७८५त्तिथी यांडाव द्वेय तेने पणु भारामां रहेशी लक्ति पवित्र ५२ छै। धर्म विनेरे पावन हरी शहतां नथी स्थेम दर्शावता हहे छे हे :--

धर्मः सत्यद्योपेतो विद्या या तपसान्यिता।

मद्भत्तयापेतमात्मानं न सम्यक् प्रपुनाति हि ॥ ११-१४-२२ ॥ अथ-सत्य अने ध्यापी सुन धर्म, अथवा तपथी सुन विद्या, भागे अनियी रहित छवने सारी रीने निधयथी पवित्र इस्ती नथी.

पठी वृद्धि पामेनी विक्तिना वश्रुको इदेतां नीचे प्रमाधे तेनी परिचय ५२१वे छे :— कथं विना रोमहर्षे द्रवता चेतसा जिना ।

विनाडनंदाश्चकलया शुद्धोद्धक्तया विनाडशयः ॥ ११-१४-२३ ॥ अर्थ->वारां ६भा थया विना हे भन पिशलया विना हे नेत्रमां आनदाशु आश्या विना हे अनि विना अनप्रत्यु हेम शुद्ध धाया

त्यारपणी विरदावरथात सूचन करतां भेवी अजिवाणानी कान्वंत स्तृति करे छे:—

यागाइदा इयते यस्य चित्तं गदत्यभीशणं हमति क्रिचिश्च ।

चित्रद्धा उद्घायति नृत्यते च मद्धिकृषुक्तो भुवनं पुनाति ११-१४-२४॥

अर्थ--गेनी व वी अर्भ भाव छे, विन इने छे, विरद्धी दभेशां २३ छे, जिएक्व १ वर्ण तथ्य ४४१ तान ६२ छे, नाचे छे, सेम भागी अभिवृक्त भुक्ष

આવી દશા થાય ત્યારે આવા અનુભવમાટે ત્યામ કરવી, એમ અર્થબલથી પ્રાપ્ત થાય છે. વળી ત્યાં એકાદશ સ્ક્રધમાં જ બીજા અધ્યાયમાં કવિયો ગ્રેશ્વરે ભગવદ્ધર્મ કહ્યા છે ત્યાં કહ્યું છે કે કોઇથી ભય નથી એવું ભગવશ્ચરણારવિંદનું ઉપાસન છે, અને ભગવહમંમાં રહેનાર મનુષ્ય ક્યારે પણ ત્યાંથી આંખો મીચીને દોડે તો પણ દેશ ન વાગે, તેમજ પડે પણ નહિ. આગળના સુંદર શ્લોકોમાં કહ્યું છે કે

श्रुण्यन् सुभद्राणि रथाङ्गपाणेर्जन्मानि कर्माणि च यानि छोके । गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन् विलज्जो विचरेदसङ्गः ॥ ११-२-३९॥ एवंत्रतः स्विपयनामकीत्यां जातानुरागो द्वुतचित्त उचैः। हसत्यथो रोदिति रौति गायत्युन्मादवङ्गत्यति लोकवाद्यः॥ ४०॥ खं वायुमांग्नं सिललं महीं च ज्योतींपि सत्वानि दिशो दुमादीन् । सरित्समुद्रांश्च हरेः शरीरं यत् किञ्च भूतं प्रणमेदनन्यः ॥ ४१ ॥ भक्तिः परेशानुभवो विरक्तिरन्यत्र चैप त्रिक एककालः। प्रपद्यमानस्य यथाश्रतः स्युस्तुष्टिः पुष्टिः क्षुद्रपायोऽनुघासम् ॥ ४२ ॥ इत्यच्युताह्वि भजतोनुवृत्त्या भक्तिविरक्तिभगवत्पवीधः। भवंति वै भागवतस्य राजन् ततः परां शांतिमुपैति साक्षात् ॥११-२-४३॥

अर्थ-अक्षपाणि सगवानना डब्याणुडारी अन्म अने डर्म ले बीडमां जवाय छे तेनुं अवल ५रे, सगवानना अवाल असिप्रायना नामीन साल छोडीने जान ६रे, असम धर्ध हैशी हरे. (36). श्रेवी रीतना अत्वाणी पुरुष पोताने प्रिय सगवान्ता नामना श्रीतनवडे प्रेम ६ एमा भवाथी, वित्त दववाथी, ६३३ स्वर हसेछ, २३छ, धूमी पाउछ, भान हरे छे, યેલાની માક્ક નૃત્ય કરે છે, એમ લોકથી બહાર થઈ જાય છે. (૪૦) આકાશ, વાયુ, અગ્નિ, णव, पृथिवी, तारागण, प्राणिओ, दिशाओ, अंडो विगरे, नही अने ससुद्रों से सर्वेने, ले डांडी उत्पात थ्युं छे तेने अभवात् शरीर सम्छने, अभवात्मां अनन्य अभिशी प्रखाम ५रे, (४१). श्रे प्रमाधे शरहो आवनारने लिन, सगवाननी अनुसव, अन्यत्र वैशन्य, श्रे अछे-े लेम लमनारने सतीव, पीपल, अने अधानी निवृत्ति ६रे४ डीणीओ थाय छे तेम-लेडी वभते थाय छे. (४२). अवी रीत सेवावडे क्षत्रवानता यरहारविंहने क्षत्रनारने क्षित्र, वैराग्य, अने भगवान्ता स्वरूपनं ज्ञान थाय छे, अने पछी पर्म शातिने प्राप्त थाय छे. (४३).

એ રક્ષોકોપરના શ્રીમુક્ષીધિનીમાં શ્રીમહાપ્રસુછએ આત્રા કરી છે કે પ્રથમ સંધમાં न रवाडापरना जासुना कि की जाहीना इतने सिद्ध करनार की शहीने जहिते नारहे व्यासने क्रमें शान अने शाकित कि कि कार्य की के के नामान्यनन्तस्य क्षे श्वीक्षमा अन्यवामश्रवस्य (विजेरे धर्म क्ष्री छे तेतुं स्वरूप अर्दा क्ष्रिके मनान्यनन्तस्य व्य रणाडणः अशीन आ गांथ श्योडनुं व्याण्यान डर्मु छे. तेमां आदी डिल्हुं छे. छेप्रभाषे अवतरण असीन छन्। असीन केन कर्णा ગુ છે. અપ્રમાણ અવારિક માંથી નિકળી ગમલો એમ કહ્યું છે, તેથી સામની અવસ્થા મુદ્દાત્રિમંત 'પહેલા શ્લોકમાં ઘરમાંથી નિકળી ગમલો અવસ્થા प्रशासमत पहला रवाउना प्रशास अवस्था तेर्नु भान, विधरष्ठ, धन्न्नानी अभाव के धर्म, भावति है, अने लगवलका भारिनुं अवस्था, तेर्नु भान, विधरष्ठ, धन्न्नानी अभाव के धर्म, भावति है, अने लगवलका भारिनुं है, पही श्रीना रवीहमां स्वयंत्रति विभेरेथी तेना अने शिन्न असीहर अवस्था असे होता के स्वयंत्रति विभेरेथी तेना આન અન ભાગન અલ્લ કું ઉત્તાન, અલોકિક સ્વરુપ અને લોકત્રાહ્મપણ અતાવ્યું. આથી આઠ ધર્મ ખતાવીને પ્રકૃતિનું ઉત્તાન, અલોકિક સ્વરુપ અને લોકત્રાહ્મપણ અતાવ્યું. આથી ન્યારુ થમ ભવાવાન ઝટલ્લું અલ્લામાં આવા વિચારથી કર્મ નદિ કરવાથી વિરદાનુસધાનની અવસ્થા સમજાવી. પછી ત્રીબ રલોકમાં આવા વિચારથી કર્મ નદિ કરવાથી

લોકત્યામ કરવામાં જ્ઞાન અને બક્તિના સ્વરુપનું સામટું નિરુપણ કર્યું. તેમાં આકાશથી સમુદ્રના અંતસુધી લોકિક પ્રત્યક્ષ વિષયોમાં ભગવાનનું શરીરપણું ખતાની પ્રણામ કરવાનું કર્યું, તેથી તે સર્વ ભગવાનનું શરીર છે એતું જ્ઞાન તથા અનુભવ થયો, એવુ અર્થમલથી સિલ્ થયું, કેમ કે જ્ઞારવા બાણીને એ જ્ઞાનસ્વરુપ, અને વળમેદનચ્યા 'અનન્ય થઇને પ્રણામ કરવા' એથી સાધનભક્તિનું સ્વરુપ દર્શાવ્યું. પછી ચોથા અને પાંચમા શ્લોકથી જમવાના દુષ્ટાંતથી પરમ ભક્તિ, ભગવદ્ત્રાન, અને તે શિવાય વૈરાગ્ય એમ ત્રણનું સામટું ઉત્પન્ન થવાનું કહીને સાક્ષાત્ પરમ શાંતિરુપ કલ કહ્યું; તેથી પણ કર્મ, જ્ઞાન અને ભક્તિનું જે પરમ કલ તે સાક્ષાત્ પરમ શાંતિરુપ મલ કહ્યું; તેથી પણ કર્મ, જ્ઞાન આને ભક્તિનું જે પરમ કલ તે ત્રણના અનુકલપરુપ આ પરિત્યાગથી થાય છે, તેથી એવા ત્યાગની પ્રશંસા જ શ્રીમુખોધિનીમાં કહેલા પ્રકારથી સિલ્ થાય છે એમ સમજવું.

એ પ્રમાણે આ ત્રણે માર્ગને અદલે આ ત્યાગ છે તો સંત્યાસનો વેશ કેમ નથી કહ્યો! ઉત્તર:—સ્વીય એટલે પોતાના પુત્ર સ્ત્રીવિગેરેથી થતો અંધ—પોતાને તેઓમાં આસક્તિ ન હોય તો પણ તેઓની પોતામાં આસક્તિ હોય તેની નિવૃત્તિનેમાટે આ લક્તિમાર્ગોપયોગી સંત્યાસમાં ત્રિદંડ, કૌપીનધારણ વિગેરે વેશ કહ્યો છે. જો તેઓ તરફથી અધનો સંભવ ન હોય તો વેશની અપેક્ષા નથી; માટે જેને અંધની સંભાવના હોય તેને એ વેશ આવશ્યક છે, બીજાને નહિ. તેથી સર્વેએ વેશ રાખવો એવો નિયમ ન હોવાથી કહ્યો નથી.

એકાદશ રક્ષમાં ભગવાને અક્તિની પ્રશંસા કરી છે તે વાક્યોમાં પ્રકટ રીતે ત્યાગ કરવાનું દેખાતું નથી, તેમ કવિયોગેશ્વરના વચનમાં પણ આકાશ, વાયુ, જલ, પવત વિગેરેને નમવાનું લખ્યું છે, ત્યાં પણ જ્ઞાનમિશ્ર ભક્તિની પ્રશસા જણાય છે, ત્યારે શુદ્ધ ભક્તિન માર્ગીય ત્યાગની પ્રશંસા એ બંને જગ્યાએ છે એમ કેમ કહેવાય ર ત્યાં કાંઈ શુદ્ધ ભક્તિ• માર્ગીય લાગ દેખાતો નથી. આ શંકાનું સમાધાન कોન્ટિન્યો એ શ્લોકથી કરે છે. કોલ્ડિન્ય ઋષિની એવી આખ્યાવિકા છે કે તેમણે અનતનો દોરો અગ્નિમાં નાંખ્યો હતો, તે અપરાધ થતા તેમને દરિદ્રતા પ્રાપ્ત થઈ, ત્યારે પોતાની સ્ત્રી શીલાના વાક્યથી અનતના અપરાધથી દારિક્ર પ્રાપ્ત થયું છે એમ જાણીને વૈરાગ્ય પામીને અનંતનું ધ્યાન કરવા માંદ્ર્યું. મને અનંતના દર્શન ક્યાં થશે એમ આશા કરતાં ઘરથી વનમાં નીકળી ગયા, નિરશન વૃત શરુ કર્યું, જ્રદ્મચર્વ પાળવા માંલું, હરિનો જય કરવા માંડ્યો. નિર્જન વનમાં આંબા વિગેરે ઝાડોને, ગાયો વિગેરે પશુઓને પૂછવા માંજુ કે તમે અનંતને દીકા છે? તે સર્વે એ કહ્યું કે અમે અનંતને દીઠા નથી. તે સાંભળી વિદ્વય થઈ, છવવાની આશા છોડી દઈ લાંબો ઉપ્લુ નિઃશાસ મુકી પૃથ્વીપર પણા, પછી કેટલાક સમય પછી ભાન આવ્યું ત્યારે હે અનંત, હે અનંત, अभ भीवता भीवता तेल क्षणे अत्यंत पैराभ्ययुक्त थया. त्यारे अनंतदेवे कृपा करी पृद्ध व्यादापुने रूपे प्रत्यक्ष यह 'अदी आव ' केम इही पातावमां प्रवेश हरी, हीण्डिन्यने लभागे દાયે ત્રાશી પોતાની નગરી અતાવી. અને ત્યાં દિવ્ય સિંહાસનપર પોતાના આયુધ, ગુરુક વિનેરેથી શોબી રદેલા પોતાના આત્માનું દર્શન કરાવ્યું. તેમનું દર્શન કરી અત્વંત હવેથી પ્રસાલ થયલા કાંગ્રિકન્ય ઋષિ નીચેના બે રહીક ઓલ્યાઃ—

पापोएं पापकर्माहं पापातमा पापसम्भवः । त्रादि मां पुण्डरीकाक्ष शरणं मे भवाच्युत ॥ अद्य मे मफ्टं जनम जीवितं च सुजीवितम् । यत्त्रवाद्वियुगाम्भोजे मनमूर्को श्वमरायते ॥ અર્થ—હું માપી છું, પાપકમં કરતાર છુ, પાપાતમા છું, પાપથી જ મારી ઉત્પત્તિ છે; હે કેમલનથન પ્રભુ, મતે લારો; હે અચ્યુત, મતે શરણ આપો. અજે મારો જન્મ સફલ થયો, કેમલનથન પ્રભુ, મતે લારો; હે અચ્યુત, મતે શરણ આપો. અજે મારો જન્મ સફલ થયો, મારુ છવતર સૌલાગ્યવાળુ થયું, કે જેશી તમારા ચરણારવિંદમાં મારુ મસ્તક ભ્રમરની મારૂક અવતર સૌલાગ્યવાળુ થયું, કે જેશી તમારા ચરણારવિંદમાં મારુ અને વિષ્ણુલીકપ્રાપ્તિ લાગી રહ્યું છે. આ બવિષ્યોત્તરપુરાણમાં ભગવાને યુધિષ્ઠિરને કહી છે. આ એવું વરદાન આપ્યું. આ કથા ભવિષ્યોત્તરપુરાણમાં ભગવાને યુધિષ્ઠિરને કહી છે. આ સત્યાસ, સ્ત્રીવિગેરેશી થતાં બધન નહિ હોવાથી સત્યાસના વેશ વિનાતો, ફલ સિદ્ધ કરવામાં સત્યાસ, સ્ત્રીવિગેરેશી થતાં બધન નહિ હોવાથી સત્યાસના વેશ વિનાતો, ફલ સિદ્ધ કરવામાં છે અમ સિદ્ધ થાય છે. આમ હોવાથી કરાવનાર, કાંઈ પણ વિધિ વિનાતો, શુદ્ધ ભક્તિમાર્ગીય છે એમ સિદ્ધ થાય છે. આમ હોવાથી કરાવનાર, કાંઈ પણ વિધિ વિનાતો, શુદ્ધ ભક્તિમાર્ગીય છે એમ સિદ્ધ થાય છે. આમ હોવાથી કરવાનાર, કાંઈ પણ વિધિ વિનાતો, શુદ્ધ ભક્તિમાર્ગીય છે એમ સિદ્ધ થાય છે. આમ હોવાથી કરવાનાર, કાંઈ પણ વિધિ વિનાતો, શુદ્ધ ભક્તિમાર્ગીય છે એમ સિદ્ધ થાય છે. આ પરિશ્રમણ વેદસ્તુતિના શીસુઓધિનીમા एકદ્વા નારવે હોકાન્ અહીં કહ્યું છે કે 'આવી રીતેજ પરિશ્રમણ કરવે, કે જેવી રીતે કૌણિકન્યે કર્યું હહે.'

શ્રીગોપીજનોએ તો ફલપ્રકરણમાં બગવાનની પ્રાપ્તિમાટે સર્વપરિસાગ કર્યો છે એમ પ્રથમ કહ્યું છે, ત્યારપછી ભગવાનની સાથે રાસ કર્યો ત્યારે તેમને સૌભાગ્યમદ થયો કે અમારા જેવા સોભાગ્યવાળા પૃથ્વીપર કોઇ નથી કે જેની સાથે સાક્ષાત્ પૂર્ણ પુરુષોત્તમ ક્રીડા કરે. પછી થયું માન, એટલે ભગવાન તિરોહિત થયા. એટલે શ્રીમાર્પાજન ભગવાનને શોધવા લાગ્યા, પણ દર્શન થયાં નહિ, તેથી પ્રસન્ન કરવામાટે ગાન કહે, અને અંતે કોઇપણ साधनधी लगवान् प्राप्त थया निह त्यारे दीन थर्ध कहन धर्ये, केटले तरत लगवान् प्रकट थया. પછી શ્રીગોપીજને કરેલા ત્યાંગની ભગવાને પ્રશસા કરી, ત્યારપછી તેમને લીલાનો અનુભવ થયો. त्या पणु सन्यासनी वेश विजेरे नि हती, अने इब सिद्ध धता सुधीन त्यागनं स्वक्रय दशांव्युं છે. तेथी એવી રીતના ત્યાંગના પ્રવર્તાવનાર કોણ્ડિન્યઋષિ અને શ્રીત્રોપીજની જ દોવાથી अित्रमार्भीय सन्यासना गुरु ते जी व छ, अने जीभ व शास्त्रमां प्रसिद्ध छ. भारे भारे व बीड वेह अने सलंधीओनी तमे त्याग हथीं है, माटे तमारा शित्तनी पृत्ति भारामां रहेवा माटे ण हुं तिरोद्धित थयो हतो, पण परीक्षमां तो तमारं अजन क हरतो हतो विषेरे श्लोडीथी ભગવાને શોગોપીજને કરેલા ત્યાંગની પ્રશસા કરી છે, અને એકાદશ સ્ક્રધમાં ભગવાને ત્યાંગની પ્રશાસાનાં વાડ્યો કહ્યા છે તે પશુ આવા ત્યાંગની આરબાવસ્થાસ્થક દોવાથી તેમનું તાત્પર્ધ પણ આવી રીતના ત્યાંગની પ્રશસામાં જ છે; કેમકે ત્યાં પણ આરમા અધ્યાયમાં કહ્યું છે કે ं जाना रातना लागना अवस्थाता वर्ष भवा सारे भाराभां अनुरक्त चित्तवाणां गोपीलनो जिसहेवछनी साथे अधूर भने भथुरा वर्ष गया सारे भाराभां अनुरक्त चित्तवाणां गोपीलनो વિગાઢ ભાવથી મારા વિદ્યોગતી તીલ મીડા થતાં અનિ કશામાં સુખ બોઈ શક્યા નહિ. जनाढ जावया मारा विवासका आहे साथ हो हो रात्रिको अर्थ क्षण होवी गाणी दती पृद्दावनमां मणेला प्रेष्ठतम क्रेवा भारी साथ होता करा आहे રુદાવનમાં મળલા પ્રહતમ જાય કરપસમાન શક પડી. જેમ સમાપ્રિમાં મુનીઓ પોતાના તેજ રાત્રિઓ મારાવિના તેમને કરપસમાન શક પડી. જેમ સમાપ્રિમાં મુનીઓ પોતાના પાત રાત્રિઓ મારાવના પાત્રન તાલાના સથી, જેમ સમુદ્રમાં મળેવી નદીઓ પોતાના સ્વરૂપને, આ લીકને કે પરલોકને જાણતા નથી, જેમ સમુદ્રમાં મળેવી નદીઓ પોતાના ત્વરુપન, આ લાકન ક પરલાકળ વ્યાપાય સોહવેડે બધાયલી છુદ્ધિવાળાં ગોપીજન પોતાના નામરુપને જાણતી નથી, તેમ મારામાં સોહવેડ બધાયલી છુદ્ધિવાળાં ગોપીજન પોતાના નામરુપને જાણતા નથા, તમ વારાવા મહિ.' અહીં શીમોપીજને કરેલા સાધનની આત્મા, આ જગત કે પરલોકને જાણા શક્યા નહિ.' અહીં શોમોપીજને કરેલા સાધનની આત્મા, આ લગત ક પરવાદમ અર્થમાં સદેહ થતાં આગળ કેટલોક પ્રસંગ કહી સંન્યાસનું પ્રશાસા કરી, ત્યારે ઉદ્ધવજીને તેના અર્થમાં સદેહ થતાં આગળ કેટલોક પ્રસંગ કહી સંન્યાસનું પ્રશાસા કરી. ત્યાર હહવજીન પાંચ જ છે, કેમકે જેની આરલ પ્રશાસાપાત્ર છે, તેની પરમ નિશ્વલ કર્યું છે. એમ કરવું શોગ્ય જ છે, કેમકે જેની આરલ પ્રશાસાપાત્ર છે, તેની પરમ ાન-પણ કહુ છે. અને વર્ષ્યું માટે અષ્ટાદશ અધ્યાયમાં ભગવાને જે ત્યાંગની પ્રશંસા કાષ્ટા પણ પ્રશસનીય દોવી એઈએ. માટે અષ્ટાદશ અધ્યાયમાં ભગવાને જે ત્યાંગની પ્રશંસા કાંદા પણ પ્રશસનાય ભયા વ્યાગની જ કરી છે એમ સમજવું. અદી દોળિકન્ય ઋષિને ગુરુ કરી છે તે આવી રીતના ત્યાગની જ કરી છે એમ સમજવું. અદી દોળિકન્ય ઋષિને ગુરુ इस छ ते आवा रातमा ला प्रवास प्रशासना दोवाधी तेमले हरेवा परितापने माहे सम-तरीह इसा छ ते निष्डाम क्षत्र घला प्रशासना राममा क्षती आक्रमां कर्य તરાદ કહ્યા છ તા ભાગાના માટે સમ-જતાર કેમાં છાત્રોપી જનોએ કરેલા ત્યાગની પ્રશાસ જેવી સાઝામાં લખી છે તેવી કોવિકન્ય

ઋષિએ કરેલા સાગની પ્રશંસા શાસ્ત્રમાં જણાતી નથી; તેમ વિરહપછી લગવાનનો અનુસવ શાય છે તે અતાવવા માટે જ કોણ્ડિન્યનું નામ મૂલમાં કહ્યું છે. આમ હોવાથી જે જે પુરુષ જેવી જેવી લક્તિવાળો ત્યાગ કરવાની ઇચ્છા કરે છે, તે તે પુરુષને તેવા તેવા લક્તા જ આવી અવસ્થાવાળા ગુરુ છે. એકાદશ સ્ક્રંધમાં ભગવાન અને ઉદ્ધવજીનો સંવાદ સમાપ્ત થયો પછી શ્રીદિદ્ધવે પૂછ્યુ કે જલદી સિદ્ધિ કેમ પ્રાપ્ત શાય, તેના ઉત્તરમાં ભગવાને કહ્યું કે દેવતા, અસુર અને મનુષ્યોમાં મારા ભક્તોએ જે આચરણ કર્યો હોય તેનું આચરણ કરવું; અહીં પણ અનાયાસે સિદ્ધિ થવામાટે ભક્તના આચરણનો આશ્રય કરવાનો જ ભગવાન ઉપદેશ કર્યો છે. શાગોપીજન અને કૌણિકન્યને શુરુ કહ્યાં છે તે પોતાના આચરણથી ભક્તિન માર્ગીય ત્યાગની પ્રવૃત્તિ થવાના કારણરૂપ હોવાથી દત્તાલેયે જેમ પૃશ્વિ વિગેરે ચોવીશ ગુરુ કર્યાં હતા તેવી રીતે સમજનું, એવા આશયથી કહે છે કે તેમણે કરેલું સાધન તેજ સાધન. આથી ઉપદેશની પણ અપેક્ષા અહીં રહેતી નથી એમ સૂચવ્યું. આવા ત્યા<sup>ગ</sup> કરનારાઓએ કરેલાં વિરહપછીનાં સાધની ઘણાં છે, તે સર્વે કરવાં કે કોઇ એક કરતું, એ ભાળુવાની અપેક્ષા થાય તો કહે છે કે તે સર્વે સાધનોના કારણરુપ પ્રથમ મૂલ સાધન જે અવશ્ય કરતું જોઇએ તેજ ઇષ્ટ છે. તે ભાવનાથી સિદ્ધ થયલો ભાવ છે. ભગવાન્માં અત્યંત રતિ તેનું નામ ભાવ. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે દેવાદિવિષયક જે રતિ તે ભાવ કહેવાય. તે ભાવ પણ સ્વતઃસિદ્ધ અહીં અપેક્ષિત નથી, કેમકે તે તો સ્વાબાવિક થઇ જાય; પણ ભાવનાથી એટલે નિરંતર ચિંતનથી સિદ્ધ થયલો ભાવ હોવો એઇએ, કેમકે તેવો ભાવ દીય તેજ સાક્ષાતકારરૂપ ફલ સિદ્ધ કરેછે. બીજા સાધનીથી ભગવાનનો સાક્ષાતકાર થતો નથી એમ કોલ્ડિન્ય ઋષિ અને શ્રીયોપીજનના આખ્યાનમાં સિદ્ધ છે. માટે એવો લાવ તેજ સાધન, બીજાં ભગવાનને શોધવું વિગેરે સાધન ઇષ્ટ નથી.

શોધતું વિગેરે પણ કોપ્ડિન્ય ઋષિ અને ગોપીજને કરેલું છે, માટે તે સાધન શામાટે ન કરતું ! સમાધાન —વિકલત્વ અને અગ્વાસ્થ્ય પ્રકૃતિ થઇ જાય છે. જડ અને વૃક્ષવિગેરે અયોગ્યને પ્રશ્ન કરવા એ વિકલત્વ, પોતાની પ્રકૃતિવડે યથાર્થ સ્થિતિ ન રહેવી તે અસ્વાસ્થ્ય. આ બને વિરદાવસ્થાનો સ્વબાવ છે, કેમકે તે પ્રકૃતિસંબંધી એટલે સ્વસ્થ અવસ્થાથી પ્રાપ્ત થતું જણાતું નથી. એ પોતાની સ્વસ્થ અવસ્થાથી થતું હોય તો સાધનતરીકે તેનો સ્વીકાર થાય, પણ સ્વસ્થ નહિ પણ વિરદાવસ્થાથી પ્રાપ્ત થતું હોવાથી તે સાધન ગણાય નહિ.

ત્યારે એકાદશ સ્કન્ધમાં શ્રાચન્યુમજ્ઞાળ વિગેરે કવિયોગેશ્વરે કહેલા ત્રણ શ્લોકમાં ભગન્ વાનના જન્મ, કર્મ, શ્રવણ, કીર્તન, ગાનવિગેરે અને સર્વ ભગવાનનું શરીર છે એવું જ્ઞાન એ સર્વે સ્વસ્થ અવસ્થાના ધર્મો છે, અને અહીં કહેલા ધર્મો તેના જેવા જ છે માટે તે સાધન તરીક કંપ્ટ ગણાવા ત્યેકએક ઉત્તરઃ—સર્વ ભગવાનનું શરીર છે એવું શાન, અને શ્રવણ, કીર્તન, ગાન એ ભગવાનના ગુણે પણ આવી રીતના વિરદ્ધાવધી જે પુરુષ વ્યાપ્ત હોય તેના અંતઃકરણમાં રહેલા વિરદ્ધાવની નાશ કરનાર થાય છે. તે ગુકદેવજી વિગેરમાં અને ભગવાન ત્યારે મથુરા પધાર્યા, ત્યારે ભગવાનના વિયોગમાં જે ગોપીજનો શોકરહિત રહ્યાં તેમાં લેવામાં આવ્યું છે. માટે એ જ્ઞાન અને ભગવદ્યુણો સાધન તરીકે સ્વીકારી શકાતાં નથી.

અર્વ બનવર્ષ છે એનું જ્ઞાન જ્ઞદાનો સાથાન્કાર કરનારું છે, અને ભગવાનના જીણે એકામુખ્યમ્પ કલ સિંદ કરનારા છે, દેમકે દશમ સ્કુંધમાં કર્યું છે કે બગવાન જ્યારે ત્રીકુલથી મધુરા મધાર્યા, ત્યારે શીધોપીજનોએ પ્રિય બગવાનનાં ચરિત્રાનું ગાન કરતાં ધ્યોકરહિત થઇને દિવસો ગાજમા.' માટે વિરહાનુભવના સ્વરુપનો 'આધ આવે તો પણ શું દોષ ? આવી શંકા धाय तो प्रथम ज्ञान अने विरद्धलावना इसमां तारतम्य हर्शानतां उद्धे छे हे ज्ञानधी सल्लोडमां स्थिति थाय छे, अने लेने लावनारूप साधन छ तेने इस पणु तेवुं क थाय છે. જેણે સંન્યાસ લીધો છે, તેને સર્વત્ર શ્રદ્ધા છે એવું પરીક્ષ સાને થાય તો તે જ્ઞાનથી ब्रह्माना લોકમાં સ્થિતિ रूप ફલ થાય છે. ते माटे तैत्तिरीय श्रुतिमां કह्युं छे हे:—

## वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः सत्र्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मछोके तु परान्तकाले परामृतात् परिमुच्यन्ति सर्वे ॥

सर्थ-वेदा-तिवज्ञानथी केओन अर्थ सुनिश्चित छे, अने सन्यासयोगथी केओ शुद्ध-सत्त्व थया होय छे जीवा सन्यासीजी अहादी इमां लाय छे, अने अहाती मोध थाय छे

આ શ્રુતિમાં વેદાન્તના વિષયમાં પરોક્ષ જ્ઞાન જેને નિશ્ચિત થયું છે એવા સંન્યાસીઓને ત્યારે તે સર્વે આત્વેતિક મોક્ષ પામે છે. अंतः ५२७ शुद्ध थवाथी श्रद्धानी मुस्तिसमये परामृतनी प्राप्ति अने मुस्ति इही छे. छाँडोन्यमां તો મરણ પછી તરત જ ભાવનાને અનુસાર પારલોકિક તાલકાલિક ફલ કહ્યું છે. માટે જે પુરુષમાં सावनारूप साधन छे, तेने इस पणु तेंदुं ज शाय छे. नवमा श्लोडमां च सण्यो छे ते निध्यार्थमां છે. એ રીતે જ્ઞાનમાર્ગના સંન્યાસમાં ફૂલભેદ અને ગ્રીલુપ્રાપ્તિમાં કાલવિલમ્અ એ બે દીવ છે.

ગીતામાં કહ્યું છે કે 'દુ અર્ભુન, જેમ પ્રદીમ થયલો અગ્નિ કાષ્ટ્રને લસ્મ કરે છે, તેમ शानरूप अशि सर्व अभेने अरम करे छे. तथी प्रजब ज्ञान थाय त्यारे अभेनी निःशेष नाश થાય છે, એટલે કાલવિલમ્બ ઘટતો નથી. વળી-એકાદશ સ્કન્ધમાં કહ્યું છે કે 'નદી સમુદ્ર हरितं शरीर छ ' कोवं ज्ञान धवं के लगवह विषय हान छ, माटे इससेह पण घटती नथी. आम शंका थाय तो कि छे हे जीवा संन्यासीओ सत्यक्षींक विशेषेमांक रहे छे, लेमां संशय नथी. तादशः क्रीटेश प्रभक्ष ज्ञानवान, सत्यलोकादी क्रीटेश विद्युत्थोड, वरुणुबीड, धन्द्र-सीड हे प्रलपतिसीडमां रहे छे, अने त्यां रहेला सीगशी पोताना प्रारण्धने निष्ठत्त डरे छे. अने आतिवाहिं वैद्युत पुरुषना अन्ध्रमन्पर्यन्त पीताना प्रारुष्धने अनुसार रहे छे. अभा મંશય નથી. ગહાપ્રલયની પ્રતીક્ષા નથી, તોપણ વિદ્યુત પુરુષની પ્રતીક્ષા રાખવી પડે છે એમ વ્યાસમૂત્રના આતિવાહિક અધિકરલુમાં સિર્ધ કરેલું છે. તેથી જ્ઞાન પ્રઅલ થયું દોય તોપણ

એવા संन्यासीने अलनो विलम्भ धवामां सहेह नधी ल. ત્તન્યાતાન કાલના ખ્લા આ દૂષણું તો સરાષ્ટું જ છે, એવી શંકા થાય તો કહે છે કે ભાવનાના પક્ષમાં પણ આ દૂષણું તો સરાષ્ટ્ર જ આપવાના પલના પુષ્યું જેમ અગિ અહાર પ્રકટ શાય છે, તેમ પ્રખલ ભાવના અરિણના કાઇનું પ્રખલ મથન થવાથી જેમ અગિ જોડા જેમ માના સારત ત્રુપલ નવા પુરુષોત્તમ અહાર પ્રક્રિટ શઇને અગ્રિની માફક અહાર થવાથી પોતાના આત્માના આત્મા પુરુષોત્તમ અહાર પ્રક્રિટ શઇને અગ્રિની માફક અહાર વ્યાપા વાતાના આદનાના વાત ... ... તે જ સમયે અહારનો અને અંદરનો સર્વ બંધ નાશ વ્યાપીને પાછા અંદર જ્યારે પ્રવેશ કરે, તે જ સમયે અહારનો અને અંદરનો સર્વ બંધ નાશ -નાવાન પાછા અદર જવાર ત્રવા અને નથી. એ વાત શ્રુતિમાં નીચે પ્રમાણે કહી છે:— પામે છે, બીજી કોઈ રીતે નાશ પામતો નથી. એ વાત શ્રુતિમાં નીચે પ્રમાણે કહી છે:—

<sup>\*</sup> अझसूलना ज्यापा आध्यायना श्रील पाइना सूत्र ५-७ तुं स्था अधिकरात् छे. आतिवादिक सेटदे \* બહાસુત્રના ગાયા આવ્યાયના તાલ પુરુષ. વિદ્યુત્ લેકમાં આવીને તે પુરુષ લક્તને લઇ જાય ભગવહામમાં લક્તને લઇ જનાર લગવદીય પુરુષ. વિદ્યુત્ લેકમાં આવીને તે પુરુષ લક્તને લઇ જાય લગવહામમાં લક્તન લઇ નવાર પ્રદાશમમાં જવાના માર્ગ એકજ છે, તેનું નામ દેવયાન. રસ્તામાં છે માટે વૈદ્યત પુરુષ કહેવાય છે. યુદ્ધાશમમાં જવાના કેવયાન કેવયાન અંદિરાય છે. જાણાન અંદરમાં વાયવાદ કેવયાન અંદરમાં હ માટ વેશત પુરુષ કહવાય છે. અધિકાર, સ્વર્ધોક, સીતપસ, ઉદ્યયમ, સંવત્સર, વાયુકાક, દેવલાક, આદિલાકાક, સંદ્રધાક, વિશ્વતાક અધિકાર, સ્વર્ધોક, સીતપસ, ઉદ્યયમ કહેતા કળાત આવે છે. દરેક બ્રામ્પ્ટર કરે ક્યાં आध्यताः, व्यद्धवाः, सातापदाः, व्यः व्यद्धता स्थान आपि छे. हरेड लागते हरेड स्थपमां प्रारुष्धिलाण् प्रकृतिः, एद्रवेष्ठः, प्रलुपतिविष्ठः, अध्यासमां क्षेत्रते लाग विभवनाने राम व न्यः। वरुष्याः, एदवाः, प्रवास्त्रात्माः, रूपानमां लेखाः भाग भागववानाः द्वाय ते स्थानमाधी आदि-भार रहेवानं नथी, पण् ले अवने ले स्थानमां लेखाः भाग भागववानाः द्वाय ते स्थानमाधी आदि-વાહિક એટલે ભગવદીય પુરુષ આવીને લઇ નથ છે.

Ì

#### यदा सर्वे प्रलीयन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिताः । अथ मत्योंऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्रुते ॥

અર્થ-—જ્યારે તેના હૃદયમાં રહેલા સર્વે કામ નિવૃત્ત થાય છે, ત્યારે મત્યે-મરણશીલ પુરુષ અમૃત-મરણરહિત થાય છે, અને અહીં લ્રદ્ધાનો અનુભવ કરે છે. એ શ્રુતિનું વ્યાખ્યાન કરતાં વ્યાસસ્ત્રના ચતુર્થા ધ્યાયના દ્વિતીય પાદના વાક્યનિત दर्शनात એ સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે પુષ્ટિમાર્ગીય જીવની સઘોમુક્તિસમયે તેના દેહ ઇદ્રિય વિગેરે ભગવાનમાં લય પામે છે અને મર્યાદામાર્ગીય જીવ તથા પ્રાવાહિક જીવના દેહ ઇદ્રિય ભૂતોમાં લય પામે છે અને અંતર્ગૃહગતા ગોપિકાઓમાં વિરહભાવનાથી ગુણમય દેહની નિવૃત્તિ થઇને અલીકિક દેહની પ્રાપ્તિ થઈ એ વાત સિદ્ધ છે, તેથી ભાવના અને જ્ઞાન તુવ્ય કહી શકાય નહિ. ( જેમ કાષ્ટમાં અપ્તિ વ્યાપ્ત છે તેમ સર્વત્ર આત્મા વ્યાપ્ત છે, એવા જ્ઞાનમાત્રથી આત્માનો અનુભવ થતો નથી. કાષ્ટમથનથી જેમ અગ્રિ પ્રકટ થાય તેમ વિરહભાવનાથી પ્રભુ પ્રકટ થાય એ ભાવનાની અધિકતા). માટે જ્ઞાન ફ્લમાં વિલખ કરનાર હોવાથી સાધન તરીકે ઈષ્ટ નથી. આથી શુદ્ધ ભક્તિમાર્ગીય સાગમાં જ્ઞાનમિશ પશ્ન પશ્ન પણ નિવારણ કર્યું.

ગ્રાન સાધન તરીકે દેષ્ટ નથી તો ગુણે (પ્રભુના ગુણગાન) ફલના સાધનમાં દેષ્ટ નથી? આ શકાના ઉત્તરમાં કહે છે કે પ્રભુનો સંગ નહિ હોવાથી પ્રભુના ગુણો તેવી ભાવનાવાળા ખોનું જીવન ટકાવી રાખવાને ઉપયોગી થાય છે. તુ શંકા નિરૃત્ત કરવા મુક્યો છે. ભાવનાથી સિદ્ધ થયલો ભાવ પ્રબલ નહિ હોવાથી ભગવાન બહાર પ્રકટ ન થાય, ત્યારે પ્રભુનો સંગ ન થાય, અને વિરહની વૃદ્ધિ થાય, તે સમયે જીવન રહે નહિ, તે ટકાવી રાખવાને શ્રવણ ક્રીતન કરવા યોગ્ય પ્રભુના ગુણો ઉપયોગમાં આવે છે. દિ નિશ્ચ થાર્યમાં વાપર્યો છે. આ વાત વિજ્ઞો અફિંદ નિન્યુનો યન્ય મિપને દિત્તમ અને તત્ર વ્યાપૃત્ત તાલું તાલું તાલું તાલું માં વાપર્યો છે. આ વાત વિજ્ઞો અફિંદ નિન્યુનો યન્ય મિપને દિવન થાય ત્યા ગુણો ઉપયોગમાં આવે છે. મુખ્ય અધિકારમાં તો ગુણે પણ સાધનમાં દિદ નથી. એપ્રમાણે ગાન કરવાયોગ્ય ગુણો પણ બાધક છે તો ભગવાન—જેના ગુણોની ભાવના લક્ત કરે છે તે—પણ વિલમ્બ કરાવનાર હોવાથી એ ભાવમાં બાધક કેમ ન ગણાય? આ શકાના ઉત્તરમાં કહે છે કે લગવાન તો ફલરુપ છે, તેથી ભક્તિમાં માં બાધક ગણાય નહિ. ભગવાન્ પ્લરૂપ હોવાથી ભગવાન્ પ્રાપ્ત થયા એટલે સાધનનું ફલ પ્રાપ્ત થયું, માટે સાધનાવસ્થાની નિવૃત્તિ કરે તો પણ ફલરૂપ પ્રભુ આધક કહેવાય નહિ.

આથી એમ સિદ્ધ થયું કે જે લક્તોમાં લગવાન થહાર પ્રકટ થયા પછી અદર પ્રવેશ કરે છે તેની સદ્યોમુક્તિ થાય છે, જે લક્તોને લગવાનનું અહાર પ્રાક્ટ્ય છે, પણ અંતઃપ્રવેશ નથી, તે લક્તોને અહીંજ લીલાનો અનુભવ થાય છે, આવી મુખ્ય લક્તોમાં પણ વ્યવસ્થા છે, તેથી ત્યાં પણ કોઇ જાતનો વિરોધ નથી.

જો લગવાન ફલ પ હોવાથી બાધક નથી, તો ફલ રૂપ હોવાથી જેમ વિજન વનમાં નારદ છત્તે દર્શન આપીને લગવાન તિરોહિત થયા ત્યારે નારદ છ ફરીથી દર્શનમાટે પ્રયક્ષ કરવા લાયા, તે વખતે આકાશવાણીથી તેમને આજ્ઞા થઈ કે 'આ નિંદિત લોકને છોડીને મારો પાર્વદ તું થશે' આવું સ્વસ્થતા સ્થક વાક્ય કર્યું, અને તેમનું સ્વાસ્થ્ય કર્યું, એ પ્રમાણે અહીં લગવાન સ્વાસ્થ્ય કેમ કરતા નથી? આ શકાનો ઉત્તર' આપે છે. — સ્વાસ્થ્ય સ્વિત વાક્ય ભગવાન કહે તે યોગ્ય નથી, કેમકે લગવાન દયાલુ

छेते विरुद्ध थता नधी. अहीं आ आशय छे. नारहळना अंतः ५२ छुना भय पड़न ध्या न हता, पछ तेमने लाव शुद्ध हतो, तेशी तेमने स्वास्थ्य थवा मांटे तिरोहित रहीने ज वाड्य हता, पछ तेमने लाव शुद्ध हतो, तेशी तेमने स्वास्थ्य थवा मांटे तिरोहित रहीने ज वाड्य हैं। अने स्वस्थता हरी, अहीं शुद्ध लिंडनार्गमां तो जेम अतंशृह्यता जीपिंडाओना लंध नाश हरवाना छे, ते अंध प्रारम्भधी थया होय तो नाश हथी तेम तत्झित लाउद्या जंध नाश हरवाना छे, ते अंध प्रारम्भधी थया होय तो लाउद्या थता आश्वेषसुण विरोह्यी स्वविद्या थता तीन तापथी भाषनी अने लावदाविलीवधी थता आश्वेषसुण विरोह्य अववालाने भुष्यनी निवृत्ति हरवी जोधी, हमें जे लाव अवे हत्हर होय छे. जो जेवा लाववाणाने भुष्यनी निवृत्ति हरवी जोधी, हमें जे लाव अवे हत्हर होय छे. जो जेवा लाववाणाने भुष्यनी निवृत्ति हरवी जोधी, हमें जे लाव ह्या हमें स्वास्थ्य हरें तेज ह्या हमें अटिश हमें लेवा ह्या हमें अटिश हमें लेवा ह्या हमें स्वास्थ्य हमें तेथा परम हमाव भीतेज शोह आधितवृत्ति पछ भीते ह्या हमें हमें तेथा हमें तेथा हमें तेथा नथी.

જો એમ છે, તો એકાદરા સ્કંપમાં ત્યાંગની પ્રશંસા કરતાં કહ્યું છે કે 'જે ગદ્ગદ્ કંકે છે, એવો પ્રાથ્વ છે, જેનુ ચિત્ત દ્વેછે, વિરહ્યી રહન કરે છે, આવિલાવથી હાસ્ય કરે છે, એવો મારી લિક્તવાળો પુરુષ ભુવનને પાવન કરે છે', એવાઓને સ્વસ્થતા કરતા નથી ? (કરેછે). મારી લિક્તવાળો પુરુષ ભુવનને પાવન કરે છે', એવાઓને પણ દુર્લલ છે. તેનું મારી લિક્તવાળો પુરુષ ભુવનને પાવન કરે છે, બીજ કોઇ રીતે સિદ્ધ થતો નથી. એકાદશ આના ઉત્તરમાં કહે છે કે આ સદ્યોમુક્તિ કરાવનાર ત્યાંગ એવાઓને પણ દુર્લલ છે. તેનું કારણ એ છે કે તે પ્રેમથી જ સિદ્ધ થાય છે, બીજ કોઇ રીતે સિદ્ધ થતો નથી. એકાદશ કારણ એ છે કે તે પ્રેમથી જ સિદ્ધ થાય છે, પણ શુદ્ધ પુષ્ટ નથી, સર્વદા પ્રેમપેલુત નથી, સંકંધમાં કહેલા પણ જેકે પરમ લક્ત છે, પણ શુદ્ધ પુષ્ટ નથી, સર્વદા પ્રેમપેલુત નથી, રક્ષમાં કહેલા પણ જેકે પરમ લક્ત છે, પણ શુદ્ધ પુષ્ટ નથી, સર્વદા પ્રેમપેલુત નથી, છે, કેટલાક ગુણરા હોવાથી મર્યાદામિશ્ર છે, પણ શુદ્ધ પુષ્ટ નથી, સર્વદા પ્રેમપેલુત એમ સ્વય્યામાં કરે છે. આ પ્રમાણે અહીં લિક્તમાર્ગીય ત્યાંગમાં કેલ કર્યા, તેથી અવસ્થાભેદ વિગેરનું સ્વાસ્થ્યવામ્ય કરે છે. આ પ્રમાણે અને વિદ્ય તાતકાલિક ફલ કર્યા, તેથી અવસ્થાભેદ વિગેરનું સ્વાસ્થ્યવામ્ય કરે છે. આ પ્રમાણે અને વિદ્ય તાતકાલિક ફલ કર્યા, તેથી અવસ્થાભેદ વિગેરનું સ્વાસ્થ્ય કર્યો એટલે અધિકારી જૂદા લ્લુદા લાગના સ્વરુપનું પરિકરસદિત નિરુપણ કર્યું, અને કોણિકન્ય સ્ત્રિય, પૃષ્ટિમાર્ગના શામાર્ગીય ત્યાંગના સ્વરુપનું પરિકરસદિત નિરુપણ કર્યું, અને કોણિકન્ય સ્ત્રિય, પૃષ્ટિમાર્ગીય ત્યાંગના સ્વરુપનું પરિકરસદિત નિરુપણ કર્યું, અને કોણક લાકોને સહોમુક્તિ. લિકામાર્ગીય ત્યાંગના સ્વરુપનું પરિકરસદિત નિરુપણ કર્યું, અને કોણક લાકોને સહોમુક્તિ. લિકામાર્ગીય ત્યાંગના સ્વરુપનું પરિકરસદિત નિરુપણ કર્યું, અને કોણક લાકોને સહામાર્ગ સ્વરુપનું પરિકરસદિત નિરુપણ કર્યું, અને કોણક લાકોને સહોમાં સાત્ર કરે છે એમ સિદ્ધ કર્યું.

હવે એવી શંકા કરવામાં આવે છે કે એકાદશ સ્ક્રિયમાં ભગવાને ત્યાગની પ્રશસા કરી છે તે તો શક્તિની પરમ કાઇકરૂપ આ દુર્લભ પરિત્યાય છે, અને પારંભમાં જે ત્યાય કરવાનો છે તે તો વિલમ્બથી કલ આપે છે, તેથી તે ત્રાનમાર્ગીય ત્યાયની બરાબર છે, અને તેમાં છે તે તો વિલમ્બથી કલ આપે છે, પ્રારંભદશાના ત્યાયનો વિચાર પણ કરવામાં આવ્યો કાંઈ વિશેષ નથી, તેમ લિક્તિમાર્ગીય પ્રારંભદશાના ત્યાયનો વિચાર પણ કરવામાં આવ્યો નથી, માટે તેને છોડીને સર્વ સ્થશે વિચારેલી ત્રાનમાર્ગીય ત્યાય જ કરવો નેઇએ, બિકાનથી, માટે તેને છોડીને સર્વ સ્થશે વિચારેલી ત્રાનમાર્ગીય ત્યાય કહે છે કે બિકાનમાર્ગીય ત્યાયની માર્ગીય ત્યાયની વિચાર કરવાથી શું કલ શે એના સમાધાનમાં કહે છે કે બિકાનમાર્ગીય ત્યાય સવિધ છે અને અતિ વિલમ્બ કરવાન આરંભ દશામાં નિર્વિદ્યપણું છે અને જ્ઞાનમાર્ગીય ત્યાય સવિધ છે અને અતિ વિલમ્બ કરવાન આરંભ દશામાં નિર્વિદ્યપણું છે કે કે કે છે કે:—

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविधोपि विचारितः॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिजन्मशतैः परम्। ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम्॥ १५॥ ज्ञातः कली स संन्यासः पधात्तापाय नान्यया। पापण्डित्यं भवेज्ञापि तसाञ्ज्ञाने न संन्यसेत्॥ १६॥

### सुतरा कलिदोपाणा प्रवलत्वादिति स्थितम् ।

सान्वयपदार्थः—ज्ञानमांगं शानभागभां तु तो संन्यासः संन्यास द्विवधः ने प्रधारनी अपि पण् विचारितः वियार धरेशी छे. ज्ञानार्थं जाननेभाटे उत्तरांगं छेट्युं अंग च अने; परं , परंतु मिद्धिः सिद्धि जनमज्ञतैः सेंध्रेशे जन्म लाय त्यारे ज्ञानं शान च अने साधनापेक्षं साधननी अपेक्षावाणु यज्ञादिश्रवणात् यज्ञ विगेरे धरवां अवं श्रुतिमां ध्रुष्टुं छे तेथी मतं भान्युं छे अतः तेथी कलो डिख्युगभां स ते संन्यासः सन्यास पश्चात्ताप पश्चात्ताप धरावे छे अन्यया जील प्रधारनी पण् केटि विविद्दिया न योग्य नथी च अने अपि वजी पापिष्टतं पापिश्रीपृष्ट्यं मचेत् थाय समान् तेथी ज्ञाने ज्ञानभागभां न निर्देश संन्यसेष् सन्यास धरवी. किंदिरोपाणां धिता दीथीतं सम्यस्य प्रथात्ता प्रथात्वात् प्रथात्वात् प्रथात्वात् प्रथात्वात् सित्रां विशेषे धरीने इति को प्रभाष्ट्रे स्थितम् निर्द्धय धरेशो छे.

સ્ટ્રોकાર્થ:—સાનમાર્ગમાં તો બંને પ્રકારના સન્યાસનો વિચાર કરેલો છે, એક જ્ઞાનને માટે એટલે વિવિદિષા અને ઉત્તરાંગ સિદ્ધ થાય એવો વિદ્ધત્ સંન્યાસ; પણ સેંકડો જન્મે તેની સિદ્ધિ થાય છે. અને જ્ઞાનને સાધનની અપેક્ષા રહે છે, નિષ્કામ પુરુષો પણ યજ્ઞ કરે છે એમ શ્રુતિમાં કહ્યું છે તેથી એમ માનવામાં આવે છે. માટે કલિયુગમાં તે સંન્યાસ પશ્ચાત્તાપ કરાવે છે, અન્ય પ્રકારનો એટલે વિવિદિષા સંન્યાસ પણ ઉપયોગી નથી. અને વળી પાખંડીપણું પણ થાય, માટે જ્ઞાનમાર્ગીય સંન્યાસ કરવો નહિ. તેમાં કલિદોષના પ્રબલપણાને લીધે તો વિશેષે કરીને ન જ કરવો એવો નિર્ણય છે.

તુ પૂર્વે કહેલી શંકાનો નિરાસ કરે છે. જ્ઞાન એજ માર્ગ એટલે જ્ઞાનમાર્ગ તેમાં છે પ્રકારનો સંન્યાસ જ્ઞાનને માટે અને ઉત્તરાંગ સિદ્ધ થાય તેમ વિચારેલી છે.\*

\* વ્યક્ષસૂત્રના ત્રીજા અધ્યાયના ચતુર્થપાદના સપ્તદશ સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ऊर्ध्वरेतःमु च त्राच्दे हि. આ ગૂત્રમાં વિદ્યા પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છનારને ગ્રાનની ઉત્પત્તિમાટે, અને ઝાત પ્રાપ્ત થયલાને ફલના અનુસવમાં પ્રતિબંધતું નિવારણ કરનાર તરીકે અને અતરગ તરીકે સંન્યા<sup>સ</sup> કરવાની નિર્ણુય કરેલો છે. પણ ભગવાનના સાક્ષાત્કાર×પ સિદ્ધિ તો સેંકડો જન્મે થાય છે, તરત થતી નથી. ગીતામાં પણ કહ્યું છે કે 'બદુ જન્મને અને જ્ઞાનવાન આ સર્વ વાસુદેવરુપ છે એમ સમજ મને પ્રાપ્ત કરે છે, એવો મહાતમા અત્યંત દુર્લભ્ર છે, એ વાક્યમાં પરોદ્ય જ્ઞાનવાળાને આ સર્વ વાસુદેવઋષ છે એમ સમજી ભગવત્પ્રાપ્તિ યવાતું અહ જન્મને અંતે કર્યું છે. પ્રપત્તિ એટલે અપરોક્ષ જ્ઞાન. તેમા વિલગ થવાનું કારણ સમજાવતાં કહે છે દે ઉપલા ગીતાવાક્યમાં કહેલી રીતિથી સાશાત્કાર થવા×૫ ત્રાન સાધનની અપેક્ષાવાળું છે, કર્મ, જ્ઞા<sup>ન કે</sup> બક્તિમ્ય સાધનથી જ તે સાન ઉત્પન્ન થાય છે. એનું પ્રમાણ એક નિષ્કામ પુરુષો પણ યક 5रे छे, भेभ अयाकामयमान को श्रुतिमां प्रतिपादन ५रेखें छे. अने केल आजतनी विधार अक्षुश्वना त्रीच अध्यायना यतुर्ध पाइना प्रश्लीसभा सर्वापेक्षा च यज्ञादि श्रुतेरमवत् से सूत्रभी કરેલો છે. ત્યાં કહ્યું છે કે પુરુષોત્તમની જ્ઞાતની પ્રાપ્તિમાં કર્મ, ત્રાન, લિકા, સર્વની અપેથા छे. लेभ इर देमभी लवाने धोशनी उपयोग छे, तेम पुरुषोत्तमनी ज्ञानप्राप्तिमां अर्भ, ज्ञान વિગેરેનો ઉપયોગ છે. માર્ગ કાપવાને જ ઘોડો ઉપયોગી છે, ફ્લસિદ્ધિમાં નથી, તેમ આધી-जेतिक, आधिरविक प्रतित्रंध निवृत्त करवाने कर्म, ज्ञानविजेशे साधन छे. अभवत्प्राप्तिरूप ફુલમાં તે સાધન નધી.

<sup>°</sup> शकार्वे अने उल्लोत की अने दिवाचिशेषण काक्यय 0.

ગ્રાનપ્રાપ્તિ કેવલ શમદમાદિકથી થતી નથી, કિન્તુ જેવો આશ્રમ હોય તે આશ્રમના કર્મો પણ શમદમાદિની સાથે અપેક્ષિત છે, એમ વ્યાસસૂત્રના ત્રીજ અધ્યાયના ચોથા પાદના અત્રીસમા સૂત્રમાં કહ્યું છે. માટે દેશ, કાલ, દ્રવ્યાદિ સાધન બરોબર ન હોય તો વર્ણાશ્રમના અત્રીસમા સૂત્રમાં કહ્યું છે. માટે દેશ, કાલ, દ્રવ્યાદિ સાધન બરોબર ન હોય તો વિવિદિષા કર્મો બરોબર થતાં નથી, તેથી કેવલ શમદમાદિથી જ્ઞાનનો ઉદય થતો નથી. તેથી વિવિદિષા કર્મો બરોબર થતાં નથી, તેથી કેવલ શમદમાદિથી જ્ઞાનનો ઉદય થતો નથી. તેથી વિવિદિષા સંત્યાસ ગ્રાનપ્રાપ્તિને માટે કલિયુગમાં પૃક્ષાત્તાપકારક થઈ પડે છે, અને પાછળથી ખેદ કરાવેછે. સંત્યાસ ગ્રાનપ્રાપ્તિને માટે કલિયુગમાં પૃક્ષાત્તાપકારક થઈ પડે છે, અને પાછળથી ખેદ કરાવેછે.

ત્યારે વિદ્રદ્દશામાં કહેલો સંત્યાસ કરવો એમ કોઇ શકા કરે તો કહે છે કે બીજા પ્રકારનો એટલે વિદ્રદ્દશામાં કહેલો સંત્યાસ કલિયુગમાં તેના સાધનના અસંલવને લીધે કરવા યોગ્ય પ્રકારનો એટલે વિદ્રદ્દશાનો સંત્યાસ કલિયુગમાં તેના સાધનના અસંલવને લીધે કરવા યોગ્ય મથી. વળી ખેદ માત્ર થાય છે એમ નહિ, કિન્દુ પાખંડીપણું પણ થાય. લિક્ષા વગેરેની શુદ્ધિ હોય નહિ, તેથી પાષંડધર્મનો એને સસર્ગ થાય છે. શ્લોકમાં અપિ શબ્દ કહ્યો છે તેથી શહિ હોય નહિ, તેથી પાષંડધર્મનો એને સસર્ગ યું છે, તે આત્મહાનિ કરનારની શુદ્ધિમાટે 'નેષિક ધર્મમાં આરુઢ થઈને પછી તેમાંથી જે પડે છે, તે આત્મહાનિ કરનારની શુદ્ધિમાટે 'નેષિક ધર્મમાં આરુઢ થઈને પછી તેમાંથી જે પડે છે, તે આત્મહાનિ કરનારની શુદ્ધિમાટે 'નેષિક ધર્મમાં આરુઢ જોતો નથી' એ શાંતિપર્વમાં લીગ્મપિતામહે યુધિષ્ટિરને કહેલા વાક્યમાં કોઈ પણ પ્રાયશ્ચિત્ત હું જોતો નથી' એ શાંતિપર્વમાં લીગ્મપિતામહે યુધિષ્ટિરને કહેલા વાક્યમાં સ્થેવેલા પાતનું શહેણુ પણ સમજ લેતું. આથી એટલ સિદ્ધ થયું કે કલિયુગમાં વિવિદિષા સ્થેવેલા પાતનું શહેણુ પણ સમજ લેતું. અને વિદ્રત્સન્યાસ થવો સંભવિત નથી, માટે જ્ઞાનમાર્ગમાં સન્યાસ ખેદાદિ ઉત્પન્ન કરનારો છે, અને વિદ્રત્સન્યાસ થવો સંભવિત નથી, માટે જ્ઞાનમાર્ગમાં શાસ્ત્રમાં કહેલો વિધિપર્વક સન્યાસ કરવો નહિ, કારણ કે કલિના દોષ પ્રબલ છે. કલિયુગમાં શાસ્ત્રમાં કહેલો વિધિપર્વક સન્યાસ કરવો નહિ, કારણ કે હિલા છે તેથી 'જયાંસુધી વેદ પ્રવર્ત છે સંન્યાસનો નિધેધ કરનાર શાસ્ત્રકારોએ જ નિર્ણય કરેલો છે તેથી 'જયાંસુધી વેદ પ્રવર્ત છે

લાં મુધી સંન્યાસ કરવો, એ વાક્ય સર્વ સ્થકે લાગુ પડતુ નથા.
એ પ્રમાણે અહીં ભગવદારાથી કર્તવ્ય સંન્યાસના વિચારમાં એટલું સિદ્ધ થયું કે એ પ્રમાણે અહીં ભગવદારાથી કર્તવ્ય સંન્યાસના વિચારમાં એટલું સિદ્ધ થયું કે કેમાર્ગમાં જેમિનિના મતમાં સંન્યાસની કર્તવ્ય છે. લિક્તમાર્ગમાં કર્તવ્ય કર્શો છતાં શ્રવ-સન્યાસ કર્તવ્ય છે છતાં કિલકાલને લીધે અકર્તવ્ય છે. લિક્તમાર્ગમાં કર્તવ્ય છે છતાં શ્રવાથી લુદિની સિદ્ધિ માટે કરવામાં સંન્યાસના રવરૂપનો અને શ્રવણદિના ધર્મનો વિરોધ દોવાથી સન્યાસન્યો અને શાસ્ત્રમાં કહેલા વિધિયુર્વક સાગરૂપે અકર્તવ્ય છે, તેમજ સેલના સાધન સન્યાસન્યો અને શાસ્ત્રમાં કહેલા વિધિયુર્વક સાગરૂપે અકર્તવ્ય છે, તેમજ સેલના સાધન માટે કરવામાં પણ દ્વણ છે; પ્રેમ થયા પછી તો વિધિવનાનો લાગ મુખ્ય અધિકારીને પણ રામન્યો કરવામાં પણ દ્વણ છે; પ્રેમ થયા પછી તો વિધિવનાનો સ્ત્રાગ મધ્યમ અધિકારીને પણ રામન્યો મિદ્ધ થઈ જાય છે, તેમાં જ્ઞાનની અપેક્ષા નથી. તેમજ મધ્યમ અધિકારીને પણ રામન્યો મેળે સિદ્ધ થઈ જાય છે, તેમાં જ્ઞાનની અપેક્ષા નથી. તેમજ મધ્યમ અધિકારીને પણ રામન્યો ભવું. પણ સમજવું. જ્ઞાનમાર્ગમાં તો વિવિદિવાદશામાં સંન્યાસનો વિચાર કહેલો છે છતાં કલિકાલથી થતા દોષનો સંભવ દોવાથી કર્તવ્ય નથી. વિદ્વત્યન્યાસ તો કલિદોયને લીધે જ્ઞાનનો કલિકાલથી થતા દોષનો સંભવ દોવાથી કર્તવ્ય નથી. વિદ્વત્યન્યાસ તો કલિદોયને લીધે જ્ઞાનનો કલિકાલથી થતા દોષનો સંભવ દોવાથી કર્તવ્ય નથી. વિદ્વત્યન્યાસ તો કલિદોયને લીધે જ્ઞાનનો જ્ઞાન્ય સ્ત્રાગ કોલકોય સાલ દોષનો સંભવ દોવાથી કર્તવ્ય નથી.

क असंसव द्वावी संसवतीक नथा. दवे प्रेमनी आरल दशामां परिसामनी विचार लाडी रह्मो. ते विचारवाने प्रश्न डरीने शंडा डरे छे:—

भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७ ॥ अत्रारम्भे न नाशः स्याद् दृष्टान्तस्याप्यभावतः । स्वास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाधः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ हरिस्त्र न द्वाकोति कर्तुं वाधां कुतोऽपरे । हरिस्त्र न द्वाकोति कर्तुं वाधां कुतोऽपरे । अन्यथा मातरो वाठान्न स्तन्येः पुषुषुः कचित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामपि याक्येन न भक्तं मोहयिष्यति । ज्ञात्मप्रदः प्रियक्षापि किमर्थ मोहयिष्यति ॥ २० ॥ आत्मप्रदः प्रियक्षापि किमर्थ मोहयिष्यति ॥ २० ॥

### तसादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् । अन्यधा भ्रहयते स्वार्थादिति मे निश्चिता मतिः॥ २१॥

सान्ययपदार्थः - मकिमार्गे अशिभार्शमां चेत् की दोषः होष तदा ती कि शुं कार्यम કરવું ! उच्यते કહીએ છીએ. (૧७) अत्र અહીં आरंमे આરંભમાં नाशः नाश म निह स्यात थाय. द्रष्टान्तस्य दृष्टान्तनी अपि पषु अमावतः अलावने सीधे. स्वास्व्यहेतोः स्वार्थ्यना हेतुने परित्यागात् परित्यागने लीधे केन डीनाथी अस्य आनी वाघः आध संभवेत् संसवे. (१८) अत्र अहीं हारः हरि वार्षा जाध कर्नु इरवाने न नहि बाक्रोनि शिक्षिमान थाय हुतः हेवी शिर अपरे श्रीज. अन्यथा को सेम न दीय तो मातरः भाताओ चारान् आधिने कचित् हीर्ध्या સ્થલે म्हन्येः स्तनना દૂધથી न નહિ पुपुषुः भोषणु કરે. (૧૯). ज्ञानिनाम् ज्ञानीओना वाक्येः वाध्ययी अपि पछ मकं लक्षने न पि मोहियव्यति भीड ५२शे. आत्मप्रदः आत्मानुं दान ५२ नार त्रियः प्रिथ च अने अपि वणी किमये डेवी रीते मोहियव्यनि गों डेरे. (२०). तसा भाटे उक्तप्रकारेण ६५२ इंडेबा प्रधारथी परित्यागः संन्यास विधीयताम् इरपी. अन्यया निर्दे स्तार्थात् पुरुषार्थथी अस्यते नाश भाभे इति से अभाशे में भारी मितः भुद्धि निश्चिता निश्चयवाण

સ્દ્રोक्तार्थः—એ લક્તિમાર્ગમાં પણ પરિત્યાર્ગ કરવામાં કલિ વિગેરથી પ્રાપ્ત થતો ही આવતો દોય તો શું કરતું ? કહીએ છીએ. (૧૭). અહીં લક્તિમાર્ગમાં આરંભ દશામાં પરિતા કરવામાં નાશ થતો નથી. વળી એવા દૃષ્ટાન્તનો પણ અભાવ છે. સ્વસ્થતા લાવતાર ' કારણે ભિક્ષા વિગેર તેનો ત્યાગ કરવાથી પછી બાધ શેનાથી સંભવે? (૧૮) સર્વ દુઃખહ ભગવાન પણ આ પરિત્યાગમાં આધ કરી શકતા નથી, તો પછી કાલવિગેરે તો ક્યાંથી જ ! તે એમ થાય તો—જો લગવાન બાધ કરેતો—માતાઓ કોઇપણ સ્પર્લ બાલકોનું સ્તન્યથી પોષણુ જ ન કરે. (૧૯). ज्ञानिनामपि को માર્ક્લ્ડેયવાક્યમાં જ્ઞાનીઓને જ માયાકૃત મોહ કક્ષો છે, માયા લક્તને મોહ કરી શકતી નથી. આ લક્તે તો સર્વ પ્રસુને રામર્પણ કર્યું છે, અને તે લગવાનને પ્રિય છે, તેથી માયા ભક્તને કેવી રીતે મોહ કરી શકે! (૨૦) માટે લગવાને ઉद्धवक्टने हहेबा प्रहारे शक्तोंके परित्याम हरवी, ले क्रिम न हरे तो स्वार्थ-केटबे अभवन દ્વિરહાનુભવ અને ભગવત્પ્રસાદ ગુમાવી બેમે છે, આવી મારી દૃઢ સુદ્ધિ છે. (૨૧)

પ્રેમઋપ બક્તિના ઉપાયઋપ જે પરિત્યાંગ છે તેમાં કલિકાલ વિગેરેએ કરેલો દોષ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તેને દૂર કરવાને શું કરતું? સમાધાનમાં કહે છે કે આ પ્રેમબક્તિના આરંબમાં પરિત્યાન કરવામાં કલિ વિગેરેએ કરેલા દોવથી પોતે જે અવસ્યામાં દ્વીય તૈનાથી

હીનપણાનો સંભવ થતો નથી. તેનું કારણ કે દૃષ્ટાંતનો જ અસાવ છે.\*

એટલે અહીં આરંબમાં નાશનું અનુમાન કરીએ તો દુષ્ટાન્ત મળતું નથી, અને અપિ મુલમાં છે तेथी એમ સૂચન થાય છે કે બીજા દોવ આવે છે. તે અનુમાન નીચેપ્રમાણે કરવું:-

ઉકા આરંબદશામાં ગૃહત્યાત્રકર્તા નાશ પામે છે, તે વખતે ત્યાગ કરવાને લીધે; જ્યાં જ્યાં આરંબદશામાં ગૃહત્યામ થાય, ત્યાં ગૃહતામકના નાશ પામે,

પરન્તુ ( અત્ર ) 'દૃષ્ટાન્તનો અબાવ, દ્ધેવાધી બક્તના નાશનું અનુમાન સિદ્ધ થતું નથી આ અન્વયવ્યાપ્તિ લીધી: હવે વ્યતિરેક લઇએ.

<sup>•</sup> भूषभा जाश राभ्द छ, तेने। सातभी विक्रितियी विषशिक्षभ ।रवे।, औरवे नामे इहालार अज्ञाहरा-नाराभां देशना भगुप नधी

<sup>1.</sup> દેશ પણ બક્તે આફ્લમાં સત્યાસ લીકા દેશ અને તેના નાશ થી! છે એક દર્શાના <sup>મળ</sup>ે ત્રન્દિ દેશવાથી બક્તિમાર્તના ભાર્યબની ન્યવસ્થામાં સત્યાસ લોવેશા બક્તના નાશ-વિષયક અનુમાન દિષ્ મર્ગ નથી, કારણી રક્ષાન્ય વિના અનુધાનપ્રયાત્ર સિદ્ધ ત્રણાય નહિ

જ્યાં જ્યાં તેવી રીતનો સાગ કર્યા છતાં નાશ થયો ન દ્વેય, ત્યાં ત્યાં ત્યાગકરવાપણું ન હોય. અત્ર આવી <sup>૧</sup>ન્યાપ્તિ જ શકે શકતી નથી. કેમકે જ્યાં ત્યાગ કરવાપણું હોય, ત્યાં સાગ કરવાનો માવ ન હોય, અને ત્યાગ કરવાપણું ન માનીએ, તો ગૃહસ્થાદિકમાં જ નાશ નથી થતો, એમ इ थाय छे, तथी तेवी त्याग हरनार व भणती नथी. એટલે दृष्टान्त व भणतुं नथी.

હવે લક્તિમાર્ગમાં આરંભદશામાં ત્યાગ કરવાને લીધે અથવા કવાય (મલ) અપકવ વાને લીધે, અથવા સંગદોષને લીધે, નાશ થવાનું અનુમાન કરીએ, અને દૃષ્ટાન્ત આપતાં કહીએ શ્રવણાદિકની સિદ્ધિને માટે ત્યાંગ કરનારનો જેમ નાશ થાય છે તેમ-એમ કરી અનુમાન बह કરીએ तो ते पणु घटतुं नधी. अरणु हे नारहळना पूर्वश्रन्मनुं दृष्टान्त क्रीधें से तेमणु क्रिमार्शनी आरंशहशामां त्याग ड्यों ढती, अने तेमना डवाय पड़व न ढता, तीपल तेमनी ॥श थ्यो नथी. माटे व्यारं सहशामां त्याग अरवाने दीघे, अथवा अथाय अपक्रव होवाने दीघे ત્રે લે હતું ખોટા છે. સંગદોષના સંભવરૂપ ત્રીને હતુ સ્વરૂપાસિહ ખોટો છે, કેમકે એકાદશ ધ્કેમમાં કહ્યું છે કે 'લજનરિક્રિત થઈ ગાન કરે, અને કાઇના સંગ ન કરતાં કર્યાં કરે.

સક્તિમાર્ગની આરંભદશામાં ત્યાંગ કરતાર આરંભદશામાં ત્યાંગ કરવાને લીધે નાશ પામતો नशी, लेम पूर्वजन्ममां नारहळ्ले आरंश दशामां त्याग ह्यां छतां नाश न पाम्या तेम. યા પ્રમાણે પ્રત્યતુમાન સિદ્ધ થઈ શકે છે. તેથી લક્તિમાર્ગની આરંભદશામાં ત્યાગ કરવાથી ત્રાથ થાય એ ક્રોઈ વાતે સિદ્ધ થતું નથી. નારદજીના દૃષ્ટાન્તથી ભક્તિમાર્ગની આરંભ દશામાં साम करनार नाश पामती नथी अम हिंदुं ते प्रयोजनविनानं नथी. नारहळना पूर्वजन्मनी કેથાના પ્રસંગના વાક્યોથી તેવાઓનો નાશ જ સિદ્ધ થતો નથી. આ દેતુથી જ જો નાશનું भेनुमान शिद्ध थाय ते। त्यां द्रष्टान्तनी क अलाव हे तथी श्रीक्रमां द्रष्टान्तसाच्यमावतः

વળી આ સાગ ભગવહર્મ છે. નિમિરાતાએ કવિ યોગેશ્વરને કહ્યું કે તમે ભગવહર્મ કહે સારે એમ જીદું પાડી કહ્યું તે યુક્ત છે. क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र पुरुषी विनामहेनने क्षेत्रवर्श्वापि क्षेत्र क् જે ઉપાયો કહ્યા છે તે ભગવહર્મ જાણવા.' એમ ભગવહર્મનું સામાન્ય લક્ષણ કહીને પછી ड्युं हे 'हाथाबड़े, बाणीबड़े, शिद्रियोबड़े, मनबड़े, तेने अनुसरता स्वलाबबड़े को हांई पुरुष हरे हो ते सर्व नारायलु लगवान्ते भाटे हैं' क्रिम सगळ लगवान्ते अर्थलु हरतुं. आप्रभाषे धर्मे के ते सर्व नारायलु लगवान्ते भाटे हैं' क्रिम सगळ लगवान्ते अर्थलु हरतुं. आप्रभाषे पत्र नारायस्य सगदान्त साट छ नान असंग शर्ध ह्यां करे, असंग शर्थ ह्यां करें, असंग शर्थ ह्यां करें, असंग शर्थ ह्यां करें, असंग शर्थ ह्यां करें, असंग ह्यां करें, असंग ह्यां करें ह्यां करें, असंग ह्यां करें ह्यां करें, असंग ह्यां करें करें, असंग ह्यां करें कर हा कर हा करें कर हा है असंग हा है कर है। રેવા રૂપ સાગનું પણ એપન થાય છે. સગવદ મના આરંભમાં પણ નાશ થતો નગી તે પણ ભારતો सगराने क हह्दरक्षने डहीं है है हिंदू, भारा धर्मनी हिएइम (आरंभ) डगों होय ती क्षेत्र के कि कि हैं हैं हैं हैं हैं हैं हैं हैं कि मार्थ कार्य कार्य कार्य कार्य के तो कि तेनी देशभात्र पृष्णु नाश थती नथी.' आशी पृष्णु शिक्तभागना आरंभभां त्यांग करे तो पृष्णु तेमां

आम दीवाधी अवलाहिक्षती सिद्धित माटे त्यांग करे तो नाध केम थाय !--आवी गत अपाया अवस्थाहरूना स्टाइन गाउँ अवस्थाहरूनी सिद्धिन भारे त्याम प्रयानी यहा हरूमी नहि, डेमडे तेवी दशामां क्षेट्रेस अवस्थाहरूनी सिद्धिन भारे त्याम प्रापंता करी नहीं તેમાં નાશ થતો નથી. हशामां अभावधी त्याम हरेबी हीवाधी तेमां अभवदर्भनी हिप्हम (प्रारंभ) यती नथी. स्थामां अभ्यानधी त्याम हरेबी हीवाधी तेमां अभवदर्भनी हम के आहे अलीने आहंग है मानधी प्रारंश ५राय तेतुं नाम उपक्रम होया हिं हैं है, माटे लहीने आरंश ५रे वेथ हारा तेश हिपक्ष प्रथम तेतुं नाम हिपक्षम ज्यम हारणा उत्तर महि निधाहिक्षनी लद्द भड़े तेश हिपक्ष प्रदेश नाम लेश न भागों, तो पत्न हेड्यान महि निधाहिक्षनी लद्द भड़े तेश हिपक्ष प्रदेश नाम लेश न भागों, तो तेतुं निवारण हेम याय! आवी शंका माय है. तेशी क्षमां विश्वम्थ कर्नार थाध थाय तो तेतुं निवारण हैम याय! आवी शंका भागीने स्वर्थना करनार छे. तेशी क्षमां विश्वम्थ कर्नार थाध थाय तो तेतुं निवारण मायवी ते त्यामीने स्वर्थना करनार छे. तो ३६ छ ह पतित विनाना व्यार वर्षुमां क्षिशा मागवी ते त्यामीने स्वरमना ६२नार छे,

१. नेवाविडा व्यनुमानप्रयोजमां व्याप्ति भाने है. व्याप्तिनं श्वामान्य रक्षान्त था है:—त्यां पूम ः नेवाविक्षेत्र व्यक्तमानप्रयोगमां व्याप्ति भाग चः व्यक्ति । स्वयक्ति अदि छै. देख त्यां व्यक्ति होयः व्यक्ति व्यन्ति भूभना व्यक्तिस्तर-नित्य सादयक्ति आहि । हे छै.

#### तसादुक्तप्रकारेण परित्यागी विधीयताम् । अन्यया भारयते स्वार्थादिति मे निश्चिता मतिः॥ २१ ॥

सान्वयपदार्थः - मक्तिमार्गे शक्तिभार्थभां चेत् की दोषः होष तदा तो कि शुं कार्यम् કરવું ! उच्यते કહીએ છીએ. (૧૭) अत्र અહીં आरंमे આરંભમાં नाकः નાશ ન નહિ स्याद થાય. दद्यान्तस्य દૃષ्टान्तनी अपि ५७ अभावत अशावने क्षीधे. स्वास्थ्यहेतोः स्वास्थ्यना हेतुनी परित्यागान् परित्यागने क्षीधे केन डीनाथी अस आनी बाधः आध संभवेत् संवाने. (१८). अप्र अर्धी हरिः हरि वाघां णाध कर्तुं ४२वाने न नहि शकोति शक्तिभान थाय कुतः देवी रीते अपरे जील. अन्यया की ओभ न दीय तो मातरः भाताओ बालान् जासकीने कचित् केरिएए स्थक्षे स्तन्यैः स्तनता हुधथी न नि पुपुपुः भेषण् ४१. (१८). ज्ञानिनाम् रानिन्धिता धावपैन वाध्यथी अपि पण मक्तं अक्तने न पिं मोहिषिष्यति भीं ५२शे. आतापदः आत्मार्च धान ४२ भारे उक्तपकारेण अपर अदेश अक्षारथी परिलागः संन्यास विधीयताम् अरवी. अन्यया निह ती स्वार्थात् पुरुषार्थथी अञ्चते नाश पाने इति से प्रमाणे मे भारी मतिः शुद्धि निश्चिता निश्चयवाणी.

ऋरोकार्थः—જો ભક્તિમાર્ગમાં પણ પરિત્યાગ કરવામાં કલિ વિગેરેથી પ્રાપ્ત થતો हीप આવતો દ્ધેય તો શું કરતું ? કહીએ છીએ. (૧૭). અહીં લક્તિમાર્ગમાં આરંભ દશામાં પરિત્યાગ કરવામાં નાશ થતો નથી. વળી એવા દ્રષ્ટાન્તનો પણ અભાવ છે. સ્વસ્થતા લાવનાર જે કારણે ભિક્ષા વિગેરે તેનો ત્યાગ કરવાથી પછી ભાધ શેનાથી સભ્રવે ! (૧૮) સર્વ દુઃખહતો લગવાન્ પણ આ પરિત્યાગમાં આધ કરી શકતા નથી, તો પછી કાલવિંગેરે તો ક્યાયી જ ' જો એમ થાય તો—જો ભગવાન બાધ કરેતો—માતાએ કોઇપણ રથલે બાલકોનું સ્તન્ય<sup>થી</sup> પોલણ જ ન કરે. (૧૯). ज्ञानिनामपि को માર્કણ્ડેયવાક્યમાં જ્ઞાનીઓને જ માયાકૃત મીહ કહ્યો છે, માયા લક્તને મોહ કરી શકતી નથી. આ લક્તે તો સર્વ પ્રભુને સમર્પણ કર્યું છે, અને તે લગવાનને પ્રિય છે, તેથી માયા લક્તને કેની રીતે મોહ કરી શકે? (૨૦) માટે લગવાને ઉદ્ધવજીને કહેલા પ્રકારે લાઝોએ પરિત્યાંગ કરવી, જો એમ ન કરે તો સ્વાર્થ-એટલે લગવ-દ્વિરહાનુલવ અને લગવત્પસાદ ગુમાવી બેસે છે, આવી મારી ડુઢ છુદ્ધિ છે. (૨૧)

ત્રેમ×પ બક્તિના ઉપાયરુપ જે પરિત્યાગ છે તેમાં કલિકાલ વિગેરેએ કરેલો દોષ ઉત્પન્ન ચાય ત્યારે તેને દૂર કરવાને શ કરવું ? સમાધાનમાં કહે છે કે આ પ્રેમબક્તિના આરંભમાં પરિતાગ કરવામાં કલિ વિગેરેએ કરેલા દોષથી પોતે જે અવસ્થામાં હોય તેનાથી

હીનપણાનો સંભવ થતો નથી. તેનું કારણ કે દૃષ્ટાંતનો જ અભાવ છે.\*

એટલે અહીં આવેલમાં નાશનું અનુમાન કરીએ તો દ્રુષ્ટાન્ત મળતું નથી, અને અપિ મુવમાં છે तेथी એમ સૂચન થાય છે કે ખીજા દોષ આવે છે. તે અનુમાન નીચેપ્રમાણે કરવું:-

ઉક્ત આરંબદશામાં ગૃહત્યાગકર્તા નાશ પામે છે, તે વખતે ત્યાગ કરવાને લીધે;

જ્યાં જ્યાં આરંભદશામાં ગૃહસાગ થાય, ત્યાં ગૃહત્યાગકતો નાશ પામે,

પરન્તુ (અત્ર ) 'દુષ્ટાન્તનો અભાવ, દોવાથી ભક્તના નાશનું અનુમાન સિદ્ધ થતુ નથી. આ અન્વયવ્યાપ્તિ લીધી; હવે વ્યતિરેક લઇએ.

<sup>🕶</sup> भूतभा नाम्न शण्द छ, तेने। सातभी विशक्तिथी विभविष्यम ४२वे।, औरवे गाग्ने दृष्टान्तस भवावतः-नारामां ६ष्टान्त भवतं नधी

૧. કાઇ પણ ભક્તે આરમમાં રાત્યાસ લીવા દાય અને તેના નાશ થયા છે એનું ક્ષ્યાન્ત મળઇ નિધિ દ્વાવાથી ભક્તિમાર્તના આરંભની અવસ્થામાં સન્યાસ લીધેલા બક્તના નાશ-વિષયક અનુમાન સિપ્દ भद्र नथी, भारत्रे रक्षाना विना अनुभानप्रयोज सिद्ध वाजाय निर्द

જ્યાં જ્યાં તેવી રીતનો સામ કર્યા છતાં નાશ થયો ન હોય, ત્યાં ત્યાં ત્યાગકરવાપણું ન હોય. અત્ર આવી 'વ્યાપ્તિ જ શઈ શકતી નથી. કેમકે જ્યાં ત્યાગ કરવાપણું હોય, ત્યાં ત્યાગ કરવાનો અભાવ ન હોય, અને ત્યાગ કરવાપણું ન માનીએ, તો ગૃહસ્થાદિકમાં જ નાશ નથી થતો, એમ સિદ્ધ થાય છે, તેથી તેવી ત્યાગ કરનાર જ મળતો નથી. એટલે દૃષ્ટાન્ત જ મળતું નથી.

હવે ભિંકિમાર્ગમાં આરંભદશામાં ત્યાગ કરવાને લીધે અથવા કવાય (મલ) અપકવ દોવાને લીધે, અથવા સંગદોષને લીધે, નાશ થવાનું અનુમાન કરીએ, અને દુધાન્ત આપતાં કહીએ કે શ્રવણાદિકની સિદ્ધિને માટે ત્યાગ કરનારનો જેમ નાશ થાય છે તેમ—એમ કરી અનુમાન સિદ્ધ કરીએ તો તે પણ ઘટતું નથી. કારણ કે નારદજીના પૂર્વજન્મનું દુધાન્ત જોઇએ તો તેમણે બિક્તિમાર્ગની આરંભદશામાં ત્યાગ કર્યો હતો, અને તેમના કથાય પકવ ન હતા, તોપણ તેમનો નાશ થયો નથી. માટે આરંભદશામાં ત્યાગ કરવાને લીધે, અથવા કથાય અપકવ હોવાને લીધે એ બે હેતુ ખોટા છે. સંગદોષના સંભવરુપ ત્રીજો હેતુ સ્વરુપાસિદ્ધ ખોટો છે, કેમકે એકાદશ સ્કંધમાં કહ્યું છે કે 'લજ્જારહિત થઈ ગાન કરે, અને કાંકના સંગ ન કરતાં ફર્યા કરે.'

ભક્તિમાર્ગની આરંભદશામાં ત્યાગ કરનાર આરંભદશામાં ત્યાગ કરવાને લીધે નાશ પામતો નથી, જેમ પૂર્વજન્મમાં નારદજીએ આરંભ દશામાં ત્યાગ કર્યા છતાં નાશ ન પામ્યા તેમ. આ પ્રમાણે પ્રત્યનુમાન સિદ્ધ થઈ શકે છે. તેથી ભક્તિમાર્ગની આરંભદશામાં ત્યાગ કરવાથી નાશ થાય એ કોઈ વાતે સિદ્ધ થતું નથી. નારદજીના દૃષ્ટાન્તથી ભક્તિમાર્ગની આરંભ દશામાં ત્યાગ કરનાર નાશ પામતો નથી એમ કહ્યું તે પ્રયોજનવિનાનું નથી. નારદજીના પૂર્વજન્મની ત્યાગ કરનાર નાશ પામતો નથી એમ કહ્યું તે પ્રયોજનવિનાનું નથી. નારદજીના પૂર્વજન્મની કથાના પ્રસંગના વાક્યોથી તેવાઓનો નાશ જ સિદ્ધ થતો નથી. આ હેતુથી જે જો નાશનું કથાના પ્રસંગના સિદ્ધ થાય તેા ત્યાં દૃષ્ટાન્તનો જ અભાવ છે તેથી ક્યોકમાં દૃષ્ટાન્તસ્થાપ્યમાયત: એમ ભુદું પાડી કહ્યું તે યુક્ત છે.

વળી આ ત્યામ ભગવદ્ધ છે. નિમિરાન એ કિવ યોગેશ્વરને કહ્યું દે તમે ભગવદ્ધ કહો ત્યારે કિવોગેશ્વરે કહ્યું કે 'અવિદાન પુરુષો વિનામહેનને ભગવત્યાપ્તિ કરી શકે તેમાંદે ભગવાને કિવોગેશ્વરે કહ્યું કે 'અવિદાન પુરુષો વિનામહેનને ભગવત્યાપ્તિ કરી શકે તેમાંદે ભગવાને છે હયાયો કહ્યા છે તે ભગવદ્ધ મેં નાલા, એમ ભગવદ્ધ મેનું સામાન્ય લક્ષણ કહીને પછી કહ્યું કે 'કાયાવડે, વાહીવડે, ઇદિયોવડે, મનવડે, તેને અનુસરતા સ્વભાવવડે જે કાંઈ પુરુષ કહ્યું કે 'કાયાવડે, વાહીવડે, ઇદિયોવડે, મનવડે, તેને અનુસરતા સ્વભાવવડે જે કાંઈ પુરુષ કરે છે તે સર્વ નારાયણ ભગવાનને માટે છે' એમ સમજી ભગવાનને અર્પણ કરવું. આપ્રમાણે કરે છે તે સર્વ નારાયણ ભગવાનને માટે છે' એમ સમજી ભગવાનને અર્પણ કરવું. આપ્રમાણે કર્યો કહેતાં કહ્યું કે 'લાજરહિત થઈ ગાન કરે, અસંગ થઈ કર્યો કરે, 'અહીં અસંગ વિચ-ધર્મો કહેતાં કહ્યું કે 'લાજરહિત થઈ ગાન કરે, અસંગ થઈ કર્યો કરે, 'અહીં અસંગ વિચ-ધર્મો કહ્યાં કહ્યું છે કે 'દે ઉદ્ધવ, મારા ધર્મનો ઉપક્રમ (આરંભ) કર્યો દોય તો ભગવાને જ ઉદ્ધવજને કહ્યું છે કે 'દે ઉદ્ધવ, મારા ધર્મનો ઉપક્રમ (આરંભ) કર્યો દોય તો તેનો લેશમાત્ર પણ નાશ થતો નથી.' આથી પણ ભક્તિમાર્ગના પ્રારંભમાં ત્યાં કરે તો પણ તેમાં નાશ થતો નથી.

आम होवाथी अवलाहिडनी सिद्धिने माटे त्याग डरे तो नाश डेम थाय !—आवी शंडा डरबी नहि. डेमडे तेवी दशामां किट्ये अवलाहिडनी सिद्धिने माटे त्याग डरबानी दशामां व्यक्षानथी त्याग डरेबो होवाथी तेमां अभवद्धमंनी उपडम (प्रारंभ) थतो नथी. आनधी प्रारंभ डराय तेनुं नाम उपडम कीम डीयमां डलुं छे. माटे ब्लाबीने आरंभ डरे तेथ उपडम डदेवाय. नाश असे न याको, तो पकु देदरक्षाने माटे भिष्मादिडनी व्यवर परे छे. तेथी इन्तमां विवस्थ डरनार लाध याय तो तेनुं निवारल डेम याय! कावी शंडा याय तो डेडे छे डे पनित निनाना सार वर्षमां भिष्मा माभवी ते त्यांभीने स्वस्थता डरनार छे,

૧. નેયાવિકા અનુમાનપ્રયાગમાં વ્યાપ્તિ માને છે. વ્યાપ્તિનું સામાન્ય દેશાના આ છે:— ત્યાં ધૂમ દેાય ત્યાં અતિ દેાય. અતિ અને ધૂમના અવિનાસ્ત્ર-નિત્ત સાદચર્યને વ્યાપ્તિ કહે છે.

માટે સ્વસ્થતાનો હેતુ જે ભિશા તેનો જ ત્યાગ કરવો. દ્વિતીય રકેધમાં કહ્યું છે કે 'ફાટેલાં લુગડાં માર્ગમાં શું પછ્યાં હોતાં નથી ? પારકાનું પોષણ કરનાર વૃક્ષો શું ભિક્ષા નથી આપતા ? નદીઓ શું સુકાઇ ગઈ છે ? ગુફાઓ શું રોકાઈ ગઇ છે ? શરણાગતની ભગવાન રક્ષા કરતા નથી ! તો પછી ધનના દુર્મદથી અંધ થયલાની સેવા હાજ્ઞા માણસો શામાટે કરે છે ! આમાં કહેલી રીતે ભિક્ષાનો ત્યાગ કરવો. અથવા મૂલમાં સ્વાસ્થ્યદ્વેતુ શબ્દ છે તે પરિત્યાનનું વિશેષણ લેવું. એટલે પોતાને વિષે જે રહે તે સ્વસ્ય, અથવા સ્વસ્પસ્ય. સ્વસ્થનો ભાવ તે સ્વાસ્થ્ય. સ્વાસ્થ્યનો હેતુ જે પરિત્યાગ તેને પ્રાપ્ત કરીને જીવનમુક્ત જ થઈ ગયો. આવા જીવનમુક્તનો બાધ શાયી થઈ શકે ! કશાયી નહિ.

આપ્રમાણે અવિદ્યા, કામ વિગેરે બાધ કરી ન શકે, પણ કાલ વિગેરે બાધ કરે તો તેનું નિવારણ કોણ કરે 2 આમ શંકા થાય તો કહે છે કે હરિ એટલે સ્મરણ કરનારના સર્વ દુ:ખ પાપ હતાં ભગવાન પણ આ પરિસાગમાં બાધ કરી શકતા નથી. કેમકે આ ભગવાર્લમાં છે એમ પોતે જ કહ્યું છે, અને ઉદ્ધવજીએ એકાદશ સ્કંધમાં કહ્યું છે કે ' હે અચ્યુત, આ પૃથ્વીમાં આપના ધર્મને કહેનાર, કરનાર કે રક્ષા કરનાર બીજો કોઈ નથી.' આ વાક્યથી રક્ષા કરનાર પણ પોતે જ છે. આમ હોવાથી બીજા કાલ વિગેરે બાધા શાથી કરી શકે ? કાલ, કર્મ વિગેરે ભગવદાધીન છે, માટે તેમના બાધની પણ સસાવના નથી. અહીં તર્ક બતાવે છે કે પોતાના ધર્મના ઉત્પાદક અને રક્ષક ભગવાન છે. તે પોતે જ જો બાધા કરે તો આલકોને ઉત્પન્ન કરનાર માતાઓ પોતાથી ઉત્પન્ન થયલા અલકોનું સ્તન્ય (ધાવણ)થી પોપણ કરે છે તે ન કરે. તેથી તેમણે કરેલુ પોપણ અસન્ત ઢંકાઈ જય, તેજ પ્રમાણે ભગવાનથી થતો આધ એ તર્કથીજ વિરુદ્ધ છે. જે ઉત્પન્ન કરનાર ને રક્ષણ કરનાર હોય તે તેનો નાશ કરે જ નહિ.

બહે એમ છે, ભગવાન બહે ખાધ ન કરે, પણ સર્વનો મોહ કરવાને નીમેલી માયા તો પોતાનું મોહ પ્રયા કર્ય કરે જ. માર્કે રેય પુરાણમાં કહ્યું છે કે "એશ્વર્ધાદ છ ગુણવાળી માયા દેવી ત્રાનીઓના ચિત્તને પણ ખલાતકારથી ખંચીને મોહને અપેલ કરે છે." આ વાક્યથી ભગવાનને પ્રિયતમ એવા જે ત્રાનીઓ તેમને પણ માયા મોહિત કરે છે, એમ કહ્યું છે, તો બક્તિમાર્ગીય ત્યાગ કરનારને પણ માયા મોહ કરે—આમ શકા થાય તો કહે છે કે ઉપલા માર્કાલ્ટ્રેય પુરાણના વાક્યમાં ત્રાનીઓને જ માયાકૃત મોહ થાય છે એમ કહ્યું છે, બક્તોને એવો મોહ થતો નથી, માટે એ માયા લક્તને મોહ કરી શકતી નથી. ગીતામાં કહ્યું છે કે 'આ દેવી ગુણમયી મારી માયા ફરનર છે, જે મારે શરણે આવે છે તેજ એ માયાને તરી લાય છે, આ વાક્યમાં બગવાને પોતાને શરણે આવનારને એ માયા તરવાનું કહ્યું છે, અને ઉપર કહેલા બક્તો સગવાનને શરણે આવેલા હોય છે એમાં તો શકા છે જ નહિ. માટે માયાથી બક્તને મોહ થવો એ તો અસંબવિત જ છે.

ज्ञानिनाम् के राष्ट्र अमुन वान्यनी छे केम शाथी समलवुं । ज केवा अराजुस्यन शब्द होत तो जूरी वातः पण् ते तो छ निह. समाधान-प्रश्निम अध्याधीमां मावद्यसङ् के भ्रोडमां श्रीकायायछ ने तथा शिधरे पण् गर्व जिल्लामयं के वे शब्द अराजुना अलाव छतां सर्व जिल्लामयं जार के वान्यनी पित्तरिष्ठ स्वीक्षरेवा छे. तथी की प्रमाने अदी पण् स्वीक्षरेवामां होत्र नधी. यायाछनी मन पण् आ क छे. वणी आ कोने सर्व साहित्यवी पीताने अभ्रान्ते समप्त्र करेवा छे, पीताना रवार्यमाटे पीताना शब्दी नधी. अने काम अभ्रान्ते प्रिय होत्र छे, केम के शीनामां कृष्टि छे यो सहमार स में दिया भाषा तो अभ्रान्त अने अभ्रान्ते प्रमुख होते हैं, केम के शीनामां कृष्टि छे यो सहमार स में दिया भाषा तो अभ्रान्त अने अभ्यद्वानी करेने अभ्यद्वानी करेना स्वाम्यद्वानी करेने अभ्यद्वानी करेंच अभ्यद्वानी करेने अभ्यद्वानी कर

હભી રહેવાને શરમાતી આ માયાવડે મોહ પામેલા દુષ્ટ ખુદ્ધિવાળા પુરુષો મારુ અને હું એમ એક છે' ઉપર કહેશો બક્ત કાંઈ દુષ્ટ ખુદ્ધિવાળો ક્ષેતો નથી, કેમ કે તેણે ભગવાનને વિષે ત્રેહ બાધેલો ક્ષેય છે વળી તેને ભગવાનશિવાય બીજે સ્થય આસક્તિ ક્ષેતી નથી માટે તેને માયા શામાટે મોહ કરે? ઉપલા કારણોને લીધે માયા પણ ભક્તિમાર્ગીય ત્યાગમા પશ્ચાત્તાપ પ્રમાણે આ વિચારથી એ શિદ્ધ થયુ કે આરબ દશામાં પણ ભક્તિમાર્ગીય ત્યાગમા પશ્ચાત્તાપ પ્રમાણે આ વિચારથી એ શિદ્ધ થયુ કે આરબ દશામાં પણ ભક્તિમાર્ગીય ત્યાગમા પશ્ચાત્તાપ પ્રમાણે સાં તેને સભાવના નથી. આનુ નિરુપણ કરતા ઉપસહાર કરે છે કે બીબ ત્યાગપ્રકારો દોષવાળાં અને અસબવિત છે, અને મુખ્ય પ્રકારમા શાસ્ત્રની આજ્ઞાની અપેક્ષા નથી, કેમ કે દોષવાળાં અને અસબવિત છે, અને મુખ્ય પ્રકારમા શાસ્ત્રની આજ્ઞાની અપેક્ષા નથી, કેમ કે લગવાનમાં તેવો ભાવ થાય તો ત્યાગ તો પાછળ લાગેલો જ છે, અને સ્વાબાવિક જ છે. માટે ભગવાનમાં તેવો ભાવ થાય તો ત્યાગ તો પાછળ લાગેલો જ છે, અને સ્વાબાવિક જ છે. માટે ભગવાનમાં તેવો ભાવ થાય તો ત્યાગ તો પાછળ લાગેલો જ છે, અને સ્વાબાવિક જ છે. માટે ભગવાનમાં પરિત્યાગ કરવો જોઈએ. જો તેના અધિકારનો અભાવ ક્ષેય અને ત્યાગ કરે, તેમજ અધિકાર ક્ષેય અને ત્યાગ ન કરે તો સ્વાર્થ એટલે ભગવાનના વિરદ્ધનો અનુભવ અને ભગવતપ્રસાદ એ ખને બોઈ એસે છે. અહીં પોતાનો નિશ્ય કહે છે કે આવા પ્રકારની નશ્ચયવાળી મારી સુદ્ધિ છે.

ઉદ્ધવજીએ એવા પ્રકારની ત્યાગ કરેલો છે તે તૃતીય સ્ક્રધના ચતુર્થ અધ્યાયમાં કહ્યુ છે કે 'ભગવાનના વિરહ્યી આતુર આત્માનાળો હું અહીં આવ્યો છુ, તે હું લગવાનના हर्शननी आनह अने वियोगनी आर्तिथी युक्त अगवान्ने प्रिय अहरिकाश्रममां वर्धशं आ વાક્યોથી ભોધ થાય છે. તેમજ વ્યાસસ્ત્રના તૃતીયાધ્યાયના ચતુર્થપાદમાં સૂત્ર છે हे बहिस्तू भययापि समृतेराचाराच की अविकरणुमां की त्यागती विवार करेंसी छे त्या शक्त करी छे है પ્રસુર ભગવદ્ભાવવાળા અથવા સાક્ષાત્ સ્વરૂપભોગવાળાએ ગૃહતાંગ કરવો કે નહિ ! જેને અત્યત ભગવદ્ભાવ થયો છે તેને ક્ય સિદ્ધ થયુ છે, એટલે તેણે ગૃહત્યાત્ર કરવાની જરૂર નથી તેમજ लेन लगवत्रवरूप साध साधात सल्य होय तेने पए त्यागनी लग्नर नथी हैमडे यतुर्घरडन्धमा लगवान प्रयोताकीन इहा छे है 'भारी वार्ता इरवामा लेना प्रहरी लय छे तेने घर लधन-डनी नथी, ' भाटे तेमने घर जवनडर्ता न दीवाथी त्यागनी अइर नथी आ प्रभावे पूर्वपक्ष ५री सिद्धांतक्रमे सून बोल्यु छे. सूनमा तु शब्द छे ते पूर्वपश्ना निशसने माटे छे. सूनमा उमयपापि की शब्दी है, तेनी अर्थ कियों है देवत आवमान क्षेय तेले अने साधात सगवत्सलध होय तेहे लगेने घरधी लढार नीडणवु એटने गृहत्याम डरवी न्यावश्यड छे. तेमा प्रभाए आपता स्वमा इंडे हे हे स्मृतेराचाराच. जीरसे समृतिमां क्षेम इहा हे अने આચાર પણ એવો છે. ભગવાને ઉદ્ધવજીને કહ્યું છે કે 'સ્વજન અને બધુઓમા રહેલા केंद्रने छोरीने भाराभा भननी सारी रीने अवेश इरीने सर्वत्र समृदृष्टि राष्ट्री पृथ्वीपर इया કર ' અહીં ભગવાનના ભાવવાળાએ અને તેના સંગવાળાએ પણ ગૃહભામ કરવો એમ કહ્યું છે. अने व्यायार पणु तेवी ल लहाय छ तथी साम हरती ल लोधने. आ त्याम आश्रमना धर्मेम्य नथी, इंगडे तेनी विचार ती उच्चरित मुच बाध्दे हि की सूत्रमा प्रथम वर्ध नयोछे. उदाय शक्ष थाय के व्याश्रमधर्मनी सात्र अमुक्त सूत्रमां वियायों हे तथी व्या आश्रमधर्मनी त्यात्र नथी, लेभ सूत्रमां डेम न इशु ! व्या शत न इरवी, डेमडे व्या सूत्रमां त्यात्र करवानी प्रधार लताच्यो नथी, तेथी व्याश्रमधर्मनी का त्यात्र नथी, तेम शुरु सवर्ग हिडे डरेवी झान भार्शीय विभिविनानी त्यात्र पत्र स्थासमधर्भभ्य नधी.

की प्रमासि लागप्रकार काने तेनी क्रतंत्र्यवानी प्रकार कडीने एपसंदार करें छे.—

#### इति कृष्णप्रसादेन वहभेन विनिश्चितम् । संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत् ॥ २२ ॥

सान्वयपदार्धः—इति से प्रभाशे कृष्णप्रसादेन धृष्णुना प्रसादशी बहुमेन सगवान्ते प्रिय वहासे मक्ती सिनाभागे संन्यासवरणं सन्यासनी सगीधार विनिश्चितम् निश्चय धर्योः अन्यया आज्ञा न होय अने संन्यास अहण् ४३ तो पतितः पतित भवेत् थायः

श्रीकार्धः — પૂર્વોક્ત પ્રકારે સંન્યાસનો વિચાર કર્યો તેથી કૃષ્ણપ્રસાદ થયો, તેથી પ્રભુતે પ્રિય વક્ષભાચાર્યે ભક્તિમાર્ગમાં સંન્યાસના અંગીકારનો નિશ્ચય કર્યો. એ પ્રમાણે આતાવિના સંન્યાસનો અંગીકાર કરે તો પતિત થાય.

સર્વે પ્રાચીન મહાનુલાવીઓ આમ કહે છે. મને બીજાં કાંઈ જણાય છે. ઉપક્રમમાં परिलागो विचार्यते क्षेम ५६ अने छेक्षा १क्षो५मां परिलागो विधीयताम् केटले सन्यास अहण કરવો એમ કહ્યું તેથી ત્યાંજ ઉપરાહાર થઈ ગયો, અને इति कृष्णप्रसादेन એ શ્લોકથી કાંઇક વિશેષનું સૂચન થાય છે. તે આ પ્રમાણે:—આચાર્યજીને આગલ સકુરતા વિચારથી દેહદેશ-परित्यात्र विषयनी के कानदाज्ञा न करनाना अक्षिमानथी भेद थयो, तेथी कथारे बीकपरिन ત્યામવિષયની ત્રીજ આગા થઈ ત્યારે તેનો વિચાર આ ચન્યમાં કહ્યા પ્રમાણે કર્યો, તેથી ભગવાનુ વિશેષ પ્રસન્ન થયા, અને લોકપરિત્યાંગ એટલે સન્યાસ એમ આચાર્યજના હંદયમાં સ્કુરણ કર્યું, તે આ શ્લોકમાં જણાવ્યું છે. इति એટલે પૂર્વોક્ત પ્રકારે પરિલાગનો વિચાર કર્નો ત્યારે જે પ્રથમથી વિલક્ષણ કૃષ્ણપ્રસાદ થયો તેથી ભગવાનને પ્રિય મેં (વલભાયાર્ય) ભક્તિમાર્ગમાં ઉદ્ધવની માપક સન્યાસ ચહળ કરવાનો નિશ્વય કર્યો. એપ્રમાણે આજ્ઞા ન થાય અને સન્યાસગ્રહણ કરે તો પતિત થાય. બક્તિમાર્ગીય ધર્મી અને સંન્યાસના ધર્મો એક બીજાથી વિરુદ્ધ હોવાયી ભક્તિમાર્ગમાંથી પડી જાય. વિશેષ નિશ્રય આ શ્લોકમાં છે:—' જે આહિતાત્રિ હોય તેણે તો છેલા આયુષ્યમાં વૈરાગ્ય થાય ત્યારે સન્યાસ લેવો.' 'જ્યાંમુધી છવવુ ત્યાંમુધી અપ્રિહોત્ર હોમવું 'એ શુતિનો ત્યાં કોઈ પ્રકારનો વિરોધ નથી. તૈત્તિરીય શાખાના નારાયભ્ર ઉપનિષદ્માં જરામશૈત્રિહોત્ર કહ્યું છે, તેપ્રમાણે તે સિદ્ધ રહે છે. તેમજ આત્મયામનું વિધાન કરેલું છે અને દ્રવ્યયત્તની નિંદા કરેલી છે. આત્મયામ ઉત્તમ છે એવાં વાક્ય છે, વળી તેનાથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ છે એવાં વાક્ય છે, તેથી જ્યારે ર્વરાગ્ય ચાય ત્યારે અબ્રિહોત્રવાળાએ સન્યાસ કરવો તેમાં પ્રથમ પ્રાતઃકાલમાં વિધિપ્રમાણે હોમ કરવો, તેમાં સ્ત્રીની રજની જરૂર નથી, દેમકે એકાદશ સ્કંધમાં શ્રીકૃષ્ણે ઉદ્ધવછને કહ્યું છે કે ' ત્રાહ્મણ સન્યાસ ચહુણુ કરે ત્યારે દેવતાઓને દર્જ્યા થાય છે કે આ અમારુ ઉત્રંવન કરી અમારાથી ઉપર જશે, તેથી તેઓ સ્ત્રીપુત્ર વિગેરમાં આવેશ કરીને વિશ્ કરે છે,' તેથી સ્ત્રીની રજાની જમર નથી. જેમ પુત્ર લાંકિક છે, અને સંન્યામ ગ્રહણ કરનાર લક્ષમ્પ થવાથી અલીકિક દ્ધેય છે, તેથી અલોકિક કાર્યમાં લોકિકની આવશ્યકતા નથી. જીવશાદ્ધના વિધાનથી આક શાદ્ધ કરે, તેમાં પિતૃ, પિતામહ, પ્રપિતામહ, માતૃ, પિતામહી, પ્રપિતામહી, અને માતામદ, પ્રમાતામદ, વૃદ્ધપ્રમાતામદ,—એ ત્રણ પ્રસિદ્ધ છે, તેનું શ્રાદ્ધ કરવું, આત્મ-वयमां भोने, पिना अने पिनामढ हेवताओनुं शाह हरतु. हेढ छडिय अने प्राणुना हेवता चे पांचमा श्राद्धमां, भरता, हस्त विजेरे अगना देवतायो, त्वया विजेरेना देवता, नेत्रना એશકના અધિશનના દેવતા, ચયુ ઈ દિયવિનેરે, પછી સ્દ્ર, સંકર્ષણ અને શિવ એ ત્રણ પ્રકા-રના અતંકારના દેવના, સપ્તમ શ્રાહમાં અને જ્ઞદાદિક ગુણામિમાન્વાળા દેવના અષ્ટમ શ્રાહમાં માનેલાં છે. એમ અષ્ટ શાદ્ર કર્યા પછી ત્રણ દડ, શીકું, પવિત્રી, જલપાત્ર અને પાત્ર એટલા પદાર્થ લઇને કાપડીનો વેષ કરીને ઘરમાંથી નીકળવું. આ વિગેરે શ્લોકોમાં વિશેષ પ્રકાર લખેલો છે. સર્વ ચન્ય ઉત્સન્ન થઇ ગયો છે, પૂર્ણ મળતો નથી, તેથી આ શ્લોકોનુ વિવેચન કર્યું નથી. મોટે આમાં કહેલો પ્રકાર તેતે શાખાઓની સન્યાસપદ્ધતિથી નહ્યા હેવો. ભગવાને રાન્યાસની સ્કુરણા કરવાથી જ આચાર્યજીએ ત્રિદડ સન્યાસ ધારણ કર્યો છે, પત્નીવગેરેએ સન્યાસની સ્કુરણા કરવાથી જ આચાર્યજીએ ત્રિદડ સન્યાસ ધારણ કર્યો છે, પત્નીવગેરેએ આગા નહિ આપવાથી પોતાની પર્ણશાલાનું જવલન દર્શાવ્યું, એટલે તેઓએ નીકળો, જલદી આગા નહિ આપવાથી પોતાની પર્ણશાલાનું જવલન દર્શાવ્યું, એટલે તેઓએ નીકળો, જલદી અશ્રિ પણ શાત નીકળો, એમ કહેતાં જ કમડલુ અને કોપીન લઇને નીકળી પડ્યા, એટલે અશિ પણ શાત નીકળો, એમ કહેતાં જ કમડલુ અને કોપીન લઇને નીકળી પડ્યા, એટલે અશિ પણ શાત થશો. પછી ચથાવિધ સન્યાસ ચહણ કરીને અરેલ ગામથી કાશી પધાર્યા. એક માસ થશો. પછી ચથાવિધ સન્યાસ ચહણ કરીને અરેલ ગામથી કેશતાંગ અને દેહત્યાગરુપ પ્રથમની અનશન વત કર્યું આઢ દિવસ મૌન વત રાખ્યું, તેથી દેશતાંગ અને દેહત્યાગરુપ પ્રથમની એ આગા પાક્ષિક દોવના પરિહારથી સિદ્ધ ચતા દેશતાંગ એમ પ્રાચીનોના વાક્યથી જણાય છે. પછી આવાઢ શક્ય દિવસી સિદ્ધને પ્રાપ્ત થયા એમ પ્રાચીનોના વાક્યથી જણાય છે.

જે કર્મ ઉપસદારમાં શ્રુતિસત્રમા ઉપદેશીઓ, જે આપસેવક મુખ્ય ઉદ્ધવલકૃતને પ્રભુએ કહ્યો; જે અન્ય ગીતાદિકવચનનિષ્કર્ષને અનુસાર તે, વિવરણ કર્યું સન્યાસનિર્ણયતાણું આ પુરુષોત્તમે.

શ્રીવદ્વભાચાર્થચરણેકતાન શ્રીપીતાંખરાત્મજ શ્રીપુરુષાત્તમછ મહારાજે કરેલું સંન્યામનિર્ણયનું વિવરણ સમાપ્ત.

#### श्रीनाथजी.



पुरन्दरमदोद्भवप्रसुरवृष्टिसम्पीदितस्ववीयवरगोतुस्रावनपरायणो छीलया । स्नितामृतमुवृष्टिमि परिपुरोप तान् यो गिरि द्धार च स एव हि श्रुनिशिर मु संरावते ॥ १ ॥ प्रस्यवलद्वृष्टेगोम्बनस्यावनाय स्वमृदुकरमस्यायन्यानगोवर्धनादि । वदनविधुमयूरीनेवताप निजानामयनया हृदीश स्थापयन् पादपद्मम् ॥ २ ॥

### नवल विशेष.

ગત ઉષ્ણકાલની રત્નમાં સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલા જૂનાગઢમાં શ્રીદામોદરજી તથા શ્રીમદન મોહનલાલછના મંદિરસ્થ હસ્તલિખિત પુસ્તક સંગ્રહનાં દર્શનનો લાભ ભગવદ્ધર્મપરાયણ રા રભુછોડદાસ વૃન્દાવનદાસ પટવારી તથા રા. રગુછોડદાસ શ્યામજીની સહાનુભૂતિથી મળ્યો હતો. મારી સાથે ચાર પાંચ સન્મિત્રો હતા જેથી ત્યાંના મંદિરમાં વિદ્યમાન સર્વ સાંપ્રદાયિક બધોમાંના હસ્તલિખિત પુસ્તકોનું નિરીક્ષણ કરવાનો અપૂર્વ લાબ પ્રસુકૃપાથી મળ્યો. ઘણી વાર મેં શ્રવણ કર્યું હતું કે જૂનાગઢમાં દેવકીનન્દનલાલાને ત્યાં શીમહાપ્રભુજની શ્રીમદ્ભાગવત ઉપર પ્રકેટ કરેલી સફમ ટીકા છે. એ સૃક્ષ્મ ટીકાના દર્શનનુ અહોલાગ્ય પ્રાપ્ત કરવાની ઉત્કંકા મને ખદુ વાર થતી; પરન્તુ એ ઉત્કંઠા શાંત કરવાનો પ્રસંગ અદ્યાપિ પર્યન્ત મળેલો નહિ આ સમય ભગવદીય રુણછોડદાસ શ્યામજી તથા ભગવહર્મપરાયણ રા. રુણછોડદાસ પટવારીએ સર્વ પ્રકારની અનુકૂલતા કરી આપી જેથી ઉક્ત પુસ્તકસચહનું યથેચ્છ નિરીક્ષણ થયું. જી-મહાપ્રભુજીની શ્રીમદ્ભાગવતના સમગ્ર સૂક્ષ્મ દીકાના દર્શનનું સૌલાગ્ય તો અમને પ્રાપ્ત ન થયું, પરેન્તુ શ્રીદશમેસ્કન્ધના આરલના વિશેક પત્રનું દર્શન થયું. પરન્તુ ઉક્ત પુસ્તકસંગ્રહનું સાંગોપાંગ નિરીક્ષણ કરવામાં અને તેની સૂચિ તૈયાર કરવામાં અન્ય નવલ વિશેષ પણ જાણ-વામાં આવ્યું. ઉક્ત સચહમાં શ્રીસુધોપિનીની જીની સુન્દર પ્રતો વિરાજે છે, તથા તે ઉપરનો પ્રકાશ શ્રીપુરુષોત્તમજીનો સારો છે. પરન્તુ ત્યાં પણ દશમસ્ક્રધનો માત્ર ક્ષેખ છે, પ્રકાશ નથી. નિબંધ ઉપર પણ આવરણભંગાદિની પ્રતિએો છે. શ્રીમદાયુલાવ્ય ઉપર કાશીસ્થ શ્રીગિરિધરજનું વિવરણ તથા મરીચિકારૃત્તિ વિના અન્ય કાંઈ નથી. ષોડશ ગ્રન્થનું સાહિત્ય સારા પ્રમાણમાં છે. અમે પ્રકટ કરેલાં દ્રાદશવિવરણસહિત સેવાફલમાં એ વિવરણ નામરહિત હતા. તેમાં अन्तिम नामरदित विवरः श्रीमह्विध्वेश्वरप्रभुयरञ्जा यतुर्थ पुत्र श्रीगोधुवनायळनुं छे એમ મને એઓશ્રીની શ્રીસર્વોત્તમછની ખડી ટીકા વાચતાં માલુમ પહ્યું હતું. પરન્તુ શ્રીપુરુ-ષોત્તમજની પછી સુદ્રિત કરેલું વિવરણ કોતું તે જૂનાગઢના પુસ્તકસંગ્રહથી માલૂમ પડે છે. ઉક્ત વિવરણના કર્તા શ્રીમશુરાનાથાત્મજ શ્રીદ્વારકેશજ મહારાજ છે. એ વિવરણનો અન્તિમ भाग शंधी श्रुटित हती. ते आ अशरे छे:-'मगवरीयै: स्थेम्' ने अहि आम वायवु:-मगप्रदिच्छामावनपरेण स्येयम् । भगवदिच्छाभावनमाधे तु श्रीगोपीजनवलुभोसायमुः पुष्टावद्गी-रतायनां स्वयमेवोद्वेगादिकं निवायं यथाधिकारमेतद्रन्थोक्तं परं दास्पतीति सिद्धम्।

> थीवलुमप्रभोनीमोचारणात् प्राप्तदुद्धिनाः । विचारिता मयाप्येषा पूर्वेटीकानुसारतः ॥ ९ ॥ इतिश्रीगोस्यामिमधुरानाषात्मजद्वारिकेशकृतसेवाफलविवृतिप्रकाशः समाप्तः ।

विज्ञ आ श्रीद्वारिष्टिशक भदाराजना अने योजिश्राणोपेश्वरक्षनां चित्रनां सेक्क पत्र उपर हर्शन इयां, अने श्रीदारहेशकना अमुक्त पुस्ति । उपरना दस्ताक्षरना पण्ड हर्शन ध्यां. ते उपरथी भने देवे दाने हे हे संन्यासिनिर्ध्यमां छापेशी योथी दीका यायाश्रीणोपेश्वरक्षना नामथी छापेशी ते योजिश्रीणोपेश्वरक्षनी हे. के प्रति उपरथी आ यतुर्थ दीका छापी तेना उपर धीद्रारिकेश्वराणामिद्रम् सेम देणेशं दुनं, ते अने 'वावाधीणोपेश्वरजीहतदीका' सेम देणेनं दुनं, के दस्ताक्षरमां आ देणेशं दुनं ते अने श्रीदारहेशकना दस्ताक्षर सेक क द्वाथी, अने उपना विज्ञ साथे दीवाथी श्रीदारहेशक योजिश्वीणोपेश्वरकने क वाचा श्रीजोपेश्वरक करें अने उपना दिना होते सेश्वर देवाथी हिना दीका योजिश्वीणोपेश्वरकनी हो सेम देवे सारी मिति हो.

**મૂલચન્દ્ર તેલીવાલા.**